RE-FORMATIO

ARGANG 66 ISSN 0900-8519

2025/2



Redaktionelle bemcerkninger

12025 var det 1700-aret for kirkemgdet i Nikaea, det forste sdkaldt

” gkumeniske koncil”, altsa kirkemeade, der samlede alle dele af Kirken.
Maedet var organiseret af kejser Konstantin, som havde gjort
kristendommen til en lovlig religion og aret inden var blevet enekejser og
utvivlsomt gnskede at samle kirken leeremeessigt og organisatorisk.
Kirkemgdet i Nikeea er ikke det forste koncil: Der havde veeret lokale, og
man kan med megen ret sige, at det sakaldte apostelmode i Jerusalem ca. ar
49 er det forste og normdannende kirkemgde: Her samledes apostlene og
de eldste i moderkirken i Jerusalem for at tage stilling til det
grundleeggende spergsmal om de hedningekristnes forhold til Moseloven,
og efter studie af Skriften og efter, at apostlen Peter og lederen af kirken i
Jerusalem, Jacob, har talt, treeffer apostlene og de sldste med hele kirkens
tilslutning deres beslutning, og den meddeles med ordene: "Helliganden og
vi har besluttet” (Ap.G. 15).

Jubileeet for Nikeea-medet er markeret ogsa i Folkekirken, men uden at
dets betydning i seerlig grad er blevet udfoldet. Der er vist ikke taget serigse
gkumeniske initiativer - hvad den sterre kirkelige sammenheeng nok heller
ikke er moden til - sa lidt som der vist har veret pafaldende afseet til
besindelse pa Niceenums betydning som ”trosbestemmelse” eller dens
liturgiske betydning som trosbekendelse. FKF’s landskonvent og dette
nummer af Re-formatio har jubileeet som tema, dog mest i form af nogle
sideaspekter.!

Forsidebilledet er en af mange eksisterende ikoner af kirkemedet.
Bemezerk den opsldede bibel pa tronen, Kristus under ciboriet i baggrunden
og "hellige paraklet”s flamme ved fedderne af de to personer i forgrunden.

Redaktionen

! pater Lars Messerschmidts indholdsrige foredrag ved konventet om
synodeinstitutionen var ikke udarbejdet i trykfaerdig form og bringes derfor ikke
her. Formandsberetningen, som der er tradition for at trykke, omhandlede
"Andelig oprustning” og havde midt i den standende diskussion et forelgbigt preeg
og er blot udsendt til medlemmerne af FKF, men kan rekvireres ved henvendelse
til formanden.

(2]



Prediken til Pinsedag 2025

Ved pastor Brian K. Schegnberg, Ledgje-Smerum

Epistel: Ap. G. 2,1-11. Evangelium: Johannes 14,22-31.
Salmer: 290 — 283 — 284 — 288.

I dag fejrer vi Pinsen. Dagen, hvor Helliganden kom over apostlene, som
vor Herre og Frelser, Jesus Kristus, havde lovet dem, og den dag, der
kaldes Kirkens fedselsdag, fordi Kirken blev grundlagt ved Helliganden.
Pinsedag er ogsa den sidste dag i det vi kalder Kirkens festlige halvar. Det
festlige halvar begyndte 1. sendag i Advent, hvor vi indledte ventetiden pa
Jesu komme. Og det fejrer vi julenat - gleeden over, at Gud lod sig fede som
menneske i Jesus Kristus. S§ kommer Helligtrekonger-tiden, der markerer
vismeendenes besgg hos Jesusbarnet, sa folger fastetiden, Mariee Bebudelse,
Palmesgndag med indtoget i Jerusalem, indstiftelsen af nadveren
Skeertorsdag, Langfredagens lidelse og ded efterfulgt at Paskens jubel og
gleede over opstandelsen og Kristi Himmelfart, hvor Jesus optages i Himlen
i herlighed. S& Pinsedag er pa sin vis dagen, hvor Jesu virke pa jorden - som
menneske - opherer, og Helligdnden treeder i Hans sted og fortseetter Guds
frelsesplan.

Men hvordan virker Helligdnden egentlig? Hvad er det denne tredje person
i Treenigheden gor? Det er for mange sveerere at forholde sig til
Helligdnden end Faderen og Sennen. Nar de fleste teenker pa Gud Fader, sa
teenker de pa jordens skaber og opretholder. Altsd noget handgribeligt vi
kan se. Og teenker de pa Gud Sgnnen, Jesus Kristus, sa kan vi leese, hvad
Han har sagt og gjort som menneske. Igen noget vi kan forholde os til som
fysiske vaesener. Men Helliganden er tilsyneladende usynlig.

En made at forstd, hvordan Helligdnden virker, er ved at tage
udgangspunkt i os selv. Nar vi mennesker taler om os selv, sa taler vi gerne
om, at vi bestar af sjeel og legeme. “En sund sjeel i et sundt legeme” er nok
et udtryk de fleste kender.

3]



Men i Bibelen fgjes endnu en dimension til - nemlig &nden!

I sit brev til hebraeerne skriver apostlen Paulus: »Guds Ord er levende 0g
virksomt 0g skarpere end noget tvezegget sveerd; der treenger igennem, sd det skiller
sjeel 0g dnd.« (Hebr. 4,12)

Hvor kroppen giver os den umiddelbare erkendelse af verden omkring os;
dufte, lyde, synsindtryk osv.., sa lader sjelen os bearbejde de indtryk og
reflektere over dem og ger os i stand til at beskeeftige os med filosofi,
teologi med mere. Altsd erkende verden omkring os. Det &nden gor er, at
den giver os bevidstheden om, at der er noget ud over det vi kan erkende.
At der er en virkelighed, der reekker ud over erkendelsens greenser.

Da Gud skabte mennesket, indblaeste Han sin ande i mennesket (Gen. 2,7).
Og i Edens Have levede vi séledes i et andeligt feellesskab med Gud. Men
ved syndefaldet, hvor mennesket vendte Gud ryggen, mistede vi
feellesskabet med Ham: Det evige liv vi havde blev taget bort, og anden
sank sa at sige ned i sjeelen. Vi mistede bade det fysisk og andelige
feellesskab med Gud.

Det var derfor, at Gud gav jederne Loven at fglge. Nar ikke anden styrede
os, méatte lovens bogstav gere det. Ikke ulig i dag, sa vil vi - overfor dem vi
har keer - handle med tadlmodighed, keerlighed og s& videre, men vi ved at
det sjeeldent er tilfeeldet vi opferer os sddan overfor fremmede, og derfor
har vi loven til at leegge band pa os.

Men dnden var ikke vaek, men 14 skjult i mennesket sjeel - i vores indre.
Slumrende. Nar vi som preester har dabs- eller vielsessamtaler sperger man
ofte, om folk tror pa Gud. Og nogle vil sige, at de ikke vil sige, at de tror pa
Gud (som en gammel mand med skaeg), men at de fgler, at der er noget
starre end dem selv eller som mange udtrykker det: “mere mellem himmel
og jord”. Det er anden, der dybt nedefra, taler. Det er bevidstheden om, at
der er noget mere end vi umiddelbart kan erkende - noget der instinktivt
forteeller os, at vi er skabt af noget storre.

I dagens leesning forteeller Jesus disciplene, at det er bedst for dem, at Han
gar bort, s& Han kan sende Helliganden til dem. Og det var nedvendigt, at
Han gik bort. For ved sin ded og opstandelse og Himmelfart blev det klart,
hvem Han er. Med sin opstandelse giver Han os muligheden for at fa det
evige liv, der blev mistet ved syndefaldet, igen. Og med Helligdndens

(4]



komme fik vi muligheden for igen at kunne lgfte &nden ud af sjeelen - en
andelig opstandelse i dette og det evige liv.

Herudover matte Jesus ga bort for at Gud Helligdnden kunne gere sit
arbejde. Var Jesus blevet blandt os ville det pa mange punkter have veeret
fantastisk! Vi kunne tale med Ham, lytte til Ham, Han kunne velsigne os
osv., men sa ville Han stadig kun vaere uden for os. Med Helligdndens
komme var Gud ikke leengere kun uden for os, men kunne fylde os.

Med Helligdndens komme fik vi igen muligheden for feellesskab med Gud.
Og det er det valg vi far som mennesker: Vi kan afvise Ham, eller vi kan
veelge at komme Ham i mede. Vi kan neerme os Ham gennem bgn, leesning
og seerligt ved gudstjenesten, hvor Guds Ord lyder, og, som Paulus skrev,
skiller sjel og and.

Og her ved gudstjenesten bliver Helligdndens virke handgribeligt, som
sognepraesten Asbjorn Fog, skrev: Nar bgnnen lyder, ordet forkyndes og
det indviede sakramente star pa alteret, sa er Jesus der selv, og sa gar
andens sus gennem huset og rerer menneskers hjerter, sa troen skaber, og
sd er der pinse pa jord.

Ligesaddan bliver det handgribeligt for andre, nar vi neermer os Helligdnden
- for det er ikke altid, vi selv foler det - for sa vil vi beere andens frugter,
der, som Paulus skriver til menigheden i Galatien, er: keerlighed, glaede,
fred, tdlmodighed, venlighed, godhed, trofasthed, mildhed og
selvbeherskelse.

Og disse frugter vil veere med til at lede andre til vor Herre og Frelser, Jesus
Kristus, og derved tjene Gud.

Og for det siger vi: Lov og tak og evig aere veere dig vor Gud, Fader, Sen og
Helligand, du, som var, er og bliver én sand treenig Gud, hejlovet fra forste
begyndelse, nu og i al evighed. Amen.




Kirkens enhed — i lyset af Galaterbrevet 3,28
Paulus vs. den nye progressive kristendom

Af Carsten Dalsgaard Hansen
Preest og leder af Hellig Kors Kloster, Lem

Foredrag pa Feellesskabet Kirkelig Fornyelses landskonvent 2025

Jesus beder i sin ypperstepraestelige bon for kirkens enhed: ”Den herlighed
du har givet mig, har jeg givet dem, for at de skal veere ét, ligesom vi er ét,
jeg i dem og du i mig, for at de fuldt ud skal blive ét, for at verden skal
forstd, at du har udsendt mig og har elsket dem, som du har elsket mig”.

Apostelen Paulus skriver om samme enhed. Ikke bare som et gnske, men
som et faktum: “For I er alle Guds bern ved troen, i Kristus Jesus. Alle I, der
er debt til Kristus, har jo ikleedt jer Kristus. Her kommer det ikke an pa at
veere jode eller graeker, pa at veere treel eller fri, pa at veere mand og kvinde,
for I er alle én i Kristus Jesus, og herer I Kristus til, er I ogsa Abrahams
afkom, arvinger i kraft af Guds lefte.” Gal. 3,26-29.

Kirkens enhed ligger altsé bade Jesus og den store hedningeapostel meget
steerkt pa sinde.

Men hvordan skal vi forsta det? Hvordan skal vi tolke disse centrale ord i
Skriften?

Grundleeggende mener jeg, at der er to veesensforskellige mader at forsta
og tolke ordene om Guds berns enhed pa. To helt modsatte mader, faktisk.
Det vil jeg gerne forsgge at vise med mit foredrag.

Der er én made, som bygger pa kontinuitet i Skriften og en anden made,
som bygger pé diskontinuitet. Der er én méde, som bygger pa en
partikularistisk tolkning af Skriften og en anden made, som bygger pa en
universalistisk tolkning. Der er én méade, som bygger pa en kontekstuel
leesning af Skriften og en anden made, som bygger pa losrevne skriftsteder.
Fronterne bliver trukket mere og mere skarpt op. Antikrist star klar i
kulissen og hans and er virksom, ikke bare i verden, men ogsa i kirken. Det
djeevelske modstykke til kristendommen er under udvikling og har i

(6]



virkeligheden vaeret det leenge. Men nu ligger det stort set klart. Det er jeg
blevet overbevist om gennem et studium af det, som man i USA kalder
Progressive Christianity og som nu er pa vej hertil i form af en reekke boger,
som er blevet oversat til dansk.

Den sakaldte progressive kristendom er kendetegnet ved universalisme og
ligner faktisk pé lange straek noget, som vi allerede har kendt til leenge
under vore egne himmelstrag. Nemlig den bibelkritiske liberalteologi.

Jeg har givet mit foredrag undertitlen: - Paulus vs. den nye progressive
kristendom.

Lad mig derfor begynde med Paulus.

Hvad mener Paulus, nar han skriver, at det ikke kommer an pa at veere jode
eller hedning, slave eller fri, mand eller kvinde? P& greesk star der ouk eni -
Walter Bauer overseetter de to sma ord med “es gibt nicht”, altsd “der er
ikke” - jode eller hedning, slave eller fri, mand eller kvinde, eller mere
preecist “mandligt eller kvindeligt” (arseen kai teelu). Men hvordan skal vi
sa forsta det?

Betyder det virkelig, som de progressive og liberale pastar, at i den nye
pagt er alle forskelle opheevet? Nej, det betyder det jo ikke. Det kan vi se ud
af sammenheengen. Det fremgér med al enskelig tydelighed, at det, som
Paulus forsgger at sige er, at “i Kristus” er det ikke leengere af betydning,
om du er jode eller hedning, slave eller fri, mand eller kvinde. For “alle er I
Guds bern (ordret "Guds senner”) ved troen ”i Kristus Jesus”. “I er elle én i
Kristus Jesus” - altsd hvad enten I er joder eller hedninger - eller for den
sags skyld - slaver eller frie, meend eller kvinder.

Ja, for det er jo hele det store spergsmal om hedningekristne versus
jodekristne, som er Paulus” anliggende bade her og i Romerbrevet og i
Efeserbrevet og i det hele taget i hans breve. Hvilket er indlysende, da han
var den store hedningeapostel. Dette tema spiller hele tiden ind i alt, hvad
Paulus skriver. Nu, i og med den nye pagt, kunne der skabes forligelse
mellem de to parter. Som apostelen skriver i Efeserbrevet kap 2:

“Husk derfor, at I, der var fodt som hedninger og blev kaldt uomskarne af
dem, der kalder sig omskarne, dem, der har en legemlig omskeerelse, gjort
med heender - husk, at I dengang var adskilt fra Kristus, udelukket fra
borgerret i Israel og fremmede for forjeettelsens pagter, uden hab og uden
Gud i verden. Men nu, da I er i Kristus Jesus, er I, som engang var langt
borte, ved Kristi blod kommet neer. For han er vor fred. Han gjorde de to

(7]



parter til ét, og med sin legemlige dod nedrev han den mur af fjendskab,
som skilte os. Han satte loven med dens bud og bestemmelser ud af kraft
for i sig at skabe ét nyt menneske af de to og saledes stifte fred og for ved
korset at forsone dem begge med Gud i ét legeme, og dermed dreebte han
fjendskabet. Og han kom og forkyndte fred for jer, der var langt borte, og
fred for dem, der var neer. For gennem ham har bade vi og 1i én and
adgang til Faderen. Sé er I da ikke leengere fremmede og udleendinge. I er
de helliges medborgere og herer til Guds husstand. Ier bygget pd
apostlenes og profeternes grundvold med Kristus Jesus selv som
hovedhjernesten. I ham holdes hele bygningen sammen og vokser til et
helligt tempel i Herren. I ham bliver ogsd I sammen med os bygget op til
en bolig for Gud i Anden.”

Betyder det sa, at der ikke leengere er noget, der hedder joder i Guds
frelsesplan? Som erstatningsteologien pastar. Nej. Sine nddegaver og sit
kald fortryder Gud ikke. Israel er fremdeles Guds udvalgte folk. Men i
Kristus har bade det jodiske folk og alle hedningefolkene lige adgang til
Gud. Ved tro og dab har vi alle pa lige fod adgang til Faderen.

”Frelsen udgar fra Joderne”, sagde Jesus til den samaritanske kvinde. ”Jeg
sporger nu: Har Gud da forkastet sit folk?” sperger Paulus i Romerne 11,
vers 1. ” Aldeles ikke, nej da! Jeg er jo selv israelit, jede, af Abrahams slaegt,
af Benjamins stamme. Gud har ikke forkastet sit folk, som han ferst har
vedkendt sig”.

De etniske forskelle er med andre ord ikke ophaevet. Det er ikke det, Paulus
mener 1 Gal. 3,28.

Pa samme médde er der heller ikke pludselig oprettet et socialistisk paradis
her pé jorden, hvor alle klasseforskelle er opheevet sa der ikke leengere er
nogen, som er slaver og nogen som er fri. Det far vi bekraeftet adskillige
steder i NT af Paulus selv: “For ligesom legemet er en enhed, selv om det
har mange lemmer, og alle legemets lemmer, s mange som de er, dog
danner ét legeme, sddan er det ogsa med Kristus. For vi er alle blevet dgbt
med én and til at veere et legeme, hvad enten vi er joder eller greekere,
treelle eller frie, og vi har alle faet én dnd at drikke” (1 Kor 12,12-13). Eller Ef
6,8: “1 ved jo, at enhver skal fa gengeeldt af Herren, hvad han ger af godt,
hvad enten han er slave eller fri”. Eller formaningen i Kol 3,22: “Slaver,
adlyd jeres jordiske herrer i alt, ikke som gjentjenere, der vil sta sig godt
med mennesker, men af et oprigtigt hjerte, i frygt for Herren”.

(8]



Og pd samme made med meend og kvinder. Der er selvfalgelig stadig
forskel. Ikke bare den lille forskel, den ydre kenslige forskel. Men ogsa nar
det geelder opgaver og kald og tjenester: ” At veere leerer tillader jeg ikke en
kvinde” (1 Tim 2,12). Ja, men det var jo bare hvad Paulus mente, dengang.
Nej det var det ikke. Manden er kvindens hoved, ligesom Kristus er kirkens
hoved. Forholdet mellem mand og kvinde skal afspejle en himmelsk
struktur, selve frelsens struktur. Kefalee-strukturen. Forholdet mellem
Kristus og kirken skal afspejles i forholdet mellem mand og kvinde.

Ogsa i menighedens gudstjeneste. Kvinder kan bdde bede og profetere og
vidne. Men ikke sta for Herrens alter og vende sig mod menigheden og tale
og velsigne pa Guds vegne og forvalte de hellige sakramenter. Netop det
argumenterede C.S.Lewis meget klart for i en artikel fra 1948, samme ar,
som vi fik de forste kvindelige praester i Danmark. Artiklen havde
overskriften ”Priestesses in the Church”.

Der er med andre ord tale om kontinuitet i forhold til GT og skabelsen. Og
der er tale om en partikularistisk tolkning i og med at det altsd er i troens
rige, i Kristus, at disse modsaetninger eller rettere forskelle, ikke leengere
betyder noget. Adressaten i Galaterbrevet og i alle Paulus” breve er
menigheden. Og ikke alle og enhver. “I” betyder “I kristne bredre og sgstre
i Herren”. Konteksten, som er sa afgerende, nar vi leeser Bibelen, er jo her,
at det er ved tro, vi bliver frelst og ikke ved lovgerninger. Og troen star
altid i modseetning til ikke-tro. Enten er du vantro, ikke troende, hedning
eller ogsa er du en troende kristen. Det er det store vertikale skel i verden.
Dette skel har afggrende betydning for alle de forskelle, som eksisterer
mellem folk og klasser og kgn i verden. Alle de horisontale skel.

Det, som vi oplever i dag, er, at nar mennesker falder ud af naden eller
aldrig har veeret der, altsd ndr et menneske ikke er i Kristus” og har sin
identitet i ham, sa flytter identiteten over i race, social status eller ken, eller
en blanding af det hele, det som man kalder intersektionel identitet.
Verden er blevet en kampplads, hvor alle minoritetsgrupper ger oprer mod
deres péstaede undertrykkere. Sorte gor oprer mod hvide. Fattige gor
oprer mod rige. Kvinder gor oprer mod maend. Faktisk er der i
udgangspunktet tale om fuldsteendig berettigede oprer. For selvfelgelig
skal uretfeerdighed bekeempes. Men resultatet af denne identitetspolitiske

[9]



kamp er bare alt andet end fred. Tveertimod ser det ud til, at resultatet er
alles kamp mod alle.

Og det er jo egentlig meerkeligt, for nu har vi leenge hert om globalisering
og enhed og ligestilling. Men maske er det alligevel ikke s& meerkeligt. For
det, som vi er vidner til, er ikke Guds opskrift pd det gode liv. Det er
snarere hans modstanders.

Og nu kommer jeg s til anden del af mit foredrag. Den nye progressive
kristendom.

De sédkaldt progressive amerikanske teologer, f.eks. Richard Rohr, David
Benner, Brian McLaren, Rob Bell, Gerard Hughes, Thomas Keating, for nu
at tage dem, som jeg har beskeeftiget mig med, men der er naturligvis
mange flere, de ser neesten samstemmigt verden og kristendommen som
resultat af en evolutioneer proces. Gud er ikke den samme i dag som han
var i gar og som han vil veere i morgen og til evig tid. Det hele beveaeger sig
fremad, i retning af sterre enhed. Jesu gnske og bgn om at de alle skal blive
ét, er et af deres yndlingsord i Skriften. Sammen med Paulus” ord i 1 Kor
15,28 om at Gud til sidst skal blive alt i alle.

Men de tolker det ikke som talt om og til de kristustroende i modseaetning til
verden. Nej de forstar det universalistisk om alle mennesker. For der er
naturligvis ingen, der gar fortabt. Og de ser religionerne ud fra billedet af
en hand. De 5 fingre er de store religioner og felger vi fingrene ned mod
handen kan vi jo se, at det ender med, at alle religioner til sidst vil smelte
sammen og blive til ét.

Jeg bruger billedet pa en anden mdde. I mit studium er det blevet klart, at
udviklingen gér i retning af det djeevelske og antikristelige modstykke til
kristendommen. Jeg har skrevet en bog om det, som udkommer her senere
pa aret pa Lohse Forlag. Her har jeg identificeret ikke kun 5, men 7
forskellige &ndsfeenomener, som mere eller mindre uafheengigt af hinanden
er vokset frem, nogle med redder meget langt tilbage, andre som relativt
nye feenomener. Meget af det er egentlig slet ikke nyt. Det nye og det, som
far mig til at tro, at det er Djeevelen og antikrist som er pa spil, og at det er
et tegn pd, at tidernes ende er neer, er, at alle disse feenomener i dag lober
sammen som bifloder til én stor rivende flod, ja neermest en tsunami, som
truer med at rive alt og alle med sig. Det er feenomener som mystik,
gnosticisme, ostens religioner, New Age, feminismen, psykologien og en
teologi, som lader sig lede af tidsanden.

(10]



Jeg kan naturligvis ikke komme ind pé alt det nu i dag. Men lad os felge
temaet med mand og kvinde og se lidt pa feminiseringen af vores moderne
samfund.

De kvindelige preester er et resultat af kvindekampen. En lille delsejr i den
store kennenes kamp. En kamp, som har raset i mere end 150 ar.

Og vi ma sige, at som arene er gaet, sd er kvinderne gdet sejrende frem. Og
vi meend er blevet treengt tilbage. Og det geelder jo ogsa i kirken. 60 %
kvindelige preester. 45 % kvindelige provster. 3 ud af 10 biskopper er
kvinder. Og udviklingen viser ikke tegn pa at stoppe.

Sé tilsyneladende er vi nédet langt i retning af realiseringen af dremmen om
kirkens enhed. Men ogsd kun tilsyneladende. Kun ud fra en hgjst
overfladisk betragtning. I virkeligheden er der snarere tale om en enhed
med antikristeligt fortegn.

Kvindelige preester er kun et lille delelement i Djeevelens store plan om at
saette sig i Guds sted.

En universalistisk tolkning af Gal 3,28 kan std som en overskrift over de
sidste mange ars kvindekamp. Kampen mod patriarkatet. Kampen mod
meendenes dominans. Kampen mod de gamle autoriteter, incl. Gud, altsa
den gamle Gud, Bibelens Gud.

De progressive starter med konklusionen. Deres egen konklusion. Deres
egen bias.

De starter med ‘Gud er keerlighed . Derfor skal naturligvis ingen ga fortabt.
Og s& ma resten af Bibelen tolkes i det lys og ud fra den preemis. Det er
f.eks. den made Lars Sandbeck argumenterer i sin nye bog “Nar
keerligheden demmer”. Derfor er et af deres hovedord ogsa ”inklusion”.
Ingen skal fele sig udenfor. Ekskluderende sprog og holdninger er no go.
Det sd vi f.eks. et eksempel pd ved midnatsgudstjenesten fra Maribo
Domkirke nytarsaften, hvor biskop Marianne Gaarden i bade sin preediken
og i valg af salmer gav et tydeligt eksempel pa det. Og vi ser det i den
verserende debat om et nyt dabsritual. Seetningen “hvori du ger os til dine
bern” skal slettes. For alle er jo pa forhand altid allerede Guds bern.

De progressives keerlige Gud er en feminiseret Gud. En svag Gud. En
kastreret Gud. For han er ikke leengere hellig. Maske skulle vi hellere sige
“hen” er ikke leengere hellig. Hen er en Gud i gjenhgjde. Og fordi Gud ikke
leengere er hellig, s& behgver vi heller ikke veere det. Hen giver os lov til

(11]



selv at bestemme, hvordan vi vil leve vores liv. Og da vi heller ikke leengere
er syndere, som har brug for en frelser, sa er Jesus blevet vores
medvandrer, vores personlige radgiver, en visdomsmester pa linje med
Buddha og Kim Larsen.

I virkeligheden leeser de progressive bibelen bagleens. Ligesom Fanden gor.
De starter med at rive skellet ned. Skellet mellem tro og vantro. Skellet
mellem frelse og fortabelse. Skellet mellem merke og lys. Det skel som
kristendommen seetter i verden. Det vertikale skel. Det river de ned. Og nu
vil de sa ogsé rive alle forskelle ned.

Det paradoksale er s&, at ved at rive det ene, afgerende skel ned er der
opstdet mange nye skel. Forskellene er blevet til skel mellem mennesker.
Det er endt med alles kamp mod alle.

Og sadan gar det, nér identiteten bliver flyttet over i forskellene frem for at
det er i Ham, som hviler fuldsteendig i sig selv, ham, i hvem vi ogséd kan
komme til at hvile i os selv, og vere forsonet med de forskelle, der er
imellem os, hvad enten det er etniske, sociale eller kensmeessige forskelle.

Asger Lorentsen, Ole Skjerbeeks gamle New Age-ven, skriver i en af sine
mange beger: “Den nye verdensimpuls - Andelig filosofi, bind 4”, et
kapitel om “Den feminine strem og Guds immanens”. Lorentsen indleder
med neutralt at beskrive forskellen pa det maskuline og det feminine. Det
maskuline er kendetegnet ved optagethed af ydre strukturer, handling,
opdeling, intelligens, analyse. Det kvindelige er kendetegnet ved
optagethed af indre liv, veeren, helhed, modtagen, folelse, absorbering og
gmhed-nensomhed (s. 144 f.).

Lorentsen spgrger, om maélet er, at vi ved slutningen af vores udvikling
som menneske skal opna en fuldkommen balance mellem de to poler?
Mange har, skriver han, den opfattelse, at vi til sidst skal blive
”dobbeltpolede”, (altsd androgyne). Ligesom der jo ogsd er to poler i
universet. En kendsgerning er det, fortsaetter Lorentsen, at Gud i den
rendyrkede maskuline religigsitet forstas pa en made, som vi kender fra
Det gamle Testamentes jodedom. Her forstds Gud som en transcendent
skabermagt, som er adskilt fra den skabte verden.

Denne praegning har sat sig i os gennem fiskens tidsalder. Men nu er der
ifolge Lorentsen en modbeveegelse i gang. En dndelig stremning, som
aktiverer den feminine pol, og som lader os mede en Gud, der ikke
dgmmer os. Det er “Den Nye Verdensimpuls” (skrevet med stort). “I den

[12]



feminine pols forstaelse, er Gud en bevidsthed, som bade har skabt verden,
og som samtidig er i verden. I sin yderste konsekvens er der i denne
forstdelse intet, som er udenfor Gud” (s. 151).

For at blive en del af denne kvindelige strom, ma vi indse, at vi dybest set
er en del af Guds flydende liv og lade os bevaege derhen, hvor gudslivet
kan flyde igennem os. ”Jeg lever efter mine egne indre veerdier uaftheengigt
af ydre normer... Den feminine strom er saledes overordentlig vaesentlig i
den fase, som menneskeheden gér ind i nu, hvor det indre og det ydre skal
ind i en dyb form for samarbejde, hvor jorden skal helliggeares, og hvor
healing bliver en naturlig del af fremtidens dndelighed” (s. 153).

Vi bevaeger os altsa fra en mere maskulin bevidsthedstype til en mere
feminin. Fra at leegge veegt pa logik til en mere abstrakt forstaelse, fra veegt
pa dogmatisk religigsitet til veegt pa indlevet, sanset religigsitet. Lorentsen
slutter med at skrive om Den Nye Helligand, som i Den Nye
Verdensreligion vil blive kendt som feminin og som vil leere os, at Gud er
bled, omsorgsfuld og keerlig (s. 220).

Vi ma konstatere, at det store skifte er i fuld gang. Feminiseringen er sldet
igennem over en bred front. Ogsa i kirken. I Vesten i hvert fald. Den gamle
faderdominerede kultur med veerdier som respekt, autoritet og magt er
langsomt, men sikkert igennem de sidste 100 ar eller mere, blevet aflast af
en terapeutiserende moderkultur med veerdier som accept, rummelighed
0g naerveer.

New Age folket har leenge set det komme. Og arbejdet aktivt pa at fremme
denne udvikling. Allerede Helena Blavatsky, teosofiens grundleegger, sa
det i sidste halvdel af det 18. &rh. Og hun kom selv til at spille en stor rolle i
denne udvikling gennem sine mammutbgger, skrevet med fort hand fra
den sakaldte tibetaner.

I sin bog ”Det faderlgse samfund” fra 2006 beskriver historikeren Henrik
Jensen udviklingen siledes: “Lad os rekapitulere: I det 20. arhundrede skete
der omfattende forrykkelser i balancen mellem de grundleggende veerdier
i den vestlige kultur. Det drejer sig om forandringer i den normative kultur,
som kan formuleres som tab af autoritet - ‘Guds ded’ - eller tab af
lydhgrhed over for autoriteten. P4 et faenomenologisk plan demonstrerede
det sig som en gradvis-og-sd-pludselig "afmontering’ af
foreeldremyndigheden, iseer fadermyndigheden, som fik momentum fra det

[13]



20. &rhundredes begyndelse og karakter af ‘fadermord” med den store
europeiske katastrofe fra 1914” (s. 201).

Veegten skiftede fra de traditionelt faderlige veerdier til de traditionelt
moderlige veerdier. I stedet for en mor og en far, har mange bern i dag to
mgdre, skriver Henrik Jensen (ogsa selv om den ene er en mand). Mens det
gamle patriarkalske paradigme var vertikalt orienteret, er det nye
kvindedominerede paradigme horisontalt orienteret.

Henrik Jensen beskriver bl.a., hvordan dette skifte har haft afgerende
indflydelse pa peedagogisk teenkning: “Det 20. drhundredes paedagogik
blev efter den store katastrofe 1914-45 i stigende grad praeget af Rousseau
og et romantisk ideal om, at det vigtigste ved skolingen er at abne for
barnets latente personlighed. Mere specifikt ser denne paedagogik barnet
som et autonomt veesen, som mere har brug for leereren som en
omsorgsfuld ven end som en autoritativ fader, mere behov for rdd snarere
end belering... Vi bilder dem ind, at sandheden er i dem selv - den sterste
lpgn af alle.”

Og nu, i disse ar, slar dette store kulturskifte igennem, ogsa i kirken. Fra en
klassisk og traditionel mandsdomineret teologi med vaegt pa leere og
dogmer og en maskulin treenighed til en ny og kvindedomineret
terapeutisk feministisk “tealogi” (af tea- gudinde) med vaegt pa folelser og
erfaringer og en Gud, som ikke er bange for at vise sin kvindelige side. Fra
en forteelling om en transcendent og mere eller mindre fjern Gud, adskilt
fra skabervaerket, til en forteelling om en neerveerende og iboende Gud.

Dette billede bliver klart, ndr man f.eks. leeser noget af det, som danske
feministteologer har skrevet. Jeg veaelger her at bruge Lene Sjorup som linse.
Det er ganske vist en ret steerk linse, for Sjerup er nok den mest radikale
kvindelige fagteolog, vi har haft. Men dels lader hun i sine bager de
toneangivende amerikanske feministteologer komme til orde og dels
beskriver hun meget interessant og godt hele perioden fra ungdomsopreret
og frem, en periode, som samtidig rummer hendes egen historie. Historien
kan man bl.a. finde i antologien fra 2020 “Bid i aeblet - Feministiske preester
1968 + 507 (s. 99-141).

Efter endt teologistudium rejste Lene Sjerup til USA for at studere
feministteologi ved Graduate Theological Union (GTU) i Berkely i
Californien. Ja, for det var og er stadig i Californien det “sner”. Ikke bare
nar det geelder New Age og de nyreligigse beveegelser og interessen for

(14]



Ostens filosofi og mystik, men altsa ogsa nar det geelder feministteologien.
Egentlig skulle hun kun have veeret der 1 ar, men fordi hun fik bevilliget et
kandidatstipendium, blev det til 5 ar. I 1983 udgav hun sin ferste bog: “Du
er gudinden”, hvor hun praesenterer sine danske laesere for noget af det,
hun medte i Californien.

I sit kandidatstudium, som endte med at blive en Ph.d.-athandling, valgte
Lene Sjerup at undersgge kvinders religiose erfaringer. Ph.d.-afhandlingen
udkom i 1992 med titlen “Enhed med altet”. Allerede titlen antyder, hvad
konklusionen blev.

Lene Sjorups danske kvindelige interviewpersoner var stort set alle enige
om at tage afstand fra kirkeinstitutionen, dels fordi dens centrale
trosindhold forekom dem irrelevant og institutionen kvaelende, og dels
fordi deres oplevelser og erfaringer af “enhed med altet” var for komplekse
og mangfoldige til at kunne rummes inden for rammerne af en
kirkeinstitution (s. 100 f).

Det, som de fleste af Sjorups kvindelige interviewpersoner er enige om at
kalde Gud, handler om store folelser, som bedst kan beskrives med
psykologiske termer. Det veere sig oplevelser i naturen eller af seksuel art.
Og af mere eller mindre mystisk art. Lene Sjerup slutter sin bog med at
skrive: ”For skent ideologier og skiftende teologier ikke star seerlig fast, sa
gor religigse oplevelser i al deres overflod det. Ja, det er, hvad vi ved: At vi
er elskede af denne kraft, denne energi, denne det, og det betyder alverden
for os”.

I ”Du er gudinde” skriver Sjerup, at den nye erfaringsbaserede teologi vil
vende alt pd hovedet. Eller maske snarere vende alting rigtigt:

“For de feministiske teologer accepterer ikke, at teologi stammer fra himlen.
Nar patriarkalsk teologi haevder, at dens tanker om skaberguden, guden
som forte sit folk ud af Egyptens land og ind i det forjeettede land, guden
som ofrede sin egen sgn og lod ham opstd pa den tredje dag, er &benbarede,
siger den radikale kvindeteologi fra:

Den betragter disse tanker som udtryk for en mandlig overklasses
religigsitet, som er blevet patvunget de undertrykte” (s. 13).

Patriarkatet er nemlig, fremhaever Sjerup og hendes sgstre, noget relativt
nyt. For det var det matriarkatet, som raddede: "Ifglge Starhawk [en anden
af de forende amerikanske feministteologer] og gudindebevaegelsen i det
hele taget, er gudindebevegelsen eller "the witchcraft’ en poetisk religion,
som er 35.000 ar gammel og altsa langt eeldre end jede- og kristendommen.

[15]



Den stammer fra stenalderens shamaner, som ikke leerte af institutioner
eller autoriteter, men direkte af naturen...” (s. 84).

Mary Daly skrev i 1973 en bog med titlen “Beyond God the Father”. Hvem
er Gud? sperger hun. Er han en mand? Hvis han er, s er manden jo Gud.
Men nej, Gud er ikke engang et substantiv. Altsa et levende veesen. Gud er
snarere et verbum, heevder Daly. Noget dynamisk og foranderligt, en made
at veere til pa.

Og hvem er Jesus? Ja, uden syndefald, ingen brug for frelse, skriver Mary
Daly: ”Projektionen af skyld over pa kvinder, sddan som det sker i
syndefaldsmyten, er patriarkatets fald, den oprindelige logn. Sexismen er
den oprindelige synd... Men nér kvinder forkaster det unaturligt onde,
som er projiceret over pa dem, forkaster de ogsa den unaturligt gode gud,
og nar det unaturligt onde er forkastet, er der heller ikke brug for en
frelser”.

Og nar s& manden Jesus indtog (kaprede) den ultimative offerrolle, ja sd er
der ikke andet tilbage for kvinder at gore, end at vende sig mod deres egne
liv og skabe deres egen helt nye teologi, uden en fader-gud og uden en
offer-sen (s. 52).

Det er som neevnt kommet som en tsunami. Et keempemaessigt
deemningsbrud. Og med sig har det revet alle de gamle dogmer om synd
og dom og retfeerdighed. Kunne det ikke have veeret undgaet? Ved at vi
meend noget for var begyndt at vise fglelser og prioritere betydningen af
religiose oplevelser og erfaringer? Jeg tvivler steerkt. For her er tale om
noget langt stgrre end et teologisk deemningsbrud. Her er tale om et
kulturskifte, et filosofisk og historisk paradigmeskift.

Den nye progressive kristendom er netop dybt praeget af kvindelige
verdier. Vagten er pa erfaringer. Andelige, spirituelle, mystiske erfaringer.
Opnéet gennem stilhed og meditation.

Douglas Groothuis skrev tilbage i 1986 sin bog om New Age: “Unmasking
the New Age”, pa dansk udgivet pa Credo Forlag i 1988 med titlen “New
Age - det falske paradis. Groothuis lever stadig og siger her neesten 40 ar
senere: New Age er ikke ded, i dag hedder det bare spiritualitet. Med andre
ord, det har skiftet navn og er blevet stuerent.

Den nye kirkens enhed er spirituel og universalistisk. Kristus er blevet til
”den kosmiske Kristus”, som er betegnelsen for den sammensmeltning af

[16]



alt, som er det sataniske modstykke til enheden i Kristus og som bl.a.
Richard Rohr taler og skriver meget om.

Vi kender ogsa feenomenet Den kosmiske Kristus fra vores egen andegard.
Professor Dr. teol. Niels Henrik Gregersen har i snart mange ar talt og
skrevet om det, som han kalder dybdeinkarnation. Med det mener han, at
inkarnationens mysterium omfatter - ikke bare Guds menneskeblivelse i
Jesus, men hele skabningen. Gud er i Jesus blevet alt i alt og alle.

I ar fejrer vi 1700-dret for den nikeenske bekendelse. Og det er ogsa
overskriften over jeres konvent. Bekendelsen var det, som kom ud af det
store kirkemgde i Nikea i 325, sammenkaldt af den nykristne kejser
Konstantin den Store. I dag vender mange sig mod bade de oldkirkelige og
de lutherske bekendelsesskrifter. De skal afskaffes eller eendres.

Jeg mener det modsatte. Der burde udarbejdes preecisioner og tilfgjelser,
som tager hgjde for de andelige udfordringer og problemstillinger, som
tidsdnden dikterer i dag. Jeg haber, at jeg har kunnet pavise behovet herfor.

(17]



Troens enhed — og enighed
1700-ars jubilceum for den nikeenske hekendelse

af Kristian S. Larsen
Cand.theol. og formand for Kirkelig Samling om Bibel 0g Bekendelse

Artiklen er tidligere bragt i nettidsskriftet Nyt Babel,; bringes her med forfatterens
tilladelse.

Et jubileeum eller en rund fgdselsdag er anledning til fest og fejring og ogsa
til refleksion - over fortid, nutid og fremtid.

I ar har hele den verdensomspeaendende kristne kirke anledning til fest og
fejring i anledning af 1700-aret for det centrale kirkemgde i Nikeea. Dybe
teologiske modseetninger og stridsspergsmal truede med at splintre den
kirke, som forinden var blevet dybt meerket af perioder med forfolgelser og
ydre modstand. Hvad betyder det, at Gud er treenig, og i hvilken forstand
er Jesus Guds Sen? Sadanne store og dybe temaer stod striden om - helt
centrale for Kirken og den kristne tro.

Megdet mundede bl.a. ud i vedtagelsen af den trosbekendelse, som med
tilfgjelser fra kirkemgdet i Konstantinopel i 381 er den mest udbredte
formulering af, hvad den kristne tro gar ud pa. Den sakaldt ‘nikaeno-
konstantinopolitanske’ trosbekendelse har en udbredelse og en betydning,
som darligt kan overvurderes, og dens udsagn om den treenige Gud og om
Jesus som bade sand Gud og sandt menneske har vaeret helt centrale og
baerende for kristen tro, teologi og forkyndelse siden 300-tallet. Kirkemadet
i 325 er blevet betegnet som “kirkens vigtigste dogmatiske fundament’
(Gebremedhin, Ezra: Arvet fran kyrkofdderna, Artos Bokforlag 1993, s.
157), og de tre oldkirkelige bekendelser er tilsammen blevet kaldt
"Oldkirkens teologiske testamente’. (Skard, Bjarne: Inkarnasjonen, Land og
Kirke, Oslo 1951, s. 10.)

Det er en fest veerd!

Selve kirkemgdet var angivelig en stor begivenhed og en rgrende oplevelse.
Ganske fa ar forinden havde voldsomme forfelgelser ramt Kirken. Malerisk
er det beskrevet om medet, at "her medtes martyrer og teologer,
verdensforagtere og politikere, oldinge og meend i deres ungdomskraft. En
sddan forsamling har aldrig for eller siden i kirkens historie fundet sted.

(18]



Deltagerne havde naesten alle vaeret med i den veerste af alle forfglgelser,
havde veeret jagede som dyr, havde smeegtet i feengslet eller treellet i
bjergverker; mange savnede lemmer, som torturen havde bergvet dem,
eller gik krumbgjede og arrede omkring efter marterredskabernes greb. Det
var en forsamling af meend, der med deres blod havde vist bestandigheden
i deres tro’. (Hj. Holmquist og Nerregaard, Jens: Kirkehistorie bd. 1,
Akademisk Forlag 1992, s. 161-162.)

Et kirkemede som dét i 325 holdes ikke for sjov. Det er en alvorlig sag. Den
dybeste anledning og formal er at afklare spergsmal og emner, som er
baerende og afgerende for Kirken og den kristne tro. Udgangspunktet og
opgaven er at treenge sa dybt ned i den bibelske fremstilling af Gud og hans
gerninger som muligt - og at fastholde denne fremstilling.

Feedrene til Den nikeenske bekendelse var dybt bevidste om alvoren og
dybden i emnerne, og de stod inde for bekendelsens ord - med
‘eskatologisk alvor’, som det er blevet formueret. (Aalen, Leiv: Dogmatisk
Grunnriss, Menighetsfakultetet 1982, s. 52-53.) De var ikke fejlfrie, og
politiske hensyn og menneskelig skrgbelighed 14 pa lur. Alligevel kan det
siges, at ‘evangeliets sandhed blev formuleret ved et samspil mellem
menneskers forvirring og Guds forsyn’. (Ibid., s. 53.) Pa den baggrund blev
medet sa afgerende og grundleeggende; det blev "den ene,
verdensomspeendende Kirkes triumfdag’. (Giertz, Bo: Kristi Kirke, Nyt
Nordisk Forlag Arnold Busck 1941, s. 34.)

I dag kan nogle af Oldkirkens stridsspergsmal forekomme i bedste fald
fierne og fremmede, hvis ikke direkte ligegyldige og overfladige. I dag er
der andre ting pd dagsordenen - ogsa i relation til kirke og kristen tro. Men
vi skal ikke for hurtigt gere os feerdige med de centrale spgrgsmal, Nikeea-
medet tog stilling til, eller bagatellisere det, kampene stod om. Det handler
dybest set om intet mindre end spergsmalet om, hvem Gud er, og hvad det
betyder at tro pd Ham. S4 stort og vigtigt er det, som en tekst som den
nikeenske trosbekendelse skal hjeelpe 0os med at fastholde.

Bekendelsens ord bygger pa den forudseetning, at det faktisk kan
formuleres, hvad den kristne tro handler om. Det har C. S. Lewis fastslaet
med ordene om, at "hvis nogen skulle veere fristet til at teenke, at
"kristendom’ er et ord, der betyder s& meget forskelligt, at det i
virkeligheden ingenting betyder, er det pa ingen made tilfeeldet.
Grundleeggende kristendom er ikke en kedelig og taget storrelse, der
fortaber sig i teologiske uenigheder, men noget seerdeles positivt,

[19]



konsistent og handfast’. (Lewis, C. S.: Gud pa anklagebeenken, ProRex
Forlag 2024 s. 379.) Nar der kan formuleres en bekendelse, en “troens regel’,
s forudseettes det dermed, “at indholdet i troen fra begyndelsen er bestemt
og altid forbliver den samme.” Guds ord og frelsesvaerk kan formuleres pa
forskellig made, men kan ikke tolkes frit og vilkarligt, for det, som
sammenfattes i denne troens regel, den for troen afgerende tolkning, ligger
i disse ord og begivenheder selv. Sddan forstar bekendelsen sig selv og sit
indhold. (Hagglund, Bengt: Sanningens regel, Artos & Norma Bokforlag,
2010, s. 45.)

1 300-tallets begyndelse blev Kirken udfordret af en forkyndelse, der sagde,
at Jesus ikke fuldt ud var Gud pé linie med Gud Fader. P4 kirkemeodet
matte man forholde sig til denne udfordring og finde s steerke og preecise
formuleringer som muligt for at udtrykke troen p4, at barnet i krybben og
manden pa korset pa én gang var sand Gud og sandt menneske.
Bekendelsens formuleringer om dette er alt andet end teologisk
pindehuggeri eller perifert tankespind. De udtrykker tveertimod "dette for
tanken forargelige, men for troen vidunderlige paradoks’, som teologen
Helge Haystrup har betegnet det. (Haystrup, Helge: Kristusbekendelsen i
Oldkirken, Kgbenhavn 1979, s. 9.)

Undertiden bliver det pointeret, at i Kirken handler det om et
menighedsfeellesskab, ikke et meningsfaellesskab. Det er en tanke, som let
gar i speend med tidens postmoderne tanker, og faktisk er der en portion
sandhed i det. I Kirken kan mennesker mgdes i faelles tro - pa kryds og
tveers af forskellige holdninger og meninger og diverse forskelle i livsstil,
traditioner, politisk observans osv.

Den augsburgske bekendelse siger, at “der stadig vil vedblive at veere een
hellig kirke. Men kirken er de helliges forsamling, i hvilken evangeliet
forkyndes rent, og sakramenterne forvaltes rettelig. Og til kirkens sande
enhed er det tilstreekkeligt at stemme overens om evangeliets leere og
sakramenternes forvaltning, og det er ikke ngdvendigt overalt at have de
samme menneskelige overleveringer eller kirkeskikke eller ceremonier, som
er indstiftet af mennesker. Som Paulus ogsa siger (Ef. 4.5): "En tro, een dab,
een Gud og alles Fader” osv.” (CA 7). Altsa: i kirken behgver man ikke veere
enige om alt. Langtfra.

Men der er samtidig noget, som er uundveerligt og livsngdvendigt for
Kirken og dens enhed: at “evangeliet forkyndes rent, og sakramenterne

[20]



forvaltes rettelig’. Den augsburgske bekendelse, som satte ord p4, at man i
Kirken ikke behgver vere enige om alt, fastholdt samtidig den nikeenske
trosbekendelse som noget helt grundleeggende og ufravigeligt.

Helt fra begyndelsen af Den augsburgske Bekendelse fastslas det saledes, at
"menighederne leerer os med stor enighed, at den niceenske
kirkeforsamlings bestemmelse om det guddommelige veesens enhed og om
de tre personer er sand og ber tros uden tvivl’ (CA 1).

Nar der opregnes en raekke eksempler pa, hvad det ikke er nedvendigt at
veere enige om, heenger dette sammen med, at der modsat er noget, som det
er afgerende for Kirken at holde fast ved i trofasthed og enighed:
evangeliets leere og sakramenternes forvaltning. Det vidste man i Oldkirken
og pa reformationstiden, og dét ma Kirken ogsd i dag holde fokus pa:
troens enhed heenger sammen med troens enighed. Dét bar vi holde godt
fast i - med ’eskatologisk alvor’.

Paulus taler i Efeser-brevet om at bygges op til enhed i troen - med det mal
og perspektiv, at ‘vi alle ndr frem til enheden i troen og i erkendelsen af
Guds sgn, til at veere et fuldvoksent menneske, en vaekst, som kan rumme
Kristi fylde. Da skal vi ikke leengere veere uforstandige bern og slynges og
drives hid og did af hver leerdoms vind, ved menneskers terningkast, nar
de med snedighed fgrer os pd lumske afveje, men sandheden tro i
keerlighed skal vi i ét og alt vokse op til ham, som er hovedet, Kristus” (Ef.
4,13-15).

Enhed i troen heenger sammen med at veere sandheden tro - det vil bl.a.
sige med lydherhed og trofasthed over for de erkendelser og
formuleringer, som Kirken i tidligere generationer gennem bgn og arbejde,
granskning, kamp og strid ndede frem: til.

Modseetningen til at “drives hid og did af hver leerdoms vind’ er at veere
’sandheden tro i keerlighed’. Det er man kun, hvor Kristus er hovedet, det
centrale og altafgerende i troens og Kirkens liv. "Enheden i troen” haenger
uleseligt sammen med ‘erkendelsen af Guds Sen’. Enhed er altsd neert
forbundet med enighed.

Gennem Kirkens historie har der lesbende veeret tendenser til at glemme,
nedtone eller helt oplase det paradoks, at Jesus er bade sand Gud og sandt
menneske. Men sd snart man traekker noget fra pa den ene eller den anden
side af dét paradoks, er teologien og forkyndelsen pa vej til at blive trukket
skeev. Det stod klart i 325, og det har vist sig i mange variationer gennem
Kirkens historie. (F.eks. kan teologien hos indflydelsesrige teologer som Fr.

[21]



Schleiermacher og R. Bultmann ses som moderne udgaver af vrangleere
kendt fra Oldkirken (hhv. ebjonitisme og doketisme); Prenter, Regin:
Skabelse og Genlgsning, G. E. C. Gads Forlag 1955, s. 386; 398.)

Ogsa i dag kan Jesus fremstilles mere som klog teenker, som etisk eksempel
eller som seerligt udrustet medmenneske, men altséd ikke sand Gud, sadan
som bekendelsens forfattere forstod det. Her anes nogle af de samme
stremninger, som Kirken matte tage livtag med ogsa i sine forste
arhundreder. Men gér man ud ad den tangent, er man i feerd med at tabe
noget helt afgerende. Tanken om, at Jesus blot er en vejviser, et eksempel,
et geni, heenger sammen med rationalistiske tendenser, som til stadighed
ligger pé lur og udfordrer kirkens forkyndelse.

Guds Sen blev undfanget, fodt, levede, dede, opstod og for til himmels "for
os og for vor frelse’, fastsldr bekendelsen. Og i alt dette matte han veere ‘af
samme vaesen som Faderen’. Er Jesus blot et speendende menneske med en
seerlig relation til Gud, sa er vi mennesker i sidste ende overladt til at frelse
os selv - og sa bliver det dybest set uden mening at synge 'Hil dig, frelser
og forsoner’. Er han derimod virkelig frelser og forsoner, métte han veere
bade Gud og menneske - begge dele sandt og helt. Altsa: "Er Guds Sen en
skabning som andre, ma skaberveerket frelse sig selv. At kristendom
derimod handler om, at Gud selv bliver menneske for at frelse mennesker,
var kernen i evangeliet for mange af de teologer, der forsvarede den
nikeenske trosbekendelse’. (Steenbuch, Johannes Aakjeer: Lys af lys, Fanix
2025, s. 88.)

De, der pa kirkemodet, sammensatte bekendelsens ord, ville ikke oplase
paradokset om Kiristi to naturer eller logisk forklare det, men derimod
fastholde det i al dets underlighed og forunderlighed. Og sa ville de seette
ord pa det sd kort og preecist, som de fandt det muligt - det paradoks, som
er bade forargeligt og vidunderligt. Derfor blev bekendelsen udformet i en
atmosfeere af ‘eskatologisk alvor’; for tales der usandt om Kristus ved f.eks.
at fremstille ham blot som et menneske eller p& anden made nedjustere
troen pa hans vaesensenhed med Gud Fader, er man i sidste ende i feerd
med at tage ham fra mennesker og temme troen for indhold. Det handler
altsd om selve kernen i evangeliet.

"Jesus er Herren’, har Kirken troet og bekendt helt fra begyndelsen. (Luk.
2,11; Joh. 20,28; Fil. 2,11; 1. Kor. 8,6.) Her siges det, at Jesus ikke blot er et
serligt menneske, men ét med Faderen. Den bekendelse kan Kirken ikke
opgive. Gud er i ked og blod gaet ind i menneskehedens historie, og Kirken

[22]



holder fast ved denne bekendelse til ham - i al dens fylde og dybde og med
alle dens paradokser og al dens gadefuldhed. (Sasse, Hermann: In Statu
Confessionis, bd. II, Verlag die Spur 1976, s. 22-42.) Poetisk er det kort og
preegnant formuleret sadan: 'Du, Gud Faders enbarne Sen, mand i lys, men
dog Gud i len’. (DDS 108,2.)

En trosbekendelse er ikke en "kanonisk” tekst pa linie med Bibelen, men
derimod en hjeelp til at fastholde troen pa og forstaelsen af, hvem Gud er.
Derfor henviser den nikeenske trosbekendelse ogsa direkte til Bibelen med
ordene om, at Jesus ‘'blev pint og begravet og opstod pa tredje dagen ifelge
skrifterne’. Bekendelsen henter altsa sin autoritet og troveerdighed i og med
sin overensstemmelse med Bibelen. Den er en komprimeret formulering af
Guds selvdbenbaring ifglge skrifterne.

Bekendelsen vil ikke forklare, men forsvare og fastholde Bibelens
beskrivelse af Guds veesen og gerninger. ‘Bekendelsen vil netop
sammenfatte i en kort sum, hvad den opfatter som hovedsagen i skrifternes
vidnesbyrd’. Altsd: bekendelsen vil ikke forklare, men forsvare og bevare.
Men som sadan er bekendelsens ord ikke blot beregnet til positiv
overvejelse eller som beskrivelse af en mulig tolkning. Den gar ikke pa
kompromis eller kommer vrangleeren i mede, men taler med fasthed og
selvbevidsthed. Bekendelsen er 'den varedeklaration, som garanterer
leerens aegthed, sandhed og apostoliske udspring’. (Persson, Magnus:
Helkyrklighet, EFS Budbéraren, 2022, s. 134.) For sa vidt bekendelsen
faktisk bekender Guds ord, kan den selv betegnes som Guds ord. "Derfor
seetter kirken bekendelsen hgjt og vurderer den som livsvigtig for troen og
Guds menighed... Den hgrer med til kirkens sande liv’. (Valen-Sendstad,
Aksel: Troens fundamenter, Forlaget Kolon 1996, s. 212.)

At holde fast ved dette er derfor til alle tider en livsvigtig opgave for
Kirken. Med et enkelt ord kan det kaldes "bekendelsestroskab’. Det ord
klinger maske i nogle gren som noget fremmed eller uhdndterligt eller
maske direkte frastodende. Egentlig er dét underligt, for begge ordets dele
- bekendelse og troskab - er i kristen sammenheaeng entydigt positive
begreber.

Bekendelsestroskab handler ikke om bevidstlgs eller ureflekteret gentagelse
af bestemte ord eller formuleringer, men om dbenhed og ydmyghed ogsa i
forhold til udsagn, der kolliderer med tidens tankestremme og filosofiske
forudseetninger - eller spreenger den enkeltes egen forstaelsesramme.

(23]



Troskab mod bekendelsen handler om at holde fokus pa og holde fast i de
dybe erkendelser, som Kirken i fjerne fortider gennem grublen og
granskning og til tider gennem bade blod, sved og tarer ndede frzem: til.
Bekendelsen vil ikke mindst to ting: veere et veern mod usunde og usande
tendenser i forkyndelse og teologi - og samtidig med sine store, steerke ord
veere med til at styrke den enkeltes og menighedens tro og lofte dens
lovsang. Bekendelsen er Kirkens feelles ‘Ja og Amen’ til Guds ord og
selvabenbaring. Sagt anderledes: Den er "det ved Helligdnden virkede svar
pa Guds nadeshandlen’. (Okkels, Hans Olav: @kumenik og
konfessionalitet, i: Hermansen, Boe Johannes: Seirens krone er henlagt til
alle Daniels Menn, Efrem forlag 2016, s. 353.) Selv om man rent sprogligt
indleder med ’Jeg tror...” ('Credo..."), sd er der tale om 'Kirkens bekendelse,
som ikke kun bliver aflagt af et ‘Jeg’, men af et "Vi”. (Sasse, Hermann: In
Statu Confessionis, Verlag Die Spur, bd. 11975, s. 15.)

Bekendelsen pointerer netop, at alt hvad den forteeller om Guds Sen - at
Han blev menneske, levede, led, dode, opstod og for til himmels - gjorde
han "for os og for vor frelse’. Her rores ved selve evangeliets inderste
nerver, og her er der uvurderlig neering for troen og lovsangen.
Bekendelsens ord rummer - ogsa selv om de umiddelbart matte opleves
som terre, livlgse og uinspirerende - netop stof og kraft til menighedens og
den enkeltes trosliv og vidnesbyrd. Nar felelsen og erfaringen af troen
terrer ind og ikke giver megen naering til trgst og gleede og frimodighed, s&
bliver bekendelsens ord staende som en kilde, der bliver ved at rinde med
klart, rent vand.

Teologen Leif Andersen har formuleret dette steerkt: "Desveerre er
leerepunkter og trosleere blevet fyord. Det er, fordi man ikke har veeret
derude endnu, hvor dogmet er det eneste, der holder mig i live. Nar al
erfaring forsvinder, sa er dogmet det eneste, der forsikrer mig om Guds
keerlighed. Derfor skal vi bevare og forsvare dogmet som fundament. Ikke
som noget, man kan sla folk i hovedet med, men som en klippe at st pa’. (i:
Nielsen, Jorgen Hedager: Den dybe sammenhaeng, Lohse 2024 s. 189.)
Luthers ord om den apostolske trosbekendelse geelder lige fuldt om den
nikeenske: ‘Se, her har du hele Guds veesen, vilje og gerning pa det
skenneste afmalet i ganske fa og dog rige ord, hvori al vor visdom bestér,
som overgar og ligger over al menneskelig visdom, tanke og fornuft... Her
har du det alt sammen pé det allerrigeste; thi her har han selv i alle tre
artikler abenbaret og opladt sit faderlige hjertes og sin helt uudgrundelige
keerligheds dybeste grund.” (Luthers forklaring til Den store Katekismus, i:

[24]



Den danske Folkekirkens Bekendelsskrifter samt Dr. Martin Luthers store
Katekismus, Ejner Munksgaards forlag 1955, s. 163-164.)

Jo, jubileeet for kirkemeadet i Nikeea og for den bekendelse, som det
formulerede, er en fest og en fejring veerd. Men fine fester og lange foredrag
er ikke det vigtigste - endsige sevndyssende og halvstuderede
tidsskriftsartikler... Den allerfineste fejring og vigtigste eere far jubilaren,
hvis mennesker, menigheder og kirkesamfund ger det, som var det dybeste
formal med det hele: holder fast ved bekendelsen til den treenige Gud og til
Jesus Kristus som sand Gud og sandt menneske.

At gore dét med gleede og frimodighed, i dyb undren og taknemmelighed
og i fast tillid til Guds egen selvabenbaring, dét er at fejre den nikeeno-
konstantinopolitanske bekendelse - og dybest set at eere Gud.

| anledning af 1700 aret for Niccenum
Kort om Troshekendelsen i den danske hgjmesse

Af Kim Thinggaard, organist og kantor

Trosbekendelsen er et af messens faste menighedsled. Den udtrykker
menighedens svar pa den forkyndelse, den netop har hgrt. Det er ikke bare
en bekendelse, der udtrykker, hvad menigheden tror, men ogsa en hyldest
af Gud Fader, Sen og Helligand.

Dette kommer til udtryk i den indledning, som preesten leeser i den
ortodokse liturgi, her i en kort form, som den bruges i Bethlehemskirken i
Kobenhavn: “Kristus er midt iblandt os, lad os derfor elske hverandre, for
at vi med samme sind kan bekende Faderen og Sennen og Helliganden,
den udelelige Treenighed, ét i veesen.” At Kristus er midt iblandt os,
afspejler hvad er sket i evangelieleesningen. I Folkekirken siger praesten blot
til indledning: “Lad os bekende vor kristne tro!” Eller som nogle
hgjkirkelige preester har brugt det: “Lad os bekende Kirkens tro” - for at
understrege det objektive i troen og feellesskabet om den; altsd, at den ikke
beror pa, hvad den enkelte lige nu mener og foler. Den ortodokse

[25]



indledning afslarer ogsd, at trosbekendelsen er blevet til i forbindelse med
stridigheder, s& den tilmed er et veern mod vrangleere: ”af samme sind”.

Folkekirken har to trosbekendelser til liturgisk brug. Den apostolske er den
langt mest brugte og kaldes ogsa dabsbekendelsen eller dabspagten. I
Folkekirken er den kendetegnet ved, at den indledes med forsagelsen.
Forsagelsen er en rest af en gammel exorcismeben og peger hen pa dens
oprindelige og egentlige brug som dabsbekendelse.

Den Nikenske er den, der egentlig herer til hgjmessen. Efter bekendelsens
ord: ”og blev menneske” bgjer preesterne i den katolske kirke og andre
steder hovedet eller kneeler i respekt for inkarnationens mysterium. Det
synligger, at vi efter at have hort Evangeliet proklamerer Kristi neerveer.
Hver gang vi bgjer os i hgjmessen, er det af respekt for den naervaerende
Kristus.

Bekendelser kender vi fra bibelsk tid: “Jesus er Herre” f.eks. Den treleddede
apostolske trosbekendelse er vokset ud af ddben i Faderens og Sennens og
Helligdndens navn. Brugen af trosbekendelse som tilspargsel ved dab er
neevnt hos Hippolyt 215, men bekendelsen er i kortere form langt seldre.
Navnet Den apostolske Trosbekendelse er dokumenteret i 390.

Den nikeaenske trosbekendelses historie fglger de overvejelser og
stridigheder, der var i den tidlige kirke om, hvem Kristus egentlig er.
Spergsmalet var, hvordan det guddommelige og det menneskelige i Jesu
vaesen forholdt sig til hinanden. Teologisk betyder det noget, om han er
gud eller menneske eller begge dele.

De store kirkemgder er historisk blevet indkaldt, nar der var behov for
afklaring af vaesentlige spergsmal. Ved medet i 325 i Nikeea, var
sporgsmalet netop, hvem Kristus var. Det naeste gkumeniske kirkemgde i
381 i Konstantinopel formulerede neermere Helligdndens plads i
treenigheden, og den trosbekendelse, vi normalt betegner den ”nikeenske”,
kaldes mere teknisk ”den nikeenokonstantinopolitanske. Koncilet i
Kalkedon i 452 formulerede endeligt dogmet om Kristus-mysteriet: sand
Gud og sandt menneske i een person.

Forinden havde der veeret et mgde i Efesus i 431. Ved dette mgde var ogsé
Maria pa dagsordenen, Madet vedtog den formulering, der dog ikke kom
med i trosbekendelsen, at Jomfru Maria er Guds Moder eller Gudfaderske.

[26]



Dette koncil er ogséa anerkendt af den lutherske kirke, men det spiller ingen
rolle i Folkekirken.

Men hvornédr kom Niceenum ind i Hgjmessen? De ortodokse fik den med,
forst i Antiokia i 472, og i Konstantinopel sammen med Kerubhymnen
under kejser Justinian o. 535.

I den orthodokse liturgi er den placeret anderledes end den blev i den
vestlige, nemlig efter indledningen til nadverfejringen (Den Store Indgang
og Fredshilsenen) og forud for Eucharistibgnnen og Indstiftelsesordene.

I Vesten blev den som naevnt placeret efter Evangelium (og evt. preediken,
der tidligere ikke var officielt led i liturgien), forst i Spanien efter et
kirkemede i Toledo i 589, siden i Frankrig under Karl d Store, men i Rom
forst 11014, foranlediget af kejser Henrik II. Der gik altsé flere arhundreder,
inden den var udbredt over hele kirken.

I de romerske provinser var for ar 600 indfejet, at Helligdnden udgik fra
Faderen ”og fra Sennen” (latin: Filioque), hvilket efterhanden blev formen i
Vest, men er blevet forkastet af de orthodokse, grundleggende fordi det er
indfert uden tilslutning af et skumenisk koncil.

Ved Reformationen erstattede Luther den nikeenske trosbekendelse med en
salme, trossalmen Vi tro, vi alle tro p4 Gud, som han skrev over nogle
middelalderlige trosbekendelsesvers. Men de salmer, der blev skabt til at
erstatte de liturgiske led, mistede efterhdnden denne brug i gudstjenesten
og i Danmark forsvandt bekendelsen i 1802 formelt som fast led.
Grundtvig tillagde den apostolske trosbekendelse stor betydning og
genindferte den som preesteligt led fra preedikestolen - det kunne han gere
uden at sperge biskoppen! Som débsbekendelse var den knyttet sammen
med forsagelsen, og i denne form blev den almindelig i Folkekirken, og i
1949/55 finder vi den i biskoppernes vejledning som fast led efter
evangeliet. Niceenum, der var dukket ud af glemslen ved
Reformationsjubileeet i 1936, stod her som (uleeselig) fodnote, sa den var pa
vej ind. Siden 1992 er den et fuldgyldigt alternativ til den apostolske.

[3°9°]

L7 IS TR Y
=G

[27]



Vejen til kirkelig fornyelse
Efterlysning: vitalisering, foryngelse, fornyelse

Anmeldelse ved Flemming Baatz Christensen,
pastor emer.

Christian Braw: Vigen till kyrklig fornyelse. Nio berittelser, Artos & Norma
bokforlag 2024, 294 sider, 274 skr, ISBN 978-91-7777-287-3

Gunnar Rosendal: Osby forsamlings gdvo — och kronikebok 1, 1934-1951, utgiven
af Lunds stiftshistoriska sillskap, Skare stifthistoriska séllskap (skrifter 122), Artos,
467 sider, 392 skr, ISBN 978-917-777282-8

En stille veekkelse i gang?

Det virker til at der sker noget for tiden. Nogle kendisser springer ud og
bekender tro pa Jesus. Der hores om steder, hvor der pludselig kommer
mange mennesker. En gget segning til kirke og kristendom. Iseer unge
mellem 18 og 25 og seerligt unge meend spger til kirke. Ateistisk selskab er
bekymret over udviklingen. Er vi der, hvor materialismen og
sekulariseringen har spillet fallit og tomrummet viser sig og leengslen far
nogle til at opsgge kirke og kristendom?

Og dog treethed og mathed

Og mens det sker er det ogsa sadan at en kristen, en praest, en menighed, ja
en hel kirke kan kore treet. Der mangler noget. Der savnes liv, vitalitet,
frimodighed, engagement til at gd Guds vej. Aktiviteter ja men uden
virkeligt liv fra Gud. Vi fristes til at indrette os og tilpasse os og ikke leegge
os ud med nogen bare for at kunne veaere der og have fred. Vi mangler
visioner, dybde og hab. Er holdt op med at drgmme. Sddan kan vi nogle
gange opleve det.

Huad har vi brug for i situationen?

Da har vi brug for vitalisering, foryngelse, fornyelse og forsteerkning, til pa
ny at breende for noget. Og til at have noget at give til dem, der sgger til
kirke dndeligt og psykisk og omstillingsmeessigt. Gud gentager sig aldrig.

(28]



Han er variationernes mester. Mere nedenfor. Noget af ungdommens drive
og begejstring ogsa nar man ikke er ung eeldre. Ilden der breender og breder
sig.

Men hvor skal vi ga hen? Til kilderne! Tilbage i historien! Det er de dede
fisk der svemmer med stremmen. De levende svemmer mod strgmmen -
tilbage til kilderne.

Hvad skabte reformationen: Ad fontes - og det var til Skriften og de
oldkirkelige feedre.

Vejen til kirkelig fornyelse

Artos forlag i Sverige udgav sidste ar bogen ”Véagen till kyrklig férnyelse”
skrevet af den pensionerede praest, docent Christian Braw. Han er en
forfatter med en utroligt stor produktion bag sig. Han skrev athandling om
mystikken hos Johan Arndt, er docent ved Abo akademi. Han har bl.a.
skrevet om Aristoteles, Augustin og Luther. Her ud over en reekke essays
og romaner under pseudonym. Altid noget der beriger og stimulerer
eftertanken.

Ni beretninger

Gennem ni beretninger skriver forfatteren om hvad der satte gang i den
kirkelige fornyelse i Sverige i slutningen af 1800tallet og langt ind i
1900tallet med ringvirkninger p& mange felter.

Begyndelsen skete hos nogle unge preester i slutningen af 1800tallet. De var
preeget af den liberale teologi og bar pa en leengsel efter trosvished. De
rejste til England og blev inspireret af den anglikanske kirke. Ud af en dyb
krise havde de i England i 1830erne oplevet en fornyelse til storslaet
vitalisering pé alle planer.

Den senere aerkebiskop Nathan Soderblom var den forste der tog afsted og
andre fulgte med. De kom hjem og blev redskaber for en kirkelig fornyelse.
Nogle af dem, der blev smittet af fornyelsen i England blev - foruden
selvfglgelig Soderblom selv - meget kendte og vigtige lederskikkelser som
en Albert Lysander, Gunnar Rosendal og Bo Giertz og derudover helt
almindelige sognepraester.

Farst skildres begyndelsen i Oxford 1833. Sa fglges op med et kapitel om
den tidlige kirkelige fornyelse. Herefter en reekke kapitler om Gunnar
Rosendal (1897-1988), den kirkelige fornyelses hovedperson. Vi fglger hans
udvikling og far hans historie. Herefter et kapitel om de to lederskikkelser,

[29]



Rosendal og Bo Giertz (1905-1998), om deres forhold, ogsa spaendingerne
mellem dem. Herefter et kapitel om Bo Giertz’ skenlittereere forfatterskab:
Krise leder til Kristus og et kapitel om Rosendals mystik inden Braw slutter
artikelsamlingen med at se pa fortseettelsen.

I 30erne i Sverige oplevede mange preester en andelig og kirkelig fornyelse.
Det var en veaekkelsestid blandt praester, som gjorde noget ved dem og fra
dem spredtes megen vitalitet ud i den svenske kirke gennem seerligt
Gunnar Rosendal og Bo Giertz. Rosendal seerligt gennem menighedsliv,
gudstjenesteliv, hans charme og geestfrihed og et veeld af inspirerende
boger. Giertz som dndelig leder, preedikant, forfatter af meget leest
skenlitteratur og fornyende bager som ”Kristi Kirke” og “Kirkens
fromhedsliv”. Han blev senere biskop, Sveriges yngste som 44 ar i 1949. 1
30erne var de to ledende i den kirkelige fornyelse og arbejdede meget
sammen.

Det, de opdagede, tog skikkelse i menighedsopbyggelse, forkyndelse,
sjeelesorg, i kunst og modnede til mystik.

At hente inspiration

Ved at leese dem og hore om det, de breendte for og mdden de forsggte at
leve det ud, kan ogsa vi - ind i vores anderledes og meget forandrede
situation - fa visioner, ideer, tanker at teenke, der kan inspirere os til hvad vi
gor og vil keempe for. Derfor: tilbage til kilderne, til det, der skaber
tilbedelse og kirke. Det handler ikke kun om forandring. Men om fornyelse
og fordybelse, en andelig veekkelse, hvor Gud traeder tydeligere frem og
bergrer os.

Derfor er det godt at leese en bog som Braws, lytte, leere, spejle sig i det, de
teenkte, medte og gjorde. Ikke kopiere, ikke efterligne, men tage essensen

med sig. Destillere ud det blivende, grundleeggende, det, der er vigtigt og
uundveerligt for alle og tage det med os og soge at leve det.

Men at forteelle om tidligere tiders fornyelse - er det ikke blot nostalgi, som
vi ikke kan bruge til noget i dag?

Nej, som jeg leeste forleden i et tidsskrift om veje til kirkelig fornyelse og
som en kommentar til Gunnar Rosendals indsats:

(30]



”Nér vi i en nedgangstid leeser kirkehistorien som en beretning om Guds
vej med sit folk, hvad er det da vi far? Vi far den indsigt at Han er pa
samme made i dag. Han gentager sig aldrig. Han er variationernes mester.”

Hvad drev dem?

Christian Braw er optaget af at finde ud af og leve sig ind i hvad der drev
disse unge preester. Han bruger ordet “anliggende”, pa tysk “Anliegen”.
Han skriver: “Anliegen beskriver det som ligger pa menneskers hjerter, det,
der far deres hjertestrenge til at klinge. Det er det, der bererer deres tanker,
folelser og handlinger, kort sagt - deres hjertesag. Men Anliegen er ikke bare
enkelte menneskers hjertesag, det er en grundstemning, en grundstraeben i
en beveegelse gennem tiden. Det er noget, der far mange til at teenke, fole
og handle pé en samvirkende made. Det er nar vi begynder at skenne dette
Anliegen, at vi begynder at forstd hvorfor mennesker handler som de gor.
Dette er egentlig historieskrivningens mening - at mede mennesker og at
forstd mennesker som mennesker altid ma forstas - pa deres egne vilkar.
Og i dette Anliegen kan den som har gjne at se med ogsa skenne Guds
hellige Ands gerning” (s. 7). I genopdagelsen af det historisk givne findes
inspirerende kraft til fornyelse.

Det er ikke blot historie som overstdaet fortid, det er mere noget der sker.
Det, der har sin begyndelse i fortiden, men det er fortsat i gang.

Vi sperger nysgerrigt: Hvad drev dem? Hvad var det? Mgder vi dem med
indlevelse og gar i samtale med dem, kan det gore noget ved os, ved vores
leengsel, vores ben, det, vi siger og ger og deler med andre... Vi far en
vision, noget vi breender for ...

Den fortsatte inkarnation

Nogleordet i den kirkelige fornyelse kan samles i ét ord, skriver Braw:
inkarnation! Gud blev menneske og tog ked pa sig i Kristus. Gud er
konkret og neer. Og det fortseetter i “den fortsatte inkarnation”, et negleord
i den kirkelige fornyelse: inkarnationen tager skikkelse og lever i kirken.
”Hele den kirkelige fornyelse handler om hvordan denne virkelighed tager
skikkelse i ord, sang, handlinger, ordninger, kunst, arkitektur, tjeneste, tegn
og undere. Jo mere den far skikkelse, des mere kommer tilveerelsen og
kirkelivet til at preeges af sandhed, af fasthed, bestandighed og stabilitet og
dermed af - hab!!” Her er vi ved kernen. Hvad denne vitalisering,
foryngelse, fornyelse gor ved kirken og os som mennesker...

(31]



Folkeliturgi

De preegede udtrykket “folksliturgi”. Det er sigende. De gnskede ikke blot
fine, hgjkirkelige messer som en specialitet for preester og seerligt
interesserede. De ville have menigheden med, folket med til at leve i og
bede liturgien. Det skulle veere en liturgi, som menigheden levede i og tog
del i. Det handlede ikke om at overveere liturgien, men om at leve i den. Og
menigheden fik opgaver i gudstjenesten og blev engagerede, konfirmander
og alle slags forskellige mennesker i al brogethed et smukt udtryk for
kirkens katolicitet, at kirken er “almindelig”.

Modstand

Men nar det sker, udebliver modstanden ikke. ” At denne sandhed tager
skikkelse er noget som sker under stadig modstand fra alt og alle som
preeges af oplesning, ubestandighed og ustabilitet, alt det som St. Johannes
beskriver som lggn. Sandheden er nemlig en afslgring af lagnen og dermed
en underkendelse [af lognen]”.

”Bagved disse tilsyneladende sma og ubetydelige ansatser fandtes der
menneskeliv, som blev forvandlede og fyldtes af en kraft, som ikke var af
denne verden, en udstraling som spredtes fra deres liv, deres ord og
handlinger. Derfor er disse beretninger ikke historie, men “skeende” [det,
der sker, "det der foregar", en begivenhed, der er i gang] et “skeende” som
fortseetter - og fortsat inkarnation.” Det er i virkeligheden den skadede
skabelses forvandling til den nye og friske verden. Det kaldes ogsa
helligelse, helliggarelse, af os som mennesker og som fér sin fulde
reekkevidde nér vi ser helligelsens nedslag i relationer, strukturer,
ordninger, former og udtryk, som Braw pointerer.

”Der findes et vidnesbyrd som er mere end hvad de havde kunnet berette.
Det er den inspiration som deres tro og gerning i dag og gang pa gang nu
og i fremtiden kan formidle.”

Gennem de ni beretninger er der meget speendende stof der kan stimulere
frugtbar teenkning. Men ogsa gribe hjertet: medet med Gud, den hellige og
barmhjertige, Gud som den, der bade frasteder os og tiltreekker os. Gud der
fér os til at ryste, “syndigt gje bleendes af al din herlighed” og samtidig gar
os begejstrede: Den Gud vil vi leve for og tjene.

Fader Gunnar citeres fra hans programskrift ”Kirkelig Fornyelse”: ”Ikke
gennem mindre kristendom men mere kristendom, renere tro, steerkere

(32]



fromhed og inderligere bgn vil vi bringe vor tids mennesker den hjeelp de
begeerer.”

En bog om fornyelse for desillusionerede praester

Cirka samtidig med Braws bog udkom, udgav Artos ogsa en stor flot bog
om og af den kirkelige fornyelses mest afgerende skikkelse, Gunnar
Rosendal, “Fader Gunnar”: ”"Osby férsamlings Gavo - och Kronikebok I,
1934-1951”.

Her kan vi fglge hvordan den kirkelige fornyelse slér ned og begynder at
leve i en menighed og et sogn. Noget der fik stor betydning i den svenske
kirke generelt - nadver om sendagen, tidebenner, liturgisk kleededragt,
processioner og meget mere. Som ingen anden menighedspreest i den
svenske kirkehistorie skulle Rosendal komme til at pavirke kirkelivet i hele
den svenske kirke. Hgjkirkeligheden har forandret billedet af kirken og
virket i den og andre kirker, skriver professor Oloph Bexell i indledningen.
Og han fgijer til: ”[Krgnikebogen] vil veere en erfaringsbaseret opmuntring
til desillusionerede preester.”

Kregnikebogen giver et unik indblik i hvordan en kirkevaekkelse finder sin
form i et sogn og en menighed. ogsa selv om den svenske folkekirke i dag
er yderst liberal og har fjernet sig meget fra det der var drivet i den
kirkelige fornyelse.

Huad er en kronikebog?

Rosendal blev sognepraest i Osby i Skéne i 1934. Biskoppen, Edvard Rodhe,
formanede ham i forbindelse med indszettelsen til i en sarlig krenikebog at
dokumentere liv og heendelser i den menighed, han nu havde faet ansvar
for. Rodhe var kirkehistoriker og brugte at sige sadan til nye sognepraester.
Rosendal tog ordene til sig og fra den og hele sin preestetid gjorde han
konsekvent pastoralteologiske notater om hvad der skete i menigheden og
hvordan han reflekterede. Det blev til to store bind. Ferste bind omhandler
perioden 1934-1951. Andet bind felger senere.

De hedder ogsa “gavebog”. De fylder nu ikke meget, men indimellem
noteres hvem der har givet hvad til hvilket formal.

En stralende ide med en sddan krenikebog. Det er ikke en dagbog, men en
bog om det kirkelige liv, hvad der sker og praestens overvejelser. En god
ting for preesten selv og en gave til efterfalgere og til menighedens historie.

(33]



Jeg er ked af at jeg ikke var opmeerksom pa dette, da jeg begyndte som
preest. Ideen veere hermed givet videre...

Personligheden Rosendal

En stor kender af ham, Staffan Ljungman, som medte Rosendal, da
Ljungman var teenager og for gvrigt siden blev praest i Osby, karakteriserer
Rosendal som person med fire ord: Hans udviklede intellekt, hans dybe og
inderlige fromhed, hans mod til at sige og gere ting trods hard modstand og
hans charme i form af en overveeldende hjertelighed. Ljungman holder disse
fire sider ved Rosendals personlighed sammen og skriver: “Intellektet
balanceredes af hans fromhed, hans mod blev afbalanceret af hans charme.
Hvis blot ét af disse fire elementer havde manglet i hans personlighed var
det neeppe lykkedes for ham at gennemfere sin fornyelsesgerning.”

Vi leerer ham at kende i krgnikebogen som et optimistisk og livsglad
menneske og i nogen made ogsa som privatmand. Han blev kendt som en
meget folkelig preest. Fra at have veeret en man var usikker pé, hvem er
han, hvad er der ved ham, ikke anerkendt og steerkt kritiseret, fik han en
enestaende popularitet som er fa preester forundt. 1967 blev han séledes
karet som den forste arets skaning. Pa 100 arsdagen for hans fadsel blev
der sat en statue af ham i helfigur i Osby. Et helt togseet blev opkaldt efter
ham: “Fader Gunnar”. Jeg husker for mange &r siden et tv-program hvor
den dengang meget kendte svenske entertainer og tv-mand Lasse
Holmkvist talte meget positivt om Rosendal, som han havde gaet til praest
hos.

Rosendal skriver levende og engageret om livet i sognet. Man meerker hans
ekstroverte livsgleede og humor, hans store appetit pa livet. Det er
underholdende leesning. Han skriver med dyb indlevelse og ud af en dyb
og inderlig fromhed som skinner igennem og som giver mig meget: man
feres ind for Guds ansigt, der hvor visionen fades. Alt det ger det ekstra
spendende at leese krgniken.

Vi far meget at vide. Hvad der sker, hvilke eendringer der sker, han naevner
mange navne og bogen er forsynet med senere tilfgjede og forklarende
noter om hvem de forskellige er. Man meerker en seerlig gleede hos ham,
nar han forteller om konfirmanderne og deres deltagelse i tidebennerne i
Sct. Petri kapel.

(34]



Besgg fra Danmark

Han neevner flere danske preester som kom til kirkedage i Osby og boede i
preestegarden og medvirkede ved gudstjenesterne. Studerende med
tilknytning til Theologisk Oratorium neaevnes ogsa. Der blev holdt
gkumeniske konferencer, som han skriver om, fordi de ogsa fik betydning i
menigheden. Rosendal og hans kone md have veeret utroligt geestfrie og
abne. Han skriver med respekt og keerlig indfeling om medkristne i de
lokale frikirker som han havde fzellesskab med. En mand med storsind og
hjerte!

Zrlig og ikke konfliktsky

Rosendal skriver ikke kun om alt det gode og positive der sker. Ogsd om
modgang. F.eks. kommer Rosendal til en kirke hvor praedikestolen er
placeret over alteret. Det passer ham ikke godt og han arbejder malrettet pa
at fa det eendret men igen og igen meder han modstand. Det skjuler han
ikke i kreniken. Han skjuler respektfuldt dem, der ikke er enige med ham.
Han skjuler ikke tilbagegangen i gudstjenestedeltagelsen. I 1943 gik
kirkegangen ned fra 500-600 til hgjmessen til visse sendage 150. Det gik
ham pa. Han matte teenke sig om. Det blev en tid af andelig kamp og
lidelse. Han skriver: “lidelsen bliver en velsignelse nar den kommer til at
abenbare vor afmagt og Kristi magt.”

Senere blev han indberettet for stiftet og fik til sidst en biskop som gav ham
problemer.

Veerd at huske

I kreniken skriver han om nogle kirkedage der havde veeret afholdt i Osby.
De var blevet darligt omtalt i pressen som beskrev dem som meerkveerdige.
Og flere af deltagerne var beteenkelige bl.a. Bo Giertz. Andre s& det som
debatten fik den sterste betydning i god retning. Rosendal skriver i
punktform noget vi alle kan leere af:

1)at vi slet ikke er klar til fremgang men traenger til at slibes og styrkes i
kampen mod megen kritik 2) at det er en velsignelse at den kirkelige
fornyelse ma lides ind i den svenske kirke 3) at den eneste virkelige fare er
forhastet fremgang som ger den kirkelige fornyelse til en modesag og noget
halvt og flygtigt 4) at, om vi tror pa Gud, kun kan hgste velsignelse af
lidelse for hans navns skyld.

Det er visdom som er verd at huske for enhver kristen, enhver preest,
enhver menighed, enhver bevegelse ...

(35]



Han blev modsagt. Men det slog alligevel rod...

Inspiration

Det vigtige er at se hvad der er sandt, hvad der har liv i sig, hvad der er
godt og sa begynde at leve i det, bede, tale med andre om det, begynde at
praktisere. Bygge indefra tdlmodigt, sejt, modigt. Og bede, reflektere over
og leve i ”daglig ben for kirkens fornyelse” Ogsd i vores tid, ogsa hos os.
“Han gentager sig aldrig. Han er variationernes mester.”

Til sidst lad mig naevne det forlag, der har udgivet de to beger: Artos &
Norma bokférlag som holder til i Skellefted i det nordlige Sverige. De
udgiver utroligt meget godt stof med andelig dybde og vejledning, det, der
bygger sjeelen og kirken op. Det anbefales pa det varmeste jeevnligt at kigge
pa deres hjemmeside og fa deres nyhedsbrev info@artos.se ; www.artos.se
og keb og lees...

Daglig ben for kirkens fornyelse — at reflektere over, bede og leve i...
Himmelske Fader,

udgyd din And over hele din Kirke

Giv os en ny vision af din herlighed,

en ny oplevelse af din magt,

en ny troskab mod dit Ord,

en ny hengivenhed i din tjeneste

sa gennem vort fornyede vidnesbyrd

dit hellige navn bliver eeret og dit rige fremmet
ved Jesus Kristus, vor Herre.

Amen.

i

(36]


mailto:info@artos.se
http://www.artos.se/

Tro mod ritualet

Anmeldelse ved Brian K. Schenberg,
sognepreest i Ledgje-Smorum

Soren Ulrik Thomsen: Tro mod ritualet, Eksistensen 2020
(I serien Kristendommen ifolge ...)

" Jeg elsker den lutherske hojmesse og krymper mig, hver gang den kritiseres af
mennesker, der mener, at folk ville stromme til kirke, hvis bare gudstjenesten blev
lavet om”, sddan skriver Sgren Ulrik Thomsen i sin bog Tro mod ritualet,
der er en samling af tre tidligere udgivne essays, hvor han beskriver sin vej
til Kirken, troen og forhold til seerligt hgjmessen.

I en tid, hvor man ofte herer, at Folkekirken skal felge med tiden og veere
vedkommende (underforstaet: indrette teologi og ritual efter den herskende
folkestemning), er det forfriskende at en af Danmarks store digtere, der
betegner sig som “moderat hojkirkelig” tager traditionen i forsvar.

Som man kunne forvente af en bog af Thomsen er den sveer at leegge fra sig
og er nemt leest pd en dag eller to. Den er et velskrevet forsvar for den
danske hgjmesse (af 1992) mod den herskende tendens, der antager at jo
mere “verdslig” hegjmessen gores, jo mere vil den “tale” til folk. Men for
Thomsen har Hgjmessens rum netop sin styrke i, at den transcenderer
denne verden. Her er man helt og fuldt til stede som menneske, der med
hans ord “taber ansigt over for Gud” og ikke som individ i en social
sammenheng, men derimod som en del af et feellesskab, der ikke er vendt
mod hinanden, men mod Gud. Og netop emnet om mennesket (socialt,
politisk o.a.) over for Gud, er et emne, der pa glimrende vis udfoldes i
bogen.

Med udgangspunkt i hgjmessen og den danske tradition kaster Sgren
Ulrik Thomsen et blik pa andre traditioner, seerligt med hans besog i
forskellige amerikanske kirkesamfund og hans personlige mgde med
preester og troende her, hvor deres teologi og gudstjeneste tages under
kritisk og keerlig behandling.

”Tro mod ritualet” er bade for leeseren med interesse for teologi og for
leeseren, der elsker god litteratur - eller begge dele.

(37]



Kors, Veer hilset, mitt eneste hap!

Av Terje Tonnessen, prest og forfatter

14. september, feirer kristne i store deler av kristenheten korsets opphoyelse,
korsets strilende triumf.

Forsoningens og frelsens seiersglans glitrer og skinner og striler fra
Golgatas hoyde i Jerusalem.

Den antatte tiden Jesus hang pd korset var 6 timer - fra klokka 0900 til
1500. (Matteus 27,45-46 og Markus 15,25)

Den rene, uskyldige der for de urene,
for de skyldige.

Kristus Jesus gir seg selv som offer

pa korsets alter.

Forsoningens og kjerlighetens offer

gis av Ham som er uten synd.

«Men jeg vil aldri rose meg av noe annet
enn av var Herre Jesu Kristi kors.

Ved det er verden blitt korsfestet for meg
og jeg for verden,» sier apostelen Paulus
i Galaterbrevet 6,14.

I Kristi kors er kjeerlighetens

og nddens dypeste rom,

frelsens innerste kjerne.

Vi er mange millioner Kristus-etterfelgere
som daglig gjer korsets tegn.

Fordi vi er elsket av Jesus Kristus

og fordi vi elsker korset.

Korset star som et skillepunkt,

et markeringspunkt,

et vendepunkt,

et sentralpunkt,

et midtpunkt

(38]



i en urolig og utrygg verden.
Jesu Kristi kors er kontroversielt
i den dndelige verden:

«For ordet om korset er darskap
for dem som gér fortapt,

men for oss som blir frelst,

er det Guds kraft.»

(1. Korinterbrev 1,18).

Kristi hellige og mektige kors

er som nevnt omdiskutert:

«For jeder spor etter tegn,

og grekere sgker visdom,

men vi forkynner en korsfestet Kristus.
For joder er dette anstotelig

og for hedninger uforstand,

men for dem som er kalt,

bade joder og grekere,

er Kristus Guds kraft og Guds visdom.»
(1. Korinterbrev 1,22ff)

Jeg for min del gjor daglig korsets tegn
ved mange anledninger og
synliggjor pa den maten

hvem jeg tror pa.

CRUX AVE - SPES UNICA
heter en antikk korshyllest og
korstilbedelse pa latin.

P& norsk:

Kors, veer hilset, mitt eneste hap!
Velsignet helg!

I det stralende lyset

fra Jesu Kristi hellige kors.

(39]



Nar Gud skinner igennem ...

Anmeldelse ved kunstmaler Knud Larn

Jacob Munk: At se Gud i skonheden — Skitser til en teologisk cestetik.

I sin lille fagbog fra 20232 At se Gud i Skenheden, forseger Jacob Munk
(beundringsveerdigt) at indkredse skenhedsbegrebet og koble det entydigt
til den kristne tro. Den romantiske engelske digter John Keats (1795-1821)
beregmte ord: “Truth is Beauty / Beauty is Truth”3 farver fortsat
grunddefinitionen for mange pa hvad (god) kunst er. Netop det sande har
troende jo som oftest en klar forestilling om kommer fra / er Gud. S&
Munks projekt er vel egentlig ret lige for? Alligevel er der ikke meget
teologisk eestetik-forskning publiceret i vor tid.

Skenhed kan klassisk set defineres som ”at have alt pa rette plads, i ret
mengde, i den rette kontekst”, og er ikke begraenset til det visuelle. Det kan
bade veere figurative kompositioner opsat efter det gyldne snit, sultende
pattegrise i bure pd en kunstudstilling, eller en musisk ereheenger som
raser kloden rundt*. Ogsa den fysiske personlige skenhed har sin orden:
Symmetriske mennesker opfattes som smukkere end ikke-symmetriske, og
far - alt andet lige - mere indflydelse og veegt i samfundet. Som om der er
en skjult facitliste for det perfekte skenne/sande, som kunstnere, ja ogsa
naturen, konstant forsgger at imitere. Tanken fik sit ultimative udtryk i
Middelalderens verdenssyn hvor man opererede med The Great Chain of
Being® hvor alt i universet, ikke kun kunsten, men alt inkl. universet selv,
lige fra det store til det smd, havde sin naturlige faste smukke plads.

2 Jakob Munk: At se Gud i skenheden — Skitser til en teologisk aestetik. 128 sider. 149,95
kroner. Kolon.

3 John Keats: Ode to a Grecian Urn (1819)

4 Se gerne: £stetik og Filosofi — Seks Essays (Hgst & Sgn 2000) hvor den danske filosof
David Favrholdt prasenterer sin epokeggrende parameter-teori som naturligt forklarer
hvorfor sa forskellige ting er (god) kunst.

5 The great chain of being (Scala naturae) er en hierarkisk struktur af alt stof og liv, som af
middelalderens kristendom menes at vaere blevet bestemt af Gud. Keeden begynder med
Gud og gar ned gennem engle, mennesker, dyr og planter til mineraler. Begrebet, der
stammer fra Platon, Aristoteles (i hans Historia Animalium), Plotinus og Proclus,

[40]



Munks grundpastand er modsat den middelalderlige opfattelse ikke at
skenheden i sig selv er et bevis for Guds eksistens, men snarere at den
udger en erfaring, der synes at resonere bedre med et kristent
verdensbillede end med et ateistisk. Det er jo en pastand med
implikationer!

Der er langt imellem danske eestetisk-filosofiske studier som tackler det
skenne, selv kan jeg i nyere tid kun komme i tanke om Dorthe Jorgensens
fine bog En Engel gik forbi (2006). Heri argumenterer hun for, at skenhed er
meget mere, end vi som regel tror: Skenhedserfaringer er ikke bare
sanselige oplevelser af leekre former. De kan abne verden pa en mdde, sa vi
fornemmer dimensioner, vi i almindelighed blot overser.
Skenhedsfilosofien seetter altsa vores forstdelse af os selv og verden i
perspektiv. 67

Men for at vi kan nd med Munk derhen, skal vi forst som leeser have
preesenteret et diskussionsrum og et sprog, og det er bogens “brodtekst”:
Mellem bogens indledning og konklusion argumenterer Munk for sin tese
gennem seks korte kapitler med hver sin vinkel. I forste kapitel (s. 13-30)
beskrives bogens eestetikfilosofiske fundament, eller hvad er skenhed. Fra
diskrepansen imellem informationsindholdet i et veerk og sa oplevelsen af
veerket, over hele diskussionen om smag og evaluering af kunst, til den
transcendenserfaring som er vores ord for “det ekstra” i oplevelsen.
Kapitel to (s. 31-52) er en idehistorisk og teologisk gennemgang af
forskellige filosoffers og teologers forstaelse af forholdet mellem det skenne
og det guddommelige. Et par nedslag:

videreudvikles i Ipbet af middelalderen og ndede det fulde udtryk i den tidlige moderne
neoplatonisme.

6 Tanker der blev til hendes doktorafhandling Den Skgnne Taenkning (2014), som Jacob
Munk (selektivt vinklet) ogsa citerer fra. Det Jacob Munk sa ggr i sin bog, er at saette dette
"mere” ind i en (i gvrigt selvoplevet) teologisk ramme i Kristendommen.

7 Naturligvis er dette begreb om “mere” hentet fra Theodor W. Adorno og hans tanker om
en slags mervaerdi — noget udover det formelle og de eksterne sammenhaenge i kultur og
samfund. Der er i kunsten et overskud af betydning som ikke lader sig forklare teknisk og
nggternt. Jgrgensen argumenterer egentlig netop for, at erfaringsmetafysikken ikke henviser
til ‘noget’, men er en rent immanent erfaring. Munks pointe er jo den stik modsatte. Sa nar
Munk taler om Jgrgensen som en rejseguide fra »kunstens sandhedsabenbaring« til
»teologiens guddommelighedsdbenbaring«, skal man vaere opmaerksom p3, at de ikke
mener det samme.

[41]



For Platon (427-347) - grundlaeggeren af skenhedsmetafysikken - er det
skenne i denne verden en afglans af det guddommelige (s 31).

For Plotin (205-270) er den inderste kerne i verden Den Ene, hvorfra det
guddommelige lys flyder, emanerer, ned over verdens enkelte hierarkiske
dele, Anden, Sjeelen, de sanselige feenomener (s 35).

Pseudo-Dionysios (omkring &r 500) mente modsat de fleste tidlige graeske
kirkefeedre at skenheden ikke var en egenskab af skaberveaerket, men en
egenskab hos Gud selv (s 36).

Thomas Aquinas (1225-1274) tager Dionysios og tilleegger menneskets
bevidsthed, altsa psykologien en afgerende rolle i erkendelsen af
skenheden. Skenheden er hos ham et mal for den menneskelige
bevidsthed, ikke blots dens begeer (s 39).

Med Immanuel Kant (1724-1804) og oplysningstiden redefineres opfattelsen
af skenheden, idet han bemeerker at vi kun erkender verden gennem vores
observation, det vi kan erkende (som art og individuelt), vi kender ikke
tingen i sig selv (s 40).

Veesentlig for Munks progression af skenhedsmetafysikken frem mod en
kristen forstdelse, er den for mig ukendte Alexander Gottlieb Baumgarten
(1714-1762). Baumgarten flytter den religiose erkendelse veek fra logikken,
til en sideordnet dybere sensitiv erkendelsesform. Ikke alle kan bare
naturligt gere disse erkendelser, der kraeves dannelse, fantasi og en seerlig
felsomhed. Dermed afbgder han ogsa Kants senere kritik af den logiske
skenhedsmetafysik (s 41).

Bade Baumgarten og Kants kritik er veesentlig for Friedrich Wilhelm Joseph
von Schelling (1774-1854) som lancerer geni-begrebet i skenhedseestetikken.
Det kreever ifalge Schelling seerlige egenskaber at se om bag ved
sanseindtrykkene og intellektuelt erkende de guddommelige ideer der
ligger bag: ”Genier skaber ikke kunstveerker fordi han eller hun har forfinet
sine evner. Kunstneren drives derimod under indre modvilje til at skabe
noget som han/hun end ikke selv forstar”8. Schelling ville tilbage til
myterne: “Myter seetter ingen skel imellem mennesket og naturen, abstrakt
og konkret. Kunsten, som en poetisk udtryksform, abner ”det
allerhelligste” for filosoffen, sa vi ser den evige og oprindelige enhed der

8 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, Philosophische Bibliothek
448, Hamburg 1992, side 288

(42]



breender som en flamme, mens vi i naturen og i historien kun meder Det
Absolutte i adskilte og losrevne dele” (s 43).°

Det er s& danske K.E. Lagstrup (1905-1981) som tager disse romantiske
forestillinger ind i et mere keligt 20. arhundrede. Logstrup beskriver den
“helheds- og enhedsdannende magt” som er den bedste forklaring pa den
orden som der er i en teoretisk kaotisk verden'?. “Den poetiske oplevelse er
alt andet end udtemmende bestemt med at veere en oplevelse af verden,
naturen og tingene i deres skenhed. Den er noget andet og mere. Den er
abenbaring og neerveer”.1* Og sé sidestiller Lagstrup (som Baumgarten) to
oplevelser af verden: sansning og fantasi. ”To livsytringer er
fundamentale, sansning og fantasi, de alene giver os adgang til
virkeligheden, alle andre foregar indenfor dem, funderet i dem. Forstand
og fornuften, streeben og vilje, alle er de funderede i fantasien (s 47)”.12

Men for Munk er den “helheds- og enhedsdannende magt”, om end
teologisk fin, ikke helt nok set i perspektivet en kristen teologisk eestetik.
Der mang]ler noget, poesien, en myte i Schellings forstand. Derfor griber
Munk fat i den engelske forfatter og apologet C.S. Lewis (1898-1963) som i
en preediken, The Weight of Glory'3, i Church of Saint Mary the Virgin,
Oxford i 1942 udfolder en skenhedsmetafysik hvor leengslen er
hovedemne. Lewis ser skenhedserfaringen som en leengsel - altsa en
forsmag pa himlen. Den er “duften af en blomst, vi endnu ikke har fundet,
ekkoet af en melodi, vi endnu ikke har hert, nyheden fra et land, vi endnu
ikke har besggt” (s. 49).

Kapitlet er i sin form oversigtsskabende, men er samtidigt let
manipulerende, idet udvalget fremstar klart som en progressiv
argumentation henimod Munks @erinde. De andre ”stemmer” i
filosofihistorien er ikke medtaget, ligeledes ej heller kritikerne af de naevnte.
Det gor ikke noget, vi er jo frivilligt taget pa erkendelsesrejse med Munk
som kaptajn, men det er med til at gore bogen mere essayistisk end
akademisk, trods det hgje lixtal.

9 Schelling: System, side 299

10 K.E. Lggstrup: Kunst og Erkendelse (1983)

11 K.E. Lpgstrup: Den Etiske Fordring (1956)

12 K.E. Lggstrup: Fragment gengivet i Dorthe Jgrgensen, Den Skanne Tenkning
(2014), side 734.

13 C.S.Lewis: The Weight of Glory and other Addresses (N.Y, 1949)

(43]



Kapitel tre og fire er bogens naturlige kerne.

I Kapitel tre (Det gamle testamentes aestetik s. 53-66) leeser vi at Bibelen ikke
er en filosofibog, men et bibliotek af meget forskellige tekster hvoraf nogle
har en eestetisk dimension/kommentar. Det er disse som Munk fremdrager,
fra skabelsesberetningen i 1. Mosebog, over Ordsprogenes bog 8 med den
kvindelige og personificerede Visdom som danser foran Gud under
skabelsen - noget som fik Klemens til at se Kristus selv som den sang der
var skabelsen, til naturligvis selve det at mennesket, mand og kvinde, er
skabt i Gud eget billede, og at vi har faet en sangbog, Davidssalmerne, med
i biblioteket. Centralt i Munks gennemgang af Det gamle Testamentes
estetik er Visdommens Bog, der er et angreb pa den hedenske dyrkelse af
naturelementerne - men som interessant nok i vores sammenheeng ikke
afvises som fejlagtig, kun som fejlplaceret: Det er Gud som star bag. Deres
fejl er at de ikke ser bag om Tegnet til det Betegnede. Et argument som jo
ogsd var grundpillen i argumentet for ikonerne i ikonoklasme-tiden (730-
843). Og dét som Logstrup jo kalder fantasi, jf. tidligere.

I kapitel fire (Det nye testamentes eestetik s. 67-79) ser Munk pa Det nye
Testamente i trinitarisk lys: Forst Faderen - med et blik pd Hebreeerbrevet,
et tilbageblik pa Visdommens Bog, og s& naturligvis Romerbrevet 1 som
suppleres med Paulus’ tale pad Areopagos i Apostlenes Gerninger 17. Guds
usynlige Veaesen, Kraft og Guddommelighed erfares i verdens skenhed. I
Johannes Abenbaring 21 gives dette et eskatologisk perspektiv - skildringen
af Det Ny Jerusalem er rig pa eestetisk sprog, og folkenes kulturelle
rigdomme skal beeres ind i den nye verden. Med andre ord: Kreativiteten er
en del af menneskets guddommelige bestemmelse her ganske som den var
det i Det gamle Testamente.

I Sennens optik tildeles den platoniske tradition et nyt lag: Jesus er ikke
kun en emanation af Det Ene, en forringet manifestation af det skennes
ideale form. Han er skenhedens logos selv, som med inkarnationen blev
fuldt og helt erfarbar i menneskets sanseverden. Pa dette sted preaesenterer
Munk os for en af vor tids helt store teologer, nar det geelder at forme en
teologisk eestetik, nemlig Hans Urs von Balthasar, som har skrevet det store
firebindsveerk, "Herrlichkeit”, der ma regnes for det fremmeste teologiske

14 Klemens af Alexandria: Logos Protreptikos 1, 6

[44]



veerk om skenheden’®. Med Schiller forstar Balthasar skenheden som
tilsynekomst af frihed og som den inkarnerede Gud er Kristus den
ultimative tilsynekomst af den absolut frie Gud. Lyset, den klassiske
metafor for guddommelig skenhed, skinner ifelge Balthasar ikke bag eller
over Kristus, men lyser inde fra Kristus selv. Ganske som pa ikonen
Forklarelsen pa Bjerget hvor lyset stremmer ud uhindret fra Kristus selv.
Derfor kan vi ikke skelne imellem Kristi menneskelige og guddommelige
natur - og sa er vi midt i en nadverforstielse! Kan det endelige rumme det
uendelige? Ja, sagde Luther - pa linje med katolikker og ortodokse - det er
som en klang eller tone som gar gennem verden uden af optage nogen
plads eller give plads til nogen'®. Denne nadverens eestetiske dimension er
et udtryk for at Gud meder os midt i vores egen sanseverden, og Munk
perspektiverer: “Kgdets opstandelse giver i en endegyldig forstand
digterne ret: Den aestetiske model er den rigtige, hvori den finitte form (nér
den altid ses, forstas og omfavnes andeligt) teenkes at besidde det
uendelige.'”” Astetik beror pa troen pa at sanselige veerker kan abenbare
det evige. Nadveren er i den forstand det ultimative kunstveerk, som
samtidig giver mandat til al anden kunstnerisk bestraebelse. Men det er som
om det ogsd kraever oplysning at se dette. Forst nar Jesus ses som den
inkarnerede Gud, ses [han] i hans rette form?8,

Her kommer Helligdndens optik ind: De tyske sociolog Hans Joas (f. 1948)
har et begreb, ergriffensein, ” grebethed”. I seerlige gjeblikke kan man opleve
”at blive grebet af det, der ligger hinsides mig selv, en befrielse fra

15 Hans Urs von Balthasar (1905-1988) var en schweizisk teolog og katolsk praest, der regnes
for en af de vigtigste katolske teologer i det 20. arhundrede. | lighed med franske teologer
som Henri de Lubac ville Balthasar forny teologien ved at genlaese kirkefaeedrene og gribe
tilbage til tidsaldrene f@r skolastikken. Kristologien var centrum i Balthasars helhedssyn. Han
spgte at give en gennemreflekteret fremstilling af teologien, dels i trilogien Herrlichkeit,
Theodramatik og Theologik, (1961-1987, i alt 16 bind), dels i en reekke monografier, der i
emner spander fra Origenes over moderne helgener som Thérese fra Lisieux til nutidige
forfattere som Georges Bernanos. Balthasar har ogsa skrevet om den reformerte teolog Karl
Barth, der spillede en rolle for udformningen af Balthasars kristologi.

16 p. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe WA), Weimar:
Hermann Bohlau 1883-2009, bind 26, 335, 40-336.

7 Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit: Eine Theologische Asthetik. Band 1: Schau der
Gestalt. Freiburg: Johannes Verlag 1961, s 148

18 Balthasar, 146

(45]



fikseringen pé mit selv”1°. Men hvorfor sker det? Helliganden er
menneskets mulighed for erfaring af det guddommelige. I sig selv kan
mennesket ikke komme til sand erkendelse af Guds selvabenbaring i
Kristus. Det kraever formidling af Helligdnden, som Paulus sa aktivt
forklarer os i Det Nye Testamente: Troen pé Jesus Kristus er altid
Helligandens veerk. Overfort til sestetikken siger Munk: Skegnheden
foreligger som en mulighed, men det kraever et abent gje at se den (s 76).
Hermed er vi tilbage ved Baumgarten og hans insisteren pa at
bevidstheden har en aktiv rolle i skenhedserfaringen. Som optakt til det
afsluttende kapitel runder Munk ogsa i dette kapitel musikken, eller rettere
sangen som central for den teologiske astetik. Anden kommer til
mennesker gennem sang og sangen kommer til mennesker igennem Anden
(s 77). Fra Lukasevangeliet, som Munk frejdigt ser pa som opera, og ja der
er i det hele taget meget sang i Lukasevangeliet: Marias Lovsang, Zakarias
Lovsang, Simeons Lovsang, Englenes Lovsang, etc. Alle disse sange raekker
tilbage til Det gamle Testamentes tekster for netop at vise at Jesus er
sangenes sang. Ogsa Ignatius var inde pa det samme, en menighed synger i
feellesskab Jesus Kristus, de mange sma handlinger af den enkelte klinger
sammen: ”I skal hver og en danne et kor, sa at I, ndr I klinger sammen i
enighed og forening, tager Guds tone?”.

Séledes kleedt pd med bade den “igangveerende” diskussion og et klart
sprog at tale i - i form af en bibelsk skenhedsmetafysik, kan Munk nu give
sig i kast med Kapitel 5, syreprevningen af argumenterne op imod den
klassiske eestetikforstaelse.

I Kapitel 5, Kunst og Erkendelse, tager Munk udgangspunkt i en eeldre
central kunstfilosofisk diskurs om forskellen imellem Klassicismen (1750-
1860) og Romantikken (1800-1870): Spejlet og Lampen?! 22. Spejlet giver os

1% Hans Joas: Braucht der Mench Religion? Uber Erfahrungen der Selbst-Transzendenz.
Herder-Spektrum 5459. Freiburg: Herder 2007, s 17

20 |gnatius: Brevet til Efeserne 4, 1-2

21 M.H. Abrams: The Mirror and the Lamp. Romantic Theory and the Critical Tradition. (Opr
1953) Reprint, A Galaxy Book, London 1979.

22 Nogle danske kritikere af Munks bog har da ogsé haeftet sig ved det lidt
tilbageskuende valg at helt forbiga det 20. og 21. arhundredes kunstformer og
blive “pa sikker grund” i ”"fortidens kunstformer”. Pa den anden side sa siger man
jo at verden halter ca. 100 ar bagefter kunstnerne i kunstsynet og netop i disse ar

[46]



et mere eller mindre ufiltreret billede af virkeligheden uden forskennelser
eller forandringer. Nar vi teender en lampe for at se neermere pa en
genstand, ser vi den pa en ny made: Den lyser op, lyset gennemstremmer
tingen, men det udgar ikke fra tingen selv (s 82). Som eksempler tager
Munk Claude Monets og Casper David Friedrichs malerier. Monets
impressionistiske billeder forsgger at komme sa teet pa sanseoplevelsen
som muligt, hvad enten dette er dkander pé en skovsg, en solnedgang, eller
et damplokomotiv pé vej ind pa en station. Modsat giver f.eks. Friedrichs
billeder af ensomme naturlandskaber os ikke en sansning af naturen, men
vil snarere rette vores blik mod alt det som netop ikke ses pa billedet.
Denne type billeder bruges som et tegn som skal lofte tilskuerens blik mod
det oversanselige. Altsa to veesensforskellige udtryk. I det felgende
uddyber Munk denne forskel, med eksempler fra Wordsworth og hjemlige
Schack von Staffeldts digte (Lampen), og Alexander Popes klassicistiske
digte (Spejlet). Den romantiske digter Wordsworths fglelser herer anderne
kalde og fornemmer et hjerte der slar varmt og keerligt i alt. Den
klassicistiske digter Pope skaber strukturer sa strenge sa at de mimer
naturens egen strenge opbygning og dermed forlgser den indre sandhed
bag det i spejlet sete. En markant pointe fra Munk er humorens plads, som
er entydigt pa Spejlets side. Netop i konstruktionen, symmetrien, den
tilbageholdte beherskelse hvori formen far sit optimale udtryk, kan ogsé
humoren, den velanbragte pointe, ramme rent.

Til disse to muligheder tilfgjer Munk sé sin egen, ”Krybben”. For hvor
forskellige kunstsyn nok kan pendulere imellem lampen og spejlet, stiller
den bibelske aestetik en klar inkarnatorisk fordring. Som Balthasar papeger:
I selve skeonheden er spejlet og lampen jo eet. Den kristne zestetik forener
dermed Aristoteles” drsag-virknings metafysik og Platons idealisme i en
hgjere virkelighed, fordi Guds skenhed og virkelighed ultimativt udtrykkes
i den sansbare veeren selv?. En inkarnatorisk tilgang til kunsten betyder
samtidig en anerkendelse af kulturel kontekst: Ligesom Gud blev erfarbar

er pa vej fra Monet (1840-1926) til Picasso (1881-1973). Hvilket man tydeligt kan
se pa de utallige mega-udstillinger som bliver tillgbsstykker verden over i disse
artier. Picasso og de andre "moderne” har aldrig vaeret mere eksponeret end nu,
hvor det fgr “altid” var Monet og de andre. Sa formidlingsmaessigt giver valget mig
god mening, alle laesere burde kunne fglge argumenterne her.

2 Balthasar, Herrlichkeit, 116

[47]



for mennesker ved at lade sig fede ind i den menneskelige historie og blive
en del af en specifik kulturkreds, sidan ma kunsten ogsa betragtes som
inkarneret i sin kulturelle kontekst. En kristen eestetik ber derfor ikke
tilstreebe at udstikke en sneever normativ ramme for det gode kunstveerk
som er til alle tider geeldende. Det skenne indgar altid i en specifik tradition
og sammenheeng (s. 95). Munk afrunder dette kapitel og dermed sin
egentlige pointe med en blid reprimande til samtidens kunstnere: Munk
skriver: “vi er i underskud af bade lampen og spejlet. Af romantikerne har
vi brug for at blive mindet om, at kunsten er forbundet med det
guddommelige, og fra klassicisterne har vi brug for at leere, at store ting
ofte siges bedst gennem form, begreensning, og beherskelse. Alt dette leerer
vi af krybben - Gud der blev menneske. Den som ser ham, ser Faderen”?.

I det afsluttende kapitel 6, Musikkens Gud, som pa en made er et
addendum til bogens pointer, tager Munk fat i musikken som
omdrejningspunkt i den eestetiske debat, om musikkens szerlige potentiale
til transcendenserfaringer. Musikken er speciel fordi den rummer en seerlig
abstraktion, kun beskeeftiger sig med det evige, og fordi den ikke giver
svar. Med E.T.A. Hofmanns (1776-1822) ord: "Musikken abner et ukendt
rige for mennesker, som intet har tilfeelles med den ydre sanseverden som
omgiver dem”. Munk citerer ogsd den franske filosof Vladimir Jankélévitch
(1903-1985): ”Gud selv forbliver stum og foretraekker det svar som findes i
nattergalene, svalernes hgje skrig eller bladenes profetiske mumlen” (begge
citater s. 99). Dette leder Munk over i en reflektion over hvordan musikken
kan kommunikere det transcendente uden at reducere verket til de
tilegnelser, programmer, eller fortolkninger som veerket er givet af sin
ophavsmand eller receptionshistorie.

Han begynder med Augustins (354-430) musikteorier, som Augustin har
udtrykt i adskillige veerker og justeret syn pa over tid%. Hvorfor er verden
dog sa kaotisk ndr den er skabt af ordenens gud? Fordi vi mennesker ikke
kan se igennem kaos og ind til symmetrien. Musikken derimod udtrykker
den enhed i mangfoldigheden som hersker bade i himlen og pa jorden. For

24 Jakob Munk: At se Gud i skenheden — Skitser til en teologisk aestetik. Kolon 2024, side 95-
96.

25 Augustin; De Ordine | og Il / De Moribus Ecclesiae Catholicae / og De Musica | og IV. Se
ogsa Jgrgen |. Jensens gennemgang Sjeelens Musik: Musikalsk taenkning og kristendom hos
Augustin, Platonselskabers skriftserie 5, Kgbenhavn: Gyldendal 1979.

(48]



Augustin er alt tal, og musikken modner vores indre talfornemmelse.
Musisk velklang beror pa en reekke love som ikke er kulturelt betingede,
men ligger i os fra fedslen. Og symmetri er altafggrende, pauser er til for at
afbalancere to uafhengige symmetrier. Musikken er sken fordi den er en
efterligning af ligheden som abstrakt og dermed guddommeligt princip
(teenk treenigheden, adskilte, forskellige, men dog eet). Munks problem
med disse teorier er fraveeret af det sanselige, alt kan ikke kun vaere
struktur, skenheden var jo netop som vist i de foregdende kapitler et bade
og.

Her fortseetter Munk med Luthers musikforstéelse?. Af alle synlige vaesner,
kan mennesket alene udtrykke sit hjertes gleede ved at le, og hvis han
derimod er bedrovet, ved at graeede?. Luther er fascineret af den
menneskelige stemme og dens evne til at skabe felelser. Kristendommen er
ikke viden, men folelser. Derfor optager musikken hos Luther neesten lige
sa vigtig en plads som teologien. Felelser er erfaringer som forbinder os
med det hellige. Hvis vores felelser er pa vildspor, vil vores meninger
ligeledes blive forfejlede?. Musikken er Guds gave, som leerer os noget om
Gud som den givende Gud. Og musikken er fri, kan overraske. Hermed er
vi et helt andet sted end Augustins symmetri. Spejl og lampe. Der er ikke
langt fra Luthers begreb om felelser til Dorthe Jorgensens erfaringer af
merbetydning og Joas” grebethed. Og ift. Augustin er Luthers synspunkt
teettere pd menneskets levede virkelighed og samtidig mindre sarbar
overfor den traditionelle indvending mod metafysikken, nemlig at den
ukritisk overferer principper og begreber fra sanseverdenen pa en
oversanselig virkelighed, hvor begreberne ikke har hold i erfaring (seerligt
Kants metafysik kritik).

Munk griber her til slut tilbage til sit krybbe-billede, sit bAde og. Med
Balthasars udtryk kan vi samteenke kunsten som bidde Glanz (refleks,
kunsten som lampe, her Luthers teorier) og Gestalt (i sig selv, kunsten som
spejl, her Augustins teorier). En dynamisk proces hvor forholdet mellem
form og felelse konstant er til forhandling. Derfor ma en kristen

26 56 om dette emne isaer Miikka E. Anttila: Luther’s Theology of Music: Spiritual Beaty and
Pleasure. Theologische Bibliothek Topelmann, Band 161, Berlin: De Gruyter 2017.

27 D, Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe WA), Weimar:
Hermann Bohlau 1883-2009, bind 50, 371 5-7.

28 p. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe WA), Weimar:
Hermann Bohlau 1883-2009, bind 2, 177, 12-14.

[49]



musikeestetik for Munk netop findes i samtalen mellem Augustin og
Luther, de himmelske former og de bedndede fglelser.

Ovenstaende er ikke sa lidt at nd pa sma hundrede sider, men Munk er
ganske ferm til at sammenfatte kilderne og krydre det med egne
observationer, sd bogen fremstar helstebt og flyder fint under leesningen.
Bogen er forsynet med bade noter og litteraturliste for dem som vil dykke
yderligere ned i materien.

Jeg har forsegt at give en lidt dybere indsigt i Munks bog end blot den
overfladiske anmeldelse af en for mig at se meget anbefalelsesverdig lille
bog. Ikke mindst fordi anmeldelsen er skrevet til et teologisk publikum har
jeg fundet det vigtigt at felge Munks argumentvej igennem bogen teet. Det
er mit hab at selv de blandt laeserne som ikke farer ud og keber bogen, nu
kan teenke med pa Munks erinde, reflektere over en teologisk eestetik. For
mit eget vedkommende er min forstaelse af sestetikkens historie og relation
til kristendommen blevet styrket gennem denne rejse med Jacob Munk.

(50]



In Memoriam: Nete Marie Hjorth Madsen

Vort mangearige medlem og kasserer i FKF og SAF, Nete, afgik ved deden i
sommer. Hun bestred hvervene som kasserer i FKF i arene 2015-25 og SAF
2013-25 og deltog i bestyrelsesarbejdet i alle arene.

Hun var et useedvanligt trofast og varmt menneske med ukueligt humer
og stamina, altid hjeelpsom og et fast holdepunkt i foreningernes
gkonomiske drift og alt praktisk omkring forplejningen ved vore
arrangementer. Hun var dybt rodfaestet i sin oprindelse pa Bornholm og sin
kristne tro - trofast knyttet til familie, gamle kolleger og venner.

Bade for hendes menneskelige egenskaber og for hendes store bidrag til
Kirkelig Fornyelse og Sankt Ansgar Feellesskabet er hun meget savnet. Gud
give hende og os alle en glaedelig opstandelse!

Helgen her og helgen hisset
er i samme menighed,
derom haver os forvisset
han, som alle dybder ved.

Meddelelser

Sankt Ansgar Fallesskabet

Rundkirken i Islev, hvor SAF gennem det sidste ar har fejret gudstjeneste, skal
renoveres i forste halvar 2026, og SAFs tjenester flytter derfor midlertidigt.

Tid og sted for gudstjenesterne i fordret vil blive annonceret pad hjemmesiden
www.hoejkirkelig.com og pé Facebook samt via SAF’s mailingliste, hvortil man
kan tilmelde sig hos formanden Chr. Renneberg (se bagsiden).

FKF’s landskonvent 2026

Forventes afholdt i Bethlehemskirken i Kebenhavn ved Kristi Himmelfart, 14-15.
maj 2026.

(51]


http://www.hoejkirkelig.com/

RE-FORMATIO
vdgives af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Redaktion: Henrik D. Gautier (ansv.red.), Helge Taggatz, Kim Thinggaard.

Formand for FKF: Henrik D. Gautier, Femte Juni Plads 10, 2000 Frederiksberg;
e-post: hdg@privat.dk; TIf: 30551272

Naestformand: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg. TIf. 40449204; e-post: ankerstjerne_roenneberg@hotmail.com
Kasserer: Anni Bomholt Gautier; tIf. 21341259; mail: Anni.bomholt@mail.tele.dk

Bankforbindelse: Nordea; reg.nr. 2316; kontonr: 8024 412 807.
Overfgrsel fra udlandet: SWIFT-BIC: NDEADKKK, IBAN: DK69 2000 8024 4128 07.
Adresseandringer meddeles kassereren eller redaktgren! — Vigtigt!

Abonnement Re-formatio: Henvendelse til redaktionen.
Pris 100 kr. Re-formatio udsendes 2 gange arligt.
Hjemmeside: www.hoejkirkelig.com

Bladets Deadlines 1/3 og 15/10. Artikler, anmeldelser, indlaeg mv. til ansv. red.

Indhold

Redaktionel bemaerkning s. 2

Praediken til Pinse 2025 ved Brian K. Schgnberg s. 3

Carsten Dalsgaard Hansen: Kirkens enhed - i lyset af Gal.3,28 s. 6

Kristian S. Larsen: Kirkens enhed — og enighed s. 18

Kim Thinggaard: Kort om trosbekendelsen i den danske hgjmesse s. 25
Anmeldelse: Vejen til kirkelig fornyelse ved Flemming Baatz Christensen s. 28
Anmeldelse: Sgren U. Thomsen, Tro mod ritualet ved Brian K. Schgnberg s. 37
Terje Tgnnesen: Kors, vaer hilset, mitt eneste hap s. 39

Anmeldelse: Jacob Munk, At se Gud i skenheden ved Knud Larn s.41

In Memorian Nete Maria Hjorth Madsen s. 51

Meddelelser: Sankt Ansgar Faellesskabet & Fallesskabet Kirkelig Fornyelse s. 51

(52]


mailto:hdg@privat.dk
http://www.ansgarius.dk/

