RE-FORMATIO

ARGANG 66 ISSN 0900-8519

2025/1



Redaktionelle bemcerkninger

Billedet pa forsiden af dette nummer af Re-formatio er en gengivelse af
maleriet “The Light of the World” af William Holman Holt. Laes om det i
artiklen pa s. 27 af organist og kantor Kim Thinggaard.

Det har leenge veeret et gnske i redaktionen, at alle seldre numre af Re-
formatio blev skannet og gjort tilgeengelige i digital form.

Re-formatio 1958-2025 omfatter i alt ca. 8.000 sider, som rummer en stor
meengde veegtige artikler og indleeg skrevet med det for gje at skabe
fornyelse i folkekirken pa et apostolisk grundlag.

Det er nu realiseret med en dedikeret og iheerdig indsats fra pastor Brian
Schenberg, Ledgje, som FKF og Re-formatio skylder stor tak.

De digitaliserede Re-formatio fra 1958 og frem til i dag ligger nu pa
hjemmesiden hoejkirkelig.com, hvor de er tilgeengelige for abonnenter via
en kode, som sendes til alle, vi har en mailadresse pa, og som har betalt
kontingent eller abonnement.

Brian Schenberg driver en blog, Pastor Schenberg Blog, hvor der fra tid til
anden vil blive bragt artikler fra eeldre numre af Re-formatio.

Der findes enkelte komplette seet af bladet foruden meget varierende
restoplag af stgrstedelen af de udgivne blade, hvoraf enkelte eller flere
numre kan erhverves ved henvendelse til redaktionen.

Med dette blad felger den arlige opkraevning af kontingent til FKF og
abonnement pa Re-formatio, som vi beder alle om straks at seette til
betaling.

OBS: Veer opmeerksom pa, at FKF har faet ny bankkonto!

I bladet og vedlagt findes indbydelse til Kirkelig Fornyelses landskonvent,
som i &r aftholdes i Bethlehemskirken i Kgbenhavn den 29-30. maj. Det er en

god anledning til at medes!

Redaktionen

(2]



Preediken til Kyndelmisse 2025

Ved pastor Peter Osterby-Jergensen

Epistel: 1. Johs. 1,1-7. Evangelium: Luk. 2,22-32.
Salmer: 362 — 117 --- 321 — 101 — 780

Fyrre dage gammel blev Barn-Jesus baret frem for Herren i templet i
Jerusalem. Ved den lejlighed kommer en mand ved navn Simeon,
tager barnet i sine arme, lovpriser Gud — og omtaler den nyfgdte som
et lys til dbenbaring for hedninger’.

Fordi Simeon kaldte Jesus et lys’, er det skik at fejre denne dag med
mange teendte lys — og ordet Kyndelmisse betyder da ogsa simpelthen
Lysmesse.

Men vi skal standse ved det, at Jesus blev baret frem i templet.

Det blev arsag til, da man, maske allerede i 300-tallet, bestemte, hvad
der skulle laeses og synges pa denne dag — at man valgte et stykke fra
Profeten Malakias i Det Gamle Testamente som en mulig tekst ved
dagens hgjmesse.

Dér hedder det — i overseettelsen fra 1931, som er langt smukkere end
den nyere oversattelse:

Til sit tempel kommer i et nu den Herre, | sgger, og pagtens engel,
som | leenges efter; se Han kommer, siger Haerskarers Herre.

40 dage gammel bliver Barn-Jesus baret frem; men Han er Herren,
der kommer til sit tempel.

Simeon tager Ham i sine arme. Det blev arsag til, at man gjorde to
vers fra Salme 48 i Det Gamle Testamente til en af sangteksterne ved
denne dags gudstjeneste — sadan som de lgd i den gamle latinske
oversettelse:

3]



Gud, vi har modtaget din barmhjertighed her i dit tempel. Som dit
navn er, Gud, sadan skal din lovsang lyde til jordens ender.

Sadan kunne Simeon sige, da han kunne tage Barn-Jesus i sine arme
og kunne lovprise Gud.

Men lad os vende tilbage til de ord, vi nevnte for lidt siden — af
Profeten Malakias:

Til sit tempel kommer den Herre, | sgger, pagtens engel, som |
lzenges efter.

Det samme kan vi sige om enhver kristen gudstjeneste — og det er det
helt afgagrende:

Her kommer vor Herre Jesus Kristus selv til stede iblandt os. Her
giver Han sig selv til os.

Det har ikke mindst Grundtvig sat ord pa — som vi kender det fra
hans salmer.

Det kommer meget steerkt til udtryk i salmen @jne, | var lykkelige,
hvor det blandt andet hedder:

Han, som liv og lys uddeler

med sin And og med sit ord,

Han, som alt det brudte heler

i sit bad og ved sit bord,

Jesus Kristus, med vor glaede

er lyslevende til stede.

Han, skant verden ser Ham ikke,

troen dog for gje star.

I sin menighed udretter vor Herre Jesus Kristus det, Han vil, med sin
And og med sit ord — og frem for alt ved D&b og Nadver, ved Badet
og Bordet, som Grundtvig ynder at sige.

Det er baggrunden for det sidste vers i en anden kendt salme:

Lov og tak og evig a&re

for din rgst, som i vor dab

kalder os Guds barn de keere,

(4]



skaenker herlighedens hab,
for din rgst med nadens ord
til os over Himlens bord,
som os byder gang og sede
evig i vor Herres glaede!

Vi kunne ogsa treekke linjer frem fra sendags-salmen Nu star sjelen
op af dede:

Jesus! du var selv til stede,

nu jeg véd det, hvor og nar:

hand du pa mit hoved lagde,

grant jeg ved nu, hvad du sagde,

hvor jeg dgbtes med dit ord,

hvor du bed mig til dit bord.

I salmen Sov sadt, barnlille! satter Grundtvig ord pa, hvordan det er
vor Herre Jesus Kristus, der er den, der handler med os ved
Dgbefonten. Han siger jo til den dgbte, til alle os dabte:
Gudsfingrene grande

(ikke kun praestens, men Guds fingre)

slog kors for din pande,

Guds Enbarnes rast

slog kors for dit bryst.

Det er Grundtvigs tanke, at den lyslevende Jesus Kristus er til stede
og selv er den, der handler, bade ved Dab og Nadver; men i salmerne
fylder det mest, at Han er til stede ved Nadveren.

I nadversalmen Du er vor skat, o Jesus sgd! siger Grundtvig farst —
og han taler til Jesus, at bradet er dig selv med liv og And”, og at
vinen er dit evig friske hjerteblod”. Og sa fortsaetter han:

For gjet skjult, for handen tom

du vandrer i din helligdom,

men kendes dog pa rasten din,

(5]



nar du velsigner brgd og vin.
Du siger: Ader, drikker frit (spis og drik)
af kedet og af blodet mit!

Tilsvarende i salmen til Kristi Himmelfart:
Jesus, himmelfaren,

dog midt i folkeskaren

uddeler Himlens vin og brad,

er med sit folk i liv og ded.

Og med andre ord i paskesalmen Luk gjne op, al kristenhed, hvor det
hedder:

Luk gren op, al kristenhed!

og hgr, at Guddoms-manden

med liv og lys og Himlens fred

er og hos os opstanden.

Her and og liv er end Hans ord,

her vendes sorg til gleede,

og grant det maerkes ved Hans bord,

at Han er selv til stede.

Denne lille vandring i Grundtvigs salmer om gudstjenesten vil vi
slutte i julesalmen Velkommen igen, Guds engle sma. | den beveager
Grundtvig sig frem mod Juledags hgjmesse, nar juleklokken kimer og
julesangen lyder. Og sa hedder det:

Da vandre Guds engle op og ned

pa salmens tonestige,

da byder vor Herre selv Guds fred

til dem, den efterhige

(til dem, der higer. lenges, efter den),

da abner sig Himlens borgeled,

da kommer ret Guds rige.

(6]



Vor Herre Jesus Kristus er selv til stede og byder selv Guds fred: Det
er Hans stemme, vi hgrer, nar de kendte ord lyder ved Barnedab og
Altergang og ved konfirmation og bryllup og begravelse:

Fred vaere med dig! Fred veaere med jer!

Med de ord tager Han os ind i alt det, Han har vundet til os ved sin
ded og opstandelse — ind til fred med Gud, ind, hvor Gud ger os til
sine bgrn og binder sig til os som Far, ind, hvor der er tilgivelse for al
vor synd og sejr over al vor ded.

Tilbage til ordene fra Profeten Malakias:
Til sit tempel kommer i et nu den Herre, | sgger, pagtens engel, som |
leenges efter; se Han kommer.

Nar Han kommer, kan vi sige til Ham, som det hedder i en vore
bgnner:

Opstandne Herre og Frelser, du, som selv er til stede iblandt os med
al din keerligheds rigdom!

Og sa gaelder det om, at vi reekker vore hjerter og munde og hander
frem — og tager imod Ham, sa vi kan gare ordene fra Salme 48 til
vore egne:

Gud, vi har modtaget din barmhjertighed her i dit tempel. Som dit
navn er, Gud, sadan skal din lovsang lyde til jordens ender.

Sa kan vi ga fra kirke — i dag og hver gang, vi ger det — og sige, lidt
frit efter Simeon:

Herre, nu lader du os ga bort med fred, for vore gjne har set din
frelse — som et lys, der skinner ind i vore hjerter og sind og over det
liv, vi skal leve som mennesker og som kristne.

Og sa kan vi kun fgje til:
Lov og tak og evig a&re veere dig, vor Gud ...

(7]



Troparion & Kontakion til Kyndelmisse:

Jomfruen, der fgdte Guds san, glaeder sig,

for fra moderskadet udgik

Retferdighedens Sol,

Kristus vor Gud,

For at bringe lyset til dem i market.

Glaed dig ogsa, retfeerdige @ldste, som favnede vore sjeles Forlgser,
Som ogsa har givet os opstandelsens nade.

Du, som helligede jomfruens skad ved din fadsel og Simeons
haender, som det var ret,

er nu kommet til os og har frelst os, O, Kristus Gud.

Men giv fred midt i krige mod din menighed, og styrk Kirken, som
du har elsket,

O, du den eneste menneskeelsker.

AT L P

(8]



"Den nye hgjkirkelighed”

Ved pastor Poul Ulsdal

Den nye hgjkirkelighed er en betegnelse, der er blevet haftet pa den
bevaegelse for kirkelig fornyelse, som — med forlgbere i Danmark og
parallelle bevaegelser i udlandet - tradte frem midt i 1950 erne.

En af de markante skikkelser i bevaegelsens gennembrud og i mange
artier var pastor Poul Ulsdal (1913-2008). I sine erindringer "I
kirkekampens tegn” fra 1995 tegner han et billede af beveegelsens
vilkar, som aldrig har veret for medlgbere.

Nedenstdende er et kapitel fra Ulsdals bog, ”Den nye
hajkirkelighed”, om denne fase af den kirkelige fornyelse.

Hajkirkeligheden har aldrig veeret en homogen beveegelse, men en
beveegelse, hvor praster og leegfolk i deres sogne og i den offentlige
debat har forsggt at praege Folkekirken med en kirkelig fornyelse pa
apostolsk grund. Dette anliggende er ikke blevet mindre aktuelt i dag.
(Redaktionen)

Det blev navnet pa den hgjkirkelige beveegelse, der i aret 1956 tradte
offentligt frem og fra dette tidspunkt blev en del af spektret i dansk
kirkeliv. Ja, maske tgr det siges, at det i de naeste 10-15 ar blev den
bevegelse, der "skrev dagsordenen” for en vaesentlig del af den
kirkelige debat i landet. Fra foraret 1958 fik bevaegelsen sit eget blad,
RE-FORMATIO. Farst med stiftelsen af "Feellesskabet Kirkelig
Fornyelse" i efteraret 1979 blev bevagelsen organiseret med love og
bestyrelse m.m.

Maske var det os selv, der ved sa ofte at understrege ordet "nye" blev

arsag til navnet. Det var os nemlig magtpaliggende at redeggare for
forskellen mellem det, som vi ville, og det, der for de fleste — og rent
historisk — var knyttet til ordet "hgjkirkelighed.” 1 1958, netop da

(9]



debatten om den nye bevagelse i folkekirken for alvor gik i gang,
udgav professor P. G. Lindhardt en bog med titlen "To hgjkirkelige
maend", en brevveksling mellem biskopperne Swane og Stein i
slutningen af forrige arhundrede. Ikke mindst denne bog gav
anledning til at understrege denne forskel, da disse mand pa alle
punkter stod for det modsatte af det, vi ville. For dem var det at holde
fast ved statskirken noget uhyre vigtigt, hvor vi derimod var meget
kritiske og i stedet for understregede ordene "Kristi Kirke." Hvor
"embedsmandens” verdighed betgd meget for dem, var for os
embedet, som selv den mest uanselige hjelpeprest var indehaver af,
det afgerende. Som et kuriosum kan navnes, at disse biskopper, som
vi méske ville henregne under det ”Kirkeligt Centrum”, der en dag
blev en slags retningsnavn, med stor bekymring sa pa Indre Mission,
fordi den med sin staerke understregning af sakramenterne havde
faretruende katolske treek.

Over for den side i dansk kirkeliv var navnet "den nye
hgjkirkelighed" ngdvendigt; men i en anden henseende har navnet
aldrig veeret helt korrekt, for ogsa i de foregdende maske 20 ar havde
der veeret en kreds af "rigtige” hgjkirkelige i dette land. I tidsskriftet
"Kirken", oprindeligt udgivet af den senere biskop Scharling, men
senere fortsat i en anden skikkelse og med andre redakterer var der
ofte flere artikler, som kunne kaldes hgjkirkelige. Fra omkring 1934
startede stud.theol. Hans Justesen en reekke initiativer, iseer inspireret
af svensk hgjkirkelighed. Gennem en arreekke arrangerede han
offentlige mader i Kabenhavn med klart hgjkirkeligt program,
hvorved en del praester og legfolk blev inddraget. Senere blev det til
et meget primitivt studenterkollegium i en raekke tagveerelser i et hus
pa Trinitatis Kirkeplads, endda med et lille rum indrettet som kapel,
hvor der blev bedt tidebgnner og en sjelden gang fejret messe. En

[10]



kreds, kaldt VVesperringen, afholdt tidebgnsgudstjenester i forskellige
kebenhavnske kirker. Der var ogsa blevet stiftet et Skt. Ansgar
Broderskab, der hvert ar indbgd til Stille dage, iseer med tidesang og
messe. Den tidligere missioner i Pakistan, legen Anna Bramsen,
startede et lignende feellesskab for kvinder, en tredje orden inden for
en slags evangelisk franciskanerorden, som ogsa atholdt ”’Stille
dage”.

I slutningen af 1920’erne var Theologisk Oratorium stiftet, et
broderskab, forst af teologiske studenter, siden ogsa af praester, der
havde en del mere eller mindre hgjkirkelige medlemmer. Denne
forening, hvor Regin Prenter var det mest fremtraedende medlem, var
iseer preeget af dens brug af tidebgnnen.

Den mest markante person i disse sammenhange var sognepresten i
Virring, Berge Barsge. Vel i farste reekke preeget af engelsk
hgjkirkelighed havde han gennemfart sa radikale @ndringer i
gudstjenesten, at klagerne over ham endte med en provsteret.
Formodentlig pa grund af hans gvrige flittige praestetjeneste i sognet
0g teologisk statte fra Regin Prenter blev resultatet en frifindelse med
meget beskedne krav til praesten.

Man kan nu med god grund sperge, hvad det sa var, der begyndte at
ske i 1956, nar alt dette allerede var i gang. Et svar ma vere, at farst
da tradte dansk hgjkirkelighed for alvor frem i lyset; den blev synlig
for alle!

Medvirkende dertil var, at en reekke praester pa dette tidspunkt
begyndte at ga med den runde praesteflip. Et andet, meget vigtigere
svar var, at hgjkirkeligheden tradte frem som angriber af tidens mest

[11]



fremtraedende teologi, den folkekirkelige, i alle dens afskygninger og
som afslgrer af det andelige forfald i den danske kirke.

Dette skete pa et tidspunkt, hvor s& mange prester var mere eller
mindre lammede pa grund af smitten fra den toneangivende teologi.

Midlerne i denne kamp var farst og fremmest artikler i aviser og
blade og derefter en meget stor madevirksomhed landet over i
preestekonventer, kirkelige organisationer og mangfoldige
menigheder — og senere gennem eget blad og udgivelse af bager.

Det er lidt vanskeligt at skrive om disse ting, nar man selv ad
maerkelige veje kom til at medvirke i det alt sammen, iseer som
skribent. Det syntes at skulle veere opgaven, der serligt var lagt hen
til mig, selv om jeg agtede de praestevenner hgijt, der virkede pa andre
mader, f.eks. gennem en meget flittig brug af de daglige tidebgnner
for deres sogn og deres gerning. Jeg var dog langt fra den eneste
skribent blandt de nye hgjkirkelige.

| efteraret 1955 blev jeg af provst Beyer i Rinkenas bedt om at holde
et foredrag i preestekonventet pa den egn. Da jeg selv matte
bestemme mit emne, udarbejdede jeg et foredrag med titlen Fra
Lindhardt til Barsge, der blev trykt i Preesteforeningens Blad nr.
4/1956. Sadan begyndte det:

”Jeg vover en pastand: Den virkelig afgerende problemstilling i den
danske kirke i dag kan udtrykkes i navnene Lindhardt-Barsge. Det er
derom, kampen drejer sig i dag — og vil dreje sig i de kommende ar:
modsatningen mellem det, der ligger bag disse navne."”

Barsge var mig personligt helt ukendt, men jeg havde leest om den
farnaevnte provstesag. Professor Lindhardt kendte jeg heller ikke

[12]



personligt, men havde som navnt leest en del af hans bager og havde
hagrt ham holde adskillige foredrag.

Lindhardt skildrede jeg som symbol pa en art nihilisme pa kristen
grund, protestantismens yderste graeense. Hos ham har subjektivismen
sejret, f.eks. med hans ofte brugte udtryk: "Hvad jeg har hart af
evangeliet." Udtrykket svarer helt til mange pietisters og sektereres
yndlingsudtryk: "Det er nu min tro" — eller blot ordene: "min bibel."
Den radikale professor — der da ogsa var opvokset i et neermest
indremissionsk hjem — placerede jeg som en konsekvens af denne
tradition.

Det er den protestantiske subjektivisme fgrt til enden — eller ideens,
ja, ideologiens sejr over Skriften og bekendelsen — engang en
pietistisk, i dag en eksistentialistisk.

Over for alt dette er der kun hjelp i det, der ligger bag Barsges navn:
det, man verden over har kaldt det hgjkirkelige syn.

Vejen frem er vejen tilbage — til det katolske (hvormed der
selvfalgelig ikke taenkes pa Rom), til den hele tro, til den almindelige
kirke, til det, som kirken altid har troet indtil vores skaebnesvangre
tid.

Jeg understregede, at man ikke blot kan kare videre, som om der
hverken har veeret bibelkritik eller tidehverv. "Derimod, gar man
tilbage til kirken, ser det hele anderledes ud."

Derefter pegede jeg pa, at vejen tilbage til kirken og til det katolske
egentlig ogsa var den, som Grundtvig viste i 1825 midt i en anden
forfaldstid i vor kirke, den rationalistiske, i sit skrift "Kirkens

[13]



Gjenmeale". Og det var ogsa det, som valgmenighedspraesten Anders
Norgaard i 1930’erne og 40’erne viste tilbage til i flere boger.

Men s& kom der noget meget vaesentligt, at vores tvivl og kritik er
langt mere radikal end disse to mands, der gik til kirken og fandt
grundvolden; resten havde de begge som en uanfegtet del af deres
kristentro. "Tvivlen er langt starre i dag. Vi er ribbede for nasten alt.
Nogle af os har veeret det naesten altid. Andre er blevet det gennem
Lindhardt." Derfor ma vi, nar vi gar tilbage til kirken, sage mere, end
de gjorde — og derfor ogsa risikere at finde mere.

Som eksempler naevnte jeg, at vi ma sperge alvorligere om nadverens
teologi, vi ma spgrge om embedet, om liturgien, om agteskabet og en
masse andet. Senere prgvede jeg at give forelgbige svar pa de tre
breendende hovedspgrgsmal: om Bibelen, om gudstjenesten, om
praesten og hans embede. "Det hgjkirkelige, katolske ... lukker op til
en verden, som vores snaversynede protestantiske teologi har lukket
for 0s."

Ja, det var et uddrag af dette foredrag, hvis indhold jeg ikke havde
dregftet med nogen. Jeg kendte ingen af de fa rigtige hajkirkelige, der
som navnt havde levet neermest i total ubemaerkethed i vor kirke. At
foredraget fik de virkninger, som det gjorde, havde jeg selvfalgelig
ikke kunnet dremme om. Blandt konventsdeltagerne var sognepraest
Kihl i Lajt, der var én af de rigtige, og sogneprast Urban Schrader i
Varnas, der klart var i beveegelse i den retning. Da foredraget var
blevet trykt, fik jeg en reekke tilkendegivelser fra praester, pa hvem
det at leese foredraget virkede som en afslgring af vores situation og
blev en oplysning om vejen fremover, sa de ikke kunne lade veere
med at ga den.

[14]



En af dem, der havde reageret, var pastor Per Dolmer, Odder, sgn af
vore venner, leegefamilien i Hejls, konfirmeret pa mit forste
konfirmandhold. Som student havde han veeret meget pavirket af
professor Lindhardt, men var pa baggrund af dennes protestantiske
nihilisme begyndt at beskzftige sig med spgrgsmalet, om ikke Rom
havde svaret. Nu havde han faet vist en anden vej, via media, som
nogle anglikanere kaldte deres kirke, "midtervejen” mellem
protestantisme og Rom.

Jeg er helt enig med Regin Prenter i, at det er den evangelisk-
lutherske kirke, der er den rette via media. Indtil i dag har jeg veeret
overbevist om, at denne kirke i sin bekendelse, Augustana, har
bevaret sin a&gte katolicitet, sa den hgjkirkelighed, der star fast pa
dette grundlag, er et bolvaerk imod at ga til Rom. Trods sin
radikalisme havde Bgrge Barsge den samme opfattelse. Gunnar
Rosendal, den store inspirator af svensk (og dansk) hgjkirkelighed,
fik efter sit udtrykkelige gnske fastgjort en plade pa sin kiste med
disse centralt lutherske ord indgraveret: "Simul justus et peccator" —
pa én gang retferdig og synder.

Per Dolmer var en af de farste, som hgjkirkeligheden pa denne made
kunne bevare i vores kirke — for en tid.

En kold dag i slutningen af januar 1956 mgdtes Dolmer, Schrgder og
Kihl for farste gang til et heldags konvent i Hejls Preestegard, hvor
der var enighed om, at nu matte dansk hgjkirkelighed virkelig treede
frem i vort folk. Schragder og Kihl var flittige preester i deres sogne
og studerekamre, men ikke serlig praktiske. Det blev derfor iser
Dolmer med sin ungdom og aktive vasen, der sammen med mig
matte treekke det meste af laesset.

[15]



I maj fik Dolmer og jeg arrangeret det farste mgde med Barsge, idet
vi indbgd til et konvent i Odder, hvor Schrgder og Kuhl samt endnu
en hgjkirkelig preest, Laerkes fra Egen pa Als, deltog. Her oplevede vi
for farste gang Barsges smukke udfarelse af messen i Odder Kirke.
Senere holdt jeg et foredrag om det, der kaldes realpraesensen i
nadveren, hvorefter brgdrene afslgrede for mig, at her havde jeg
sandelig noget at leere endnu.

Omkring det tidspunkt gik det ogsa farst rigtig op for mig, at
konsekvensen af det embedssyn, jeg med stort besveer var naet til,
matte blive et nej til kvindelige preester. Siden har jeg veeret glad for
den personlige erfaring, at et nej til dette stadig aktuelle spgrgsmal
ma begynde med antagelsen af Bibelens og kirkens gamle syn pa
embedet.

Disse mgder naevnes, fordi de var de farste skridt pa den aktive,
udadvendte, nye hgjkirkeligheds vej.

Jeg mindes tydeligt min iver for, at det kirkesyn, jeg endelig var naet
frem til, skulle bredes ud i vor kirke. Hvorfor havde jeg dog ikke faet
kendskab dertil meget for? Hvorfor havde de prester, der dog havde
set det, gaet sa stille med darene, at jeg ikke havde mgdt det far?
Derfor ivrede jeg straks for at fa samlet alle de preester, der sggte i
samme retning som vi, til et flerdages konvent — samt for at starte et
blad.

Med hensyn til det sidste var jeg den eneste, der havde erfaring, ikke
blot fordi jeg i mange ar havde lavet mit eget kirkeblad, men ogsa
fordi jeg allerede pa det tidspunkt havde haft en ret udstrakt
skribentvirksomhed i aviser og blade. Schragder var en udpreaeget
forskernatur, hvis hovedinteresse var den lutherske ortodoksi og dens

[16]



fromhedsverden, noget der allerede havde resulteret i en reekke
mindre afhandlinger samt andet kirkehistorisk arbejde.

Dermed var Schrgders navn blevet sa kendt, at han blev indbudt til at
holde foredrag pa Skt. Laurentiusstiftelsen i Lund i august dette ar.

Vi arrangerede det sadan, at betalingen for hans rejseudgifter skulle
overga til mig, sa vi karte sammen derover i min bil og pa denne
made blev vi begge geester pa det studenterkollegium, der bar dette
navn. Det blev meget udbytterige dage — ogsa pa rejsen, hvor vi
dragftede det fremtidige arbejde og iseer det kommende blad. I Lund
kabte jeg en preestevest med den runde flip; lad blot nogle kalde det
barnagtigt, men det blev for mig et bekendelsestegn, som jeg havde
brug for, at nu ville jeg veere ved, at jeg var praest. Jeg ville nu gve
min preestetjeneste pa én gang mere malbevidst og samtidig med
fornyet frimodighed.

Det fik mig til at mindes dengang, jeg i min farste vaekkelsestid matte
bekende min nye tro ved at sette et KFUM-emblem i knaphullet. Der
blev i gvrigt nogle problemer med dette emblem derovre. En dag
faldt flippen ned i suppen, og en anden dag kastede en dreng op pa
den.

Efter steevnet besggte vi et par dage Gunnar Rosendal i Osby, hvor vi
boede i en slags herberg, han havde faet indrettet i nogle af de gamle
avlsbygninger. Vi fik ikke talt seerlig meget med ham, men deltog i
disse dages rige gudstjenesteliv. Vi oplevede straks efter ankomsten
aftenbgnnen, completoriet, i det smukke Skt. Petri Kapel, en rest af
den gamle kirke bag den store 1800-tals kirkes kor. | forbgnnen den
aften blev der ikke blot bedt for stiftets biskop, men ogsa for
overhovederne i den anglikanske kirke, den gammel-katolske kirke,

[17]



den ortodokse kirke og for paven i Rom. Om sgndagen oplevede vi
en smuk hgjmesse i den fyldte kirke.

Alt imens debatten om hgjkirkelighed tog fart, og serligt Dolmer og
jeg skrev mange artikler, og der blev holdt mange foredrag rundt
omkring i landet, forberedte vi det nye blad. Disse forberedelser
matte imidlertid stilles i bero, fordi Hans Justesen havde hgrt om
disse planer og derfor selv i begyndelsen af 1957 udsendte fgrste
nummer af et blad Breve om kirken.

Denne mand, der aldrig fik nogen eksamen, havde pa flere felter gode
teologiske kundskaber. Men han var en udpraeget enspaender-natur,
der meget nedigt ville godkende andet end sit eget og derfor altid
havde sveert ved at gennemfare sine projekter. Han ville aldrig
nogensinde have med vort arbejde at gare, og hans eget dgde snart
ud. Den fromme og godtroende Schrgder accepterede, at nu havde
hgjkirkeligheden jo faet et blad, som vi blot skulle statte, og pa
opfordring skrev han selv i det. Jeg kendte derimod Justesen sa godit,
at jeg vidste, at dette blad snart ville ga i sta, hvilket ogsa skete efter
det andet eller tredje nummer.

I mellemtiden abenbarede Schragder mig en ny plan, nu hvor bladet
var lgst. Det drejede sig om at danne et broderskab af praester, kaldet
Kristi Legems Broderskab, hvortil han sendte mig de udfarlige regler.
Af flere grunde afslog jeg at veere med: Dels havde det hele et
romaniserende preeg, dvs. romersk-katolsk praeg, nar det var en
hgjkirkelighed pa bekendelsens grund, vi gnskede. Dels var det en
missionerende hgjkirkelighed og ikke en klike, jeg gik ind for.

Broderskabet kom derfor i begyndelsen kun til at besta af fire
medlemmer: Schrader, Barsge, Per Dolmer samt endnu en prast; da

[18]



det var hgjest, ndede det vist op pa ni-ti medlemmer. Der blev ikke
skar i venskab eller samarbejde af den grund; det var et lukket
broderskab, som vi andre aldrig hgrte ret meget til.

Men den 8. februar 1958 fik jeg et brev fra Dolmer, hvori han fortalte
mig, at broderskabet havde vedtaget gkonomisk at stgtte et blad efter
de retningslinjer, som jeg tidligere havde gjort geeldende i draftelser
med ham. Schreder havde da indset, at Justesens forsgg var
kuldsejlet, og han havde fundet det navn til bladet, som Dolmer og
jeg godkendte med gleede: RE-FORMATIO.

Det fgrste nummer kom til pinse 1958 med en smuk
indledningsartikel af Schrader Kom, Gud Helligand!

Hans navn blev anfgrt som ansvarshavende redakter — med den vaegt,
det allerede havde pa grund af hans lovende forskning og hans
varme, ireniske personlighed. Jeg skulle vere den egentlige redakter,
der samlede stoffet til hvert nummer, sa han kunne fortsette sine
studier. Dolmer skulle iszr ordne alt det praktiske med skrivning,
duplikering og ekspedition.

De farste fem argange bestod bladet blot af sammenhaftede A-4 ark.
Med sjette argang fik bladet det format, som det har i dag. Det blev
sognepraest Anders Studsgaard, der i mange ar fremstillede et virkelig
smukt blad.

Min situation i folkekirken dengang var sadan, at mit navn ikke var
navnt i redaktionen fgr i anden argangs farste nummer. Under en
raekke artikler i farste argang havde jeg kun anfart nogle initialer. Jeg
sggte stadig forgaves forflyttelse og mente, at det maske kunne skade
mine muligheder, nar mit navn stod i det blad.

[19]



Farst aret efter i 1959 var vi naet sa vidt, at vi kunne indbyde til det
farste konvent for hgjkirkeligt sindede praester. Dolmer og jeg karte
til Virring og deltog i den hverdagsmesse, som Barsge holdt visse
morgener. Han godkendte, at hans kirke og preestegard matte vaere
stedet for dette konvent.

Indbydelsen, som vi sendte ud til en rekke preester, formede jeg vist
selv; men her star mit navn heller ikke under, da den blev sendt til
pressen til orientering.

Konventet, der blev afholdt 19.-21. maj pa det meget smukke sted,
blev en rig oplevelse. Her madtes en raeekke preester, der pa forskellig
made havde faet det samme syn og nu braendte for at virke derfor i
den danske kirke.

Til og med 1979 blev der hvert forar afholdt et lignende konvent i
Virring; to gange desuden et konvent i Kgbenhavn. Ved konventet i
1960 vedtog vi, at der skulle afholdes arlige kirkedage, farste gang
om efterdret i Risskov Kirke. Typisk for situationen dengang var, at
Dolmer og jeg allerede i bilen fra Virring fik lavet det meste af
programmet; resten ordnede vi samme aften per telefon i Odder.

Steevnet den 3.-5. september hos sogneprast Asbjgrn Fog blev en stor
begivenhed. Hgjmessen om sgndagen blev fejret som levitmesse med
tre preester for alteret. De medvirkende prester var Bgrge Riisgaard,
Dolmer og Schrgder — den sidste som praedikant, hvortil han havde
fine evner.

Biskop Erik Jensen, Aalborg, havde til pressen udtalt, at
hgjkirkeligheden kunne brede sig i den danske kirke "som ild i tart
graes”, og viste nu sin interesse ved at melde sin deltagelse. | en pause
under lgrdagens mgder havde han fortalt nogle af os om den store

[20]



oplevelse, som det havde vaeret for ham at deltage i en ortodoks
gudstjeneste i Rusland. Pa denne baggrund var det markeligt at se
ham demonstrativt forlade hgjmessen om sgndagen med dens i
virkeligheden beskedne liturgiske udfoldelse.

Med en enkelt undtagelse fortsatte disse kirkedage hvert ar rundt
omkring i landet fra lgrdag til mandag, indtil de fra 1979 blev
erstattet af Feellesskabet Kirkelig Fornyelses landskonventer.

Ved det farste Virring-konvent i 1959 blev det bestemt, at Dolmer og
jeg skulle udarbejde en hgjmesseliturgi, der kunne bruges ved alle
kommende steevner, og nar mindre kredse af hgjkirkelige praester
samledes til konventer.

Den skulle ogsa vere udtryk for et muligt mal for de enkelte prasters
forsgg pa at restaurere hgjmessen i deres kirker.

Hovedtraekkene var taget fra det forslag, som Theologisk Oratorium
udsendte i 1967, men ikke meget forskelligt fra Prgveritualbogens
forslag i 1963 og dermed det, der er blevet autoriseret til alternativ
brug i 1992.

Resultatet blev et primitivt haefte pa 20 sider, der ogsa indeholdt de
fleste af de stille bgnner, som praesten ifglge den vesterlandske
tradition kan bede forskellige steder i messen — sikkert anfart for
farste gang i den danske kirke siden reformationen.

Det samme gjaldt en reekke anvisninger om de gebeerder,
handstillinger m.m., som prasten kan benytte efter behov ved
udferelsen af sin tjeneste. Endelig var der en reekke praktiske
oplysninger om messeklader og meget andet. Haeftet, der udkom i
1960, kaldte vi ”Kortfattet messevejledning for praster”.

[21]



| Igbet af de kommende ar blev redaktionen af Reformatio udvidet
med preesterne Lund Pallesen, C. B. Hansen og Bgrge Riisgaard.
Med fjerde argangs nr. 3/1961 var min tid som egentlig redakter
forelgbig slut, idet sidstnaevnte blev den ansvarshavende.

Historien bag dette er ret typisk for de vanskeligheder, som den nye
hgjkirkelighed kunne have at slas med indadtil, og derfor ber den for
sandhedens skyld fortalles.

Urban Schrader skrev mange fine ting til bladet, men nogle gange
matte jeg returnere noget, der var sa romaniserende, at jeg ikke turde
tage ansvar for, at det kom i den danske hgjkirkeligheds blad. For at
vort venskab ikke skulle slides i stykker pa grund af sddanne ting,
aftalte jeg med ham, at han trak sig tilbage som formelt
ansvarshavende, og jeg fra den faktiske redaktgrstilling, og at vi
overlod Bgrge Riisgaard disse stillinger, mens vi begge fortsatte som
medredaktarer.

Det er et eksempel pa de brydninger, der indimellem kunne opsta
mellem et beskedent mindretal af romaniserende praester i denne
bevagelse og os andre, der havde en meget starre kontakt udadtil i
folkekirken og dens organisationer. Men dette faellesskab med en
lang reekke fromme, nidkaere, begavede og kulturabne praster blev
alligevel en meget stor berigelse. Hele vores horisont til en lang
reekke sammenhange i vor kirke — og uden for dens graenser — blev
udvidet i forhold til vores lokale verden og egnens konventer. Hertil
medvirkede, at de mangfoldige steder rundt omkring i landet, hvor vi
blev indbudt til at tale, gav bade bekendtskaber og venner. En meget
stor korrespondance blev ogsa resultatet af sidanne mgder og de
mange artikler, som jeg fik skrevet i arenes lgb — og den er fortsat til i
dag.

[22]



Nar jeg begyndte dette afsnit med at fortzelle om forudsatningerne
for den nye hgjkirkelige beveegelse i vores kirke, vil nogle maske
sparge om, hvad denne bevagelse sa egentlig ville.

| et af mine foredrag begyndte jeg med at sige, at hgjkirkelighed
egentlig ikke er noget seerligt; det er blot at seette kirken hgijt.

For dem, der kunne indvende, at det ger de da ogsa, har jeg derefter
navnt en reekke omrader, hvor dette skulle vise sig:

"Ggr vi alvor af, at vores kirke er Guds hus, f.eks. sadan som det
skildres i ritualet for kirkeindvielser? Ja, at det er et helligt hus™, som
indgangsbgnnen oprindeligt lgd: "... jeg er kommet ind i dette dit
hellige hus ...".

Gor vi alvor af, at kirkens bibel er Den hellige Skrift, som derfor
virkelig bar veere en autoritet for os? Ggr vi alvor af, at sendagen er
Herrens dag, en hellig dag? Er nadveren virkelig den hellige nadver
for 0s? Regner vi med det hellige preesteembede? Og det hellige
&gteskab? Tror vi sadan, som det bekendes, at kirken er "én, hellig,
almindelig og apostolisk™?

Alt dette blev sagt som modsetning til disse ars modeteologi, at
lutherdommen ikke regnede med hellige huse, hellige dage, hellige
skrifter, hellige embeder, et helligt egteskab osv.

Det var et forsgg pa enkelt og folkeligt at vise, at hgjkirkelighed
egentlig ikke betyder andet end at gare alvor af alt det, som vores
kirke i sin bibel, sine bekendelser og sine ritualer star for.

Egentlig kan hgjkirkelighed aldrig blive en serlig kirkelig retning,
for man kan vare missionsmand med det syn, ja, en meget bedre
missionsmand! Og man kan selvfalgelig veere preeget af det

[23]



grundtvigske med en rigere forstaelse for det folkelige og
menneskelige sammen med at veere hgjkirkelig.

Da jeg i 1960 blev preest i de to udpraeget indremissionske sogne
Hemmet og Sdr. Vium, fglte jeg ikke, at min opgave som hgjkirkelig
var at indfgre en hel masse nyt. Jeg kunne sige til disse mennesker:

"Det er hgjkirkeligt aldrig at forssmme tjenesten for Gud i hans
hellige hus pa de hellige dage. Det er hgjkirkeligt flittigt at deltage i
det skriftemal, der foregar hver anden sgndag inden hgjmessen. Det
er hgjkirkeligt at modtage nadverens sakramente sa ofte som muligt.
Det er hgjkirkeligt at leese Den hellige Skrift bade hjemme og
sammen med andre — og tro det, der star skrevet. Det er hgjkirkeligt
at veere trofast i bgn og forben. Det er hgjkirkeligt at bringe ofre til
kirkens mission og diakoni."

Da virkelig mange i de sogne gjorde alt dette, blev det min opgave at
berige forstaelsen af gudstjenesten bl.a. med en paedagogisk udfart
restaurering, hvor dette var ngdvendigt. Helt det samme gjaldt brugen
af skriftemalet, en rigere forstaelse af bgnnens liv og af bundetheden
til Bibelen.

Eller pa alle mader pragve at vise kristendommens ret forstaede
"katolicitet" — som tidligere navnt: den hele tro, kirkens og troens

fylde.

Et serligt skud pa den nye hgjkirkeligheds stamme i de ar ma ikke
glemmes.

Sognepraest Haakon Rabjerg var i serlig grad blevet grebet af tanken
om evangeliske klostre, som han vist iser havde faet kendskab til
gennem de sma "kommuniteter”, der var blevet stiftet i Sverige.

[24]



| sit fgdesogn, Lem, ejede han et stort hedeareal, hvor han og hans
kone Isa med store personlige ofre i de fglgende ar rejste et firleenget
klosterkompleks med en kirke som den fjerde flgj. | begyndelsen
skete det i neert samarbejde med den forhenverende leegemissionar
Anna Bramsen, som jeg tidligere har navnt. For egne midler byggede
hun lige over for det pabegyndte byggeri et ret stort hus, der i nogle
ar var bolig for hende og en kvinde mere, efter at de begge over for
sognepraest Svend Borregaard havde aflagt deres lgfter som en
evangelisk, franciskansk sgsterorden.

Selv brugte jeg et par sommerferieuger sammen med en international
arbejdslejr for unge til at arbejde pa dette byggeri og boede da hos
Sgster Anna. Da hun dede ikke mange ar efter, overtog Rabjerg
huset. Den anden sgster sluttede sig derefter til de sakaldte "Maria-
dotre", et lille kommunitet i Kollund med et par huse samt et kapel.

Efter Haakon Rabjergs og hans kones dgd er der nu en af dem selv
udvalgt fondsbestyrelse, der arbejder pa oprettelse af et refugium og
senere ud derfra et kommunitet i det store bygningskompleks. Pa
dette sakaldte Hellig Kors Kloster har jeg flere gange holdt foredrag
0g gudstjenester.

Hermed er bragt noget af "historien” om "den nye hgjkirkeligheds"
baggrund, opstaen og farste ar samt et kort rids over dens indhold.

Senere [i erindringsbogen] vil der ikke blive berettet serligt meget
direkte om denne bevagelse. Men alt i det falgende vil alligevel veere
en fortsaettelse af denne "historie”, fordi det viser nogle af de
konsekvenser, som dette syn fik for resten af mit liv som praest. Det
var som hgjkirkelig, jeg deltog i alt, hvad der senere skete.

[25]



Indtil denne dag er der overhovedet intet sket inden for folkekirken,
der pa mindste made har rokket mig fra det kirkesyn, der engang gik
op for mig og en ikke helt ringe flok preester og laegfolk.

Alt, hvad jeg har oplevet siden, har kun bekraeftet mig deri. Men det
betyder bestemt ikke, at jeg ikke har kunnet modtage inspirationer af
forskellig slags og vokse i erkendelse af mangt og meget. At finde et
fast stasted betyder ikke det samme som at ga i sta.

HAGTABVIAZDORVATAPVITCOVISILI0-D10AVIIS-HACOB-PASTORISHVIVS-ECCLESIAANNODNE C -] 56/
H Il = il I = =N - .

Altertavlen i Torslunde kirke

(26]



Holman Hunt og The Light of the World

Ved Kim Thinggaard, organist og kantor

Jeg har tidligere beskaftiget mig en del med den anglikanske kirke,
men det kloster i Alton, jeg var tilknyttet, lukkede gaestehuset ned
ved Coronaen, og det er ikke genabnet siden, ligesom deres
Oblatordning siden ogsa er blevet lukket pga. af munkenes fatal.
Mine jeevnlige besag sluttede med det. Den sidste munke er flyttet,
og klostret er nu sat til salg.

Men jeg blev for mange ar siden meget fascineret af maleriet “The
Light of the World” af William Holman Hunt, og en reproduktion
haenger pa vaeggen i vores hjem. Et billede, der har haft meget stor
betydning, men maleren malede det ogsa tre gange i sit liv!

Holman Hunt (1827-1910) var en af “prarafaelitterne”, som var en
kunstretning i England, der blev indstiftet i 1848 som Det
preerafaelitiske Broderskab (The Pre-Raphaelite Brotherhood) af tre
venner i 20'rne, kunstnere og digtere: Dante Gabriel Rossetti,
William Holman Hunt og John Everett Millais, og det blev en ny
bevagelse i den britiske kunst. Navnet kom af deres forbillede, der
var den italienske malerkunst for Rafael (11520).

Preerafaelitterne var minutigst redelige i deres naturgengivelse. Den
standhaftigste og mest udpraegede var William Holman Hunt, som
arbejdede i Jerusalem, Tel Aviv, Damaskus, Beirut, Istanbul,
Nazareth, London og Kairo.

Han malede i 1851-54 det billede, der gjorde ham bergmt, Kristus
med en lygte som Verdens Lys, som er elsket og &ret i England.
Dette farste, oprindelige eksemplar haenger i Keble College Chapel i
Oxford. Det andet, mindre billede fra 1851-56 hanger siden 1912 i
Manchester Art Gallery, og det sidste, starste billede (Kristus
narmest 1 legemsstorrelse) fra 1904 findes nu i St. Paul’s Cathedral 1

[27]



London, efter det havde vaeret pa en tredrig verdensomsejling og
udstillet i flere Commonwealth-lande. Masser af mennesker sa
billedet, og det anslas, at ca. 4/5 af Australiens befolkning besggte
det. Det sidste billede blev ferdiggjort af en af hans elever, Edward
Robert Hughes, da Holman Hunt led af en tiltagende gjensygdom,
der vel var befordret af hans arbejde med lys og marke. Han er selv
begravet 1 St. Paul’s krypt ved andre beremtheder. Han blev beromt
for sine religigse billeder, selvom han malede en del andre motiver.

Billedet forestiller den tornekronede Kristus, der med sin lanterne
som Verdens Lys oplyser daren.

Johs. Ab. 3:20: "Se, jeg stér ved dgren og banker p&; harer nogen mig
og abner dgren, vil jeg ga ind til ham og holde maltid med ham og
han med mig.". Hunt skrev selv: "Jeg malede billedet med hvad jeg
mente, hvor uverdig dog jeg var, at veere en guddommelig befaling,
og ikke blot et godt emne."

Degren pa billedet har intet handtag, og kan derfor kun abnes indefra,
hvilket symboliserer "det steedigt lukkede sind". Lyset falder ogsa pa
et &ble, der ligger pa jorden. Det viser, at Syndefaldet ligeledes er
ramt af Kristi lys. Billedet var af mange anset for at veere den
vigtigste gengivelse af Kristus i samtiden, og det som havde mest
kulturel pavirkning.

Han havde en serlig teknik til at male med det rette lys. Han sad bag
en skaeermvaeg og malede, og betragtede sin model, stdende i manelys
fra et vindue, gennem et lille hul. Han skriver om det i sin
selvbiografi, at da han engang karte hjem med (heste)omnibussen til
Chelsea, talte kusken om excentriske karakterer, der var typiske for
nabolaget. Seerligt kunne han forteelle om en sarlig besynderlig
karakter, og hvis man rundede hjgrnet, kunne man se ham pa farste
sal sta eller sidde natten igennem tilsyneladende arbejdende pa et
billede, og klokken fire kommer han pludselig ud pa gaden og farer
ned til enden af vejen og tilbage, og forsvinder ind ad dgren, og man
ser ikke mere til ham. Men den aften var fyren der abenbart ikke, og

[28]



kusken konstaterede med skuffelse: “Ah, det er uheldigt, det er ikke
¢én af hans netter.” Han kunne jo ikke vide, at “fyren” var blandt hans
lyttende passagerer!

Billedet gav anledning til megen populer veneration i den sene
victorianske periode og inspirerede adskillige musikveerker, bl.a.
Arthur Sullivans oratorium fra 1873 The Light of the World.
Slutkoret kan anbefales at hgres pa YouTube. Kobberstik-
reproduktioner haenger mange steder i barnehaver, skoler og kirker.

Efter Wikipedia og “Holman Hunt & The Light of the World” af
Jeremy Maas, Wildwood House, 1987.

Citat

”Kirken er Plan A. Der er ingen Plan B.”
(Anonym amerikansk teolog)

”Det er sektens kendetegn, at tro for meget pa for lidt.”
(Poul Ulsdal i Re-formatio 1. arg. Nr. 4, 1958)

“Teologerne er de storste keettere.”
(Lars Messerschmidt, katolsk praest)

”Der ma vere et sted, hvor vrevlet ender.”

(Farstebibliotekar ved Det kgl. Bibliotek. Jacob Thomsen 1930-2017;
sgn af departementchef i Kirkeministeriet 1943-58 Jacob Thomsen;
konverteret til Den rom-kath. Kirke; ifglge Jacob Thomsens enke
hans betragtning over kirkens styre og ordning).

[29]



Den kristne faste og kirkens fasteskikke

Ved pastor René Yde

Oplag i Sankt Ansgar Fallesskabet pa Hvide Tirsdag den 4. marts
2025

Oplaeggets titel synes jeg godt om. Det har en teoretisk, principiel del
0g en praktisk del.

| forste halvdel skal jeg prave at besvare spgrgsmal som: Skal eller
bar kristne faste? Er fasten en del af det kristne liv? Hvorfor skal vi
faste?

| anden halvdel skal jeg prave at besvare spargsmal som: Hvad vil
det sige at faste? Hvordan skal vi faste? Hvornar skal vi faste? Hvor
meget skal vi faste?

Farste del: Den kristen faste

Opfattelser af faste i dag

Hvis man stillede det her spargsmal for halvtreds eller hundrede ar
siden, sa ville man veere blevet leet ud. Faste blev set som noget
middelalderligt eller gammeldags, som vi i den protestantiske kirke
for leengst var holdt op med. Man var rationalister og modernistiske
og havde kun han til overs for fasten som faenomen. Det var da
virkelig ikke noget, man kunne tale om blandt moderne, oplyste
mennesker. Dette synspunkt kan endnu findes blandt enkelte praester;
det smager af fortjenstfulde gerninger.

| dag er tiden imidlertid en anden, nar det kommer til faste. Ude i
verden er faste pa mode. Det bliver set som en form for slankekur
eller som en sarlig livsform, der er sund og god og kan skaffe en
social anseelse, fordi den er sund eller pastas at kunne redde kloden
fra klimaforandringer og derfor er moralsk fortjenstfuld. Der findes
for eksempel en slankekur, hvor man faster to dage om ugen. Dette er

[30]



lidt pudsigt, da det med at faste to dage om ugen faktisk ogsa er en
kristen skik, som vi skal se. Dette med de to dages faste skulle hjelpe
pa fedtforbraendingen og i det hele taget vaere en god made at tabe sig
pa.

Andre undlader at spise kad, ja nogle spiser intet, der er af animalsk
oprindelse. Ogsa dette har kristne paralleller. Vegetarianisme og
veganisme er allerhgjeste mode og bliver set som en made, hvorpa
jeg den enkelte kan afhjeelpe klimaforandringerne, kan udtrykke min
omsorg for dyr og fa et bedre helbred pa. Jeg bade gavner mig selv
og verden og bliver et godt forbillede.

Derfor har vor kirke faet et problem, nar den langt hen ad vejen har
kastet den kristne faste overbord. Kirken har svigtet sine barn. Der er
et rab i tiden, som vi sidder overhgrig, fordi vi er alt for
protestantiske og alt for smittet af rationalismen — eller en anden
rationalisme, end den, der har grebet tiden. Vi er forstokkede og
gammeldags, fordi vi i alt for lang tid har prgvet at tilpasse os en
anden tidsand end den, der faktisk hersker i samtiden. Heraf kan man
se, at kirkens preester og forkyndere aldrig skal lefle for tidsanden,
men holde fast ved det kristne budskab i hele dets fylde, sadan som
det altid har veeret. Lad os genindfare og faktisk selv praktisere den
kristne faste som en del af vores eget fromhedsliv med Gud.

Skal kristne faste?

Det korte svar er ja. Fasten var en del af livet med Gud i Det Gamle
Testamente og vor Herre Jesus fastholder fasten i det nye gudsfolk.
Jesus fastede selv 40 dage efter sin dab, mens han var i grkenen.

Hvad siger det nye testamente ellers?

Jesus siger: ”Nér | faster, ma I ikke gd med dyster mine som
hyklerne. For de gar deres ansigt ukendeligt, for at det skal veere
kendeligt for mennesker, at de faster. Sandelig siger jeg jer: De har
faet deres lgn. Men nar du faster, sa salv dit hoved, og vask dit ansigt,
sa du ikke faster synligt for mennesker, men for din fader, som er i

[31]



det skjulte. Og din fader, som ser i det skjulte, skal lenne dig.”
(Matth 6,16-18)

De sagde til ham: »Johannes' disciple faster ofte og holder bgn; det
samme ger fariseernes disciple; men dine, de spiser og drikker.«
Jesus sagde til dem: »Kan I fa brudesvendene til at faste, mens
brudgommen er sammen med dem? Men der kommer dage, da
brudgommen er taget fra dem; i de dage skal de faste.« (Luk 5,33-35)

”Den slags fordrives kun ved ben og faste.« ” (Matth 17,21)

”Og mens de holdt gudstjeneste og fastede, sagde Helligdnden:
»Udtag Barnabas og Saulus til det arbejde, jeg har kaldet dem til.«
Da de havde fastet og bedt og lagt heenderne pa dem, sendte de dem
af sted.”

(Ap. G 13,2-3)

Fasten som en kristen praksis og en del af kristenlivet er altsa helt
tydelig ud fra det bibelske vidnesbyrd.
Hvordan s& med den tidligste kristne tradition?

| skriftet Didacha fra omkring ar 90 (altsa skrevet mens nogle af
apostlene stadig levede) laeser vi for eksempel om daben:

”Den debende, den debte og andre som kan det, skal faste for ddben
— i hvert fald: paleeg den dgbte, at han faster en eller to dage i
forvejen.” (7,4)

Og om den ugentlige faste hedder det:

Lad ikke eders fastedage falde pa samme dage som hyklerne, de
faster jo mandag og torsdag — sa kan | faste onsdag og fredag. (Kap.
8)

Det er altsa klart ud fra bibelen, ud fra Jesu egne ord og eksempel og

ud fra de allereeldste kilder, at faste har veeret en del af kristenlivet
lige fra begyndelsen, og saledes har det vaeret gennem hele kirkens

[32]



historie og ber derfor ogsa vaere det i dag. Sa ja, vi kristne skal og bar
faste.

Hvorfor skal vi sa faste? Hvad gavn ger det?

Det kristne liv er ikke kun noget, der foregar i hovedet eller inde i
sjeelen. Kristendommen er ret forstaet en materialistisk religion. Vi
mennesker er ifglge bibelen og Kirkens lere en enhed af krop og
sjeel. Hvad vi ger med kroppen pavirker vores sjele, og hvad der sker
i sjeelen pavirker vores krop. Mennesket er ifglge vor tro ikke en sjel
bundet til en krop eller en gnist af guddommelighed fanget i kadets
feengsel. Vi er et amfibium, der lever bade i kadets og i sjelens
verden pa samme tid. Vi er ikke som englene, der kun er and. Vi er
krop og sjel, ulgseligt forbundet.

Derfor pavirker det os, nar vi ikke spiser — ogsa andeligt. Vi afholder
os fra den fysiske nydelse ved at spise for at fokusere pa Gud. Fasten
skal hjeelpe os med at se bort fra denne faldne verden og rette vore
gjne mod evigheden — mod Gud selv. Vi har alle en krop og kedets
lyster er os hele livet en anledning til synd. Derfor kan vi forsgge at
afskeere kadets magt over os, hvis vi nagter at give den energi, og det
ger vi ved ikke at spise eller i det mindste begraense vort indtag af
fade.

Jesus sagde selv, som jeg allerede har naevnt, at demoner kun kan
drives ud ved bgn OG faste. Nar vi ved brug af vor vilje, der er
styrket med Guds nade, undertvinger vor trang til at spise og de
fysiske nydelser, sa vokser vi tettere pa Gud.

Vi skaenkes magt over de onde ander, som sa let bringer os pa vejen
bort fra Gud.

Nar vi faster, gver vi os i, at det skal vere os, der bestemmer over
vort forbrug, ikke vore muligheder for forbrug, der bestemmer over
0s; det er en opgvelse af viljen. Hvis vi ikke skal lave mad og spise,
sa seettes vi fri til at veere sammen med Gud og vokse i keerlighed til
ham og i narhed til ham, hvilket er det, vi kalder hellighed.

[33]



Anden del: Kirkens fasteskikke

Hvornar skal vi faste?

Helt fra bibelsk tid har der veeret private faster, som den enkelte
kristne palagde sig selv af private andelige grunde; der har varet
foreskrevne faster pa bestemte dage og i bestemte perioder, altsa
ordinare fasteperioder; og der har veret faster, som blev palagt de
troende i ekstraordinare situationer fx i tider med krig eller sygdom
som et udtryk for bod.

Jeg har allerede navnt de to ugentlige fastedage, onsdag og fredag.
Hvorfor lige de dage? Ja, i Didache blev det jo naevnt, at jgderne
fastede mandag og onsdag, og at vi kristne derfor skulle faste pa
andre dage, men det er jo en negativ begrundelse. Man er kommet
med den forklaring, at de kristne skulle faste pa onsdagen, fordi det
var den dag, hvor Judas forradte Jesus og sa selvfglgelig pa fredagen,
fordi det var den dag, hvor Jesus blev korsfaestet. Vi ser her ugentlige
fastedage som en kristen skik af apostolisk elde. Det ville derfor
veere en god ting at genoptage i vores egne kristenliv for vor frelses
skyld, ikke fordi nogen lov foreskriver os det, men kun for at falge
apostlenes skik og hele kirkens &ldgamle brug.

Man har som allerede neaevnt fastet for daben, og det er stadig mange
steder skik at faste, far man gar til alters for saledes at skelne mellem
den jordiske og den himmelske fade.

Fastetiden (de 40 dage for paske) findes bade i de gstlige riter og i
den vestlige ritus. Den kan spores tilbage til i hvert fald midten af det
tredje arhundrede. Det nevnes for eksempel i "De Apostolske
Konstitutioner,” at i fastetiden matte man kun spise brad og
grgntsager, salt og vand, mens kad, vin og melkeprodukter var
forbudt.

| aret 339 skrev Sankt Athanasius af Alexandria, at de fyrretyve
dages faste for paske blev holdt 1 hele verden.”

[34]



Allerede sa tidligt var der altsa en universel, veletableret skik i hele
kirken for alle kristne. Sankt Augustin af Hippo, der levede 354 til
430, skrev et sted: ”Vor faste pa alle andre tidspunkter er frivillig,
men i fastetiden, sa synder vi, hvis vi ikke faster.”

Her mader vi altsa en kristen skik, som man ikke rigtig kan fastsla,
hvornar blev indfart. Den er ikke naevnt i Bibelen eller direkte indfert
af et kirkemgde. Skikken med de fyrretyve dages faste fortaber sig
altsd i de farste arhundreder og blev indfert, uden at vi kan sige
praecist hvornar eller hvorfor. Derfor vil jeg sige, at vi ikke uden at
synde kan satte os udover den eller ignorere den. Her vil
bibelfundamentalister, der udover al rimelighed hylder princippet om
”Skriften Alene” nok gere indvendinger, men til det vil jeg sige, at
fastetiden og det at faste i fastetiden er af en sadan &lde og
ervaerdighed i kirken, at den ma regnes som verende indfgrt under
Helligandens vejledning og derfor bindende for alle kristen, selvom
der ikke star noget om den i Bibelen.

Hvad med andre fasteperioder end paskefasten?

| @stkirken har man foruden paskefasten og de ugentlige fastedage
ogsa en julefaste i tiden fgr jul. (Vi har i vesten en helt klar parallel til
dette i adventstiden, selvom denne ophgrte med at blive praktiseret
som fasteperiode relativt tidligt.)

Derudover har man i @stkirken to mindre fasteperioder, nemlig i
tiden far festen for apostlene Peter og Paulus (29. juni) og i tiden far
Marias Hensovning (15. august). I tilleeg er der ogsa fastedage pa
Helligtrekongersaften (5. januar), pa dagen for Johanes Dgberens
Halshuggelse (29. august) og pa dagen for Korsets Ophgielse (14.
september.)

Man vil altsa kunne se, at de gstlige kristne, som overholder alle
disse fasteperioder (hvad jo ikke alle gar i praksis) faster halvdelen af
aret. Det skal dog lige navnes, at der ogsa i Dstkirken er enkelte helt
fastefri perioder, fx i tiden efter jul og i hele paskeugen.

[35]



I den vestlige kirke har man ikke egentlige fasteperioder udover selve
fastetiden. Man har traditionelt fastet pa dagene far store og vigtige
fester, de sakaldte vigilier eller forfester, samt pa de sakaldte
tamperdage, som er tre dage far hver af de fire arstider. | vesten har
man desuden slgjfet den ugentlige faste om onsdagen, men man har
fastholdt fredagene hele aret som fastedage pa den made forstaet, at
man pa fredagene har afholdt sig fra at spise kad fra firefaddede dyr.
Det er den sakaldte abstinens, som altsa bestar i, at man pa visse dage
afholder sig fra ked og gerne spiser fisk eller grantsager eller brad i
stedet. Abstinensen er en slags “’light version” af fasten, som blev
indfart, fordi kirken gerne ville lempe fastereglerne og gere dem
nemmere at overholde for leegmeand.

Jeg vil ogsd navne, at der i middelalderen opstod den sakaldte ”Sankt
Martins Faste.” Der var tale om en privat, frivillig fasteperiode, som
nogle begyndte at holde fra dagen efter Sankt Martins fest (11.
november) og indtil jul. Dette svarer helt til den gstlige julefaste og
viser, at tankegangen er den samme bade i gst og vest. Den ville ogsa
seette vor skik med at spise and pa Mortens aften i relief.

Man kan altsa se her, at fastedagene og fastetiderne i @stkirken er
flere og leengere end i vesten. | vesten er man generelt mindre strenge
og mindre kreevende omkring fasten end i gsten, og dette skyldes
blandt andet forskellige tilgang til fasten som f&enomen. Det skal vi
straks se nermere pa.

Hvad er faste? Hvad vil det sige at faste?

Man skulle tro, at det er et enkelt spgrgsmal, og derfor ma der vere et
enkelt svar, men fordi fasten har vaeret praktiseret over sa lang tid og
i sa forskellige former i den verdensvide kirke, sa er der faktisk ikke
et helt klart og entydigt svar. Det falgende kan derfor kun ses som en
antydning.

Faste kan veere forskellige ting. Det kan handle om mangden af mad
og arten af mad.

[36]



Oprindeligt var faste helt simpelt. Ingen mad og ingen drikke.
Punktum. Denne form for faste kan stadig praktikeres, men i det
fleste tilfeelde vil man nok modificere det noget og sige, at det
betyder at spise mindre end man plejer. Dette kan sa praktiseres mere
eller mindre strengt. Det er de faerreste, der rent bogstaveligt kan ga
40 dage uden vadt eller tart.

Faste kan ogsa vere afholdelse fra bestemte fodevarer. Jeg har
allerede navnt abstinensen i vest, hvor man pa fredage aret rundt, pa
onsdagene i fastetiden og pa tamperdagene ikke spiser kad og derfor
ofte har spist fisk i stedet for. Vi har ogsa ideen om, at man ikke i
fastetiden skal spise &g og malkeprodukter, hvilket giver mening til
den skik, hvor man i dag spiser pandekager, fordi de skulle opades,
far fasten begyndte.

| gst bestar fasten med hensyn til fgdevarer af, at man ikke spiser
noget som helst der kommer fra et dyr. Det vil sige ked, fjerkra, fisk,
&g, maelkeprodukter. Man drikker heller ikke vin eller bruger olie i
madlavningen. Man ma saledes kun spise fisk pa Mariz
Bebudelsesdag og kun drikke vin lgrdag og sendag i fastetiden.
Derimod er det en regel, at man gerne ma spise alt fra havet, som
ikke har rygben. Det vil fx sige rejer, blaeksprutter og hummer. Det
skyldes jo, at fastereglerne opstod omkring middelhavet og disse
former for havdyr blev betragtet som fattigmandskost, som man bare
kunne hive op af havet. Man kan altsd som gstlig kristen spise
hummer i fastetiden og stadig overholde fasten. Det er her, at gsten
set med mine gjne er alt for konservativ. De negter at &ndre pa
reglerne, ogsa nar de ikke leengere giver mening. | dag er skaldyr som
hummer jo en luksus, som min mavefornemmelse siger mig ikke
harer til i fastetiden, men hvis | mader en gstlig kristen, sa prav at
forteelle ham det. Han vil slet ikke kunne forsta synspunktet, for
sadan er traditionen jo. Jeg mener, at fasteregler ber tilpasses tid og
sted og omsteendigheder.

Her ma jeg naevne den forskellige tilgang til fasten i gst og vest.

[37]



| @stkirken har man en raekke fasteforskrifter eller fastevejledninger.
Disse er i udgangspunktet meget strenge og med mine gjne temmelig
indviklede, men de er netop, som jeg sagde: Vejledninger. De er
udtryk for idealet om en meget streng faste, som bgr praktiseres af
alle kristne, men de kan modificeres ud fra ens kald og stand og
situation. For eksempel sa vil munke naturligt nok praktisere fasten
meget strengere end legmand, der lever ude i verden og maske har
hardt fysisk arbejde eller bgrn at tage vare pa. @stlige munke spiser
for eksempel aldrig ked og den samme regel findes ogsa i Benedikts
munkeregel.

Tanken er, at den enkelte kristne med udgangspunkt i
fastevejledningerne skal tale med sin preest eller andelige vejleder og
finde ud af, hvor meget den enkelte er i stand til at felge i sin egen
situation og under sine seregne livsomstendigheder.
Fastevejledningerne bliver set som idealer, som den enkelte i
ydmyghed og i al menneskelig skrgbelighed skal forsgge at opfylde
bedst muligt under hensyntagen til sine kreefter og muligheder.
Fasten i gst har et opdragende, terapeutisk sigte overfor den enkelte,
og det er i den terapeutiske samtale med praesten, at man finder frem
til, hvor meget den enkelte skal faste, og hvordan det skal gares.
Fastereglerne i gst er altsa terapeutiske vejledninger af en ideal
karakter, som den enkelte i samrad med sin prest skal prgve at
opfylde, s godt han nu kan.

I Vestkirken har man derimod haft en juridisk tilgang til fasten. Her
er fastereglerne netop regler. De er love, som man under trussel om
sjeels fortabelse skal overholde. Det ses som syndefuldt ikke at
overholde de gaeldende fasteregler. Det har dog haft en utilsigtet
virkning over tid. Som vi allerede har set, sa har Vesten ferre
fastedage end @sten. Allerede her kan man se, at reglerne er mindre
strenge, men de er ogsa blevet tilpasset over tid. Hvis fastereglerne er
love, sa ma de (desvaerre) tilpasses til, hvad almindelige mennesker
med rimelighed ma kunne forventes faktisk at overholde. Derfor er

[38]



de vestlige fasteregler blevet nivelleret over tid. De blevet tilpasset og
lempet og blevet mindre og mindre strenge.

I den moderne romerkirke er der saledes kun 2 fastedage tilbage,
nemlig Askeonsdag og Langfredag og fasten bestar i: At faste
betyder, at man hgjst spiser ét fuldt, men enkelt maltid om dagen og
lader de gvrige maltider vere et minimum, hvis ikke man helt
undlader dem.” Ifelge den moderne romerkirke bestér fasten altsé af,
at man 2 dage om aret spiser lidt mindre, end man plejer ved to af
maltiderne.

/rlig talt. Det er lidt sglle. Der er ikke meget faste tilbage i det, og
det siger jeg ikke for at pege fingre af vore romerske bradre, da vi i
vor Kkirke jo slet ikke har nogle fasteregler overhovedet, og vi kun har
de liturgisk levn tilbage af fastetiden og slet ingenting af fasten i
praksis.

Fasten er teenkt som en tid, hvor man skal spaege sit kad og nagte sig
selv nydelse ved at spise, for at fa mere tid sammen med Gud. Man
skal bruge fasten som ansporing i gudsforholdet og for at kunne
koncentrere sig om bgnnen og de gode gerninger.

Hvordan kan vi faste i praksis?

Hvad kan vi i vor situation og i vor kirke, sa gere? Vi har ingen
officielle regler at forholde os til, men rent andeligt er vi stadig kaldet
til at faste. Guds and og de kirkelige traditioner forpligter os til det.
Vi bar gare det frivilligt for at vokse i hellighed og keerlighed til Gud
0g komme naermere til ham.

| moderne tid har man prgvet at omtolke fasten, sa det kan vare at
afholde sig fra andre ting end mad. Man kan undga film eller
facebook, internettet generelt eller andre lignende ting. Tanken er, at
nar vi faster, sa skal vi afsta fra det, som tager opmaerksomheden fra
vort liv med Gud. Det er det, vi skal faste fra. Det kan maske veere
meget godt, men resultatet er bare, at faste bliver alt andet end at
undlade at spise og det er i mine gjne en fejludvikling. Faste - som
det ikke at spise - er det kirken altid har gjort, og selvom der — nu

[39]



som far - er andre ting end mad, der kan fa vores opmarksomhed
bort fra Gud, sa bar vi ikke afvise den kristelig visdoms erfaringer i
dette spargsmal. Vi ber faste i fastetiden, og det betyder, at vi pa den
ene eller anden made ma begraense vores mad i denne tid.

Jeg fremlaegger derfor her en nogenlunde brugbar fastevejledning,
som man kan lade sig inspirere af. Der er kun tale om en vejledning
for begyndere. Hvis du allerede faster fuldt ud efter den ene eller
anden slags regler, skal du endelig fortsette med det.

1. Spis mindre end du plejer.

2. Undga kad fra firefaddede dyr - specielt pa onsdage og fredage.
3. Spis kun den mest enkle og billigste mad.

4. Undga sgde sager og lekkerier.

5. Undga vin og alkohol

6. Undga fester og verdslige forngjelser.

Dog, i alt dette ma vi ikke glemme, at fasten, skent den er en kadelig
ting, har en andelig betydning. Faste uden bgn er virkningslgs, faste
uden a&gte fromhed er intet, faste uden agte kommunion med Gud og
keerlighed til ham er en tom ydre handling. Fasten skal hjealpe os og
minde os om vores dgdelighed og vores menneskelige skrgbelighed
og vores totale afhaengighed af Gud. Fasten skal bringe os naermere
til Gud og vare et af de midler vi bruger til at underkue "Gamle
Adam” og vokse i kaerlighed og hellighed og samhgrighed med Gud.

[40]



DRYP — en art a propos i 1700-aret for den
nikenske troshekendelse?

For 1700 ar siden ved kirkemgdet i Nikaa var kirken optaget af at
sikre den apostolske tro og kirkens enhed. Det kunne nok stadig veere
aktuelt, men synes ikke pa dagsordenen. Nu handler det om at
tilpasse kirken til tiden og opretholde medlemstallet. Spgrgsmalet om
enhed hedder nu inklusion og diversitet og handler om, at ingen
stader an mod harmlgsheden i Jesu ord og gerning. Der tales i den
forbindelse ogsa om daben — hertil blot et spgrgsmal: Er den dab,
der kunne koste livet i oldtiden og i muslimske lande i dag, den
samme som den, der behandles i dabskommissionen?

| forhold til andre kirker har folkekirken rigtig mange midler at seette
ind i denne sin mission.

Fra Kristeligt Dagblad bringes her et "dryp” fra Poul Joachim
Stender om bestraebelserne pa at realisere visionen.

Praest: Er kristendommen for voldsom til danskerne?

Det er for meget!

Ved mine to kirker har vi tre gravere og en deltidsansat
renggringshjeelp. Vi bruger, som den gvrige del af folkekirken,
kolossale summer pa kirkegarden og graverlgnningerne. Men
samtidig med, at vi ansetter flere og flere gravere, er kirkegardene
ved at blive afviklet, fordi danskerne foretreekker sund og beelt og
skov som deres sidste hvilested.

I mit sogn er medlemstallet faldet med cirka en procent det seneste
ar, og man far pa fornemmelsen, at de mange graveransattelser er
sket med henblik pa at skjule kirkens nedtur i et stort blomsterbed.
Jeg er alene som praest. Og selv om vi har praestemangel, skriger det
til himlen, at der ikke i mine sogne er tre praester og en graver.

[41]



Hele folkekirken som hyggeklub

Samtidig treeder en praest frem og foreslar, at konfirmanderne ikke
skal have leering leengere, selv om det er sveert at finde huller i de
unge menneskers viden om kristendommen. | stedet skal de have en
ungdomsklub, hvor de kan hygge sig. | og for sig er der logik i
forslaget. Folkekirken er allerede pa vej til at blive en hyggeklub. Et
eller andet sted i landet vil en prast sikkert snart foresla, at
forkyndelsen af Jesus Kristus som hele verdens frelser opgives. |
stedet kan man hygge sig til sendagsmaderne i kirken ved, at prasten
holder klummer staende pa gulvet, der afsluttes med alle synger
“Kringsatt af fiender”, der ikke navner Kristus med et ord.

Kristendommen er voldsom

I en sober og teologisk gennemtaenkt artikel kommer en af Danmarks
dygtige teologer med et forslag om at tilspergslen ved daben skal
fjernes. Det er for voldsomt for dabsforeeldrene at tage stilling til at
forsage Djaevlen og tro pa jomfrufgdslen, opstandelsen, syndernes
forladelse og det evige liv.

Ja, det er for voldsomt. Kristendommen er kolossal voldsom. Det er

altid for meget at tro pa, at Jesus opstod fra de dgde og giver os
muligheden for det evige liv.

Men netop derfor skal vi forkynde det alt, hvad tegj og remmer kan
holde til. Og det kan kun lykkes, hvis vi ansatter praester i stedet for
gravere og holder fast ved, at hverken konfirmandundervisning eller
sognemgder eller gudstjenester skal vare en hyggeklub. Med karsk
og relevant forkyndelse af evangeliet. Og sa i gvrigt ikke lytte til de
forslag, der ogsa er kommet om, at teologiuddannelsen skal
bestemmes af menighedsradene, der maske mange steder vil foresla,
at dogmatik erstattes af et kursus i kagebagning, og at eksegese bliver
til undervisning i, hvordan man laver tinkors til minikonfirmander.

[42]



Prediken til 4. sendag efter Paske 2024

Ved pastor Anders Graversen, Kingos Kirke

Joh. 8, 28-36

/re veere Gud vores far, der har skabt os i sit billede.
A re veere Guds sgn, der tog vores straf, sa vi kan leve i frihed.
£re vere Helliganden, ham der gar Guds kaerlighed levende for os.

Sandheden skal gare jer frie. Det er steerkt. Det er smukt. Og sandt.

Men de, der hgrte Jesus sige det, blev fornaermede: »Vi er Abrahams
efterkommere og har aldrig treellet for nogen. Hvordan kan du sa
sige: | skal blive frie?«

Har jgderne altid veeret frie?

De har i lange perioder varet i politisk fangenskab: De har veeret
underlagt Egypten, Assyrien, Babylon, Graekenland, Syrien og Italien
(Rom). De ma have teenkt pa tankens frihed. Troens frihed.

Og her kan man neasten here danskere bakke op og sige det: "Hvad
snakker du om - vi er da frie! Vi er verdens lykkeligste folk. Vi har
Grundtvig og H C Andersen til far. Vi er frie, frie til at mene, hvad vi
vil og ytre det i enhver offentlig sasmmenhang, frie til at tro pd hvad
vi vil, gifte os med hvem vi vil, tage hvilken uddannelse vi vil (og
kan), bo hvor vi vil, tage pa ferie hvor vi vil...

Ja, siger Jesus, men jeg taler om en dybere frihed og ufrihed. En
ufrihed, man kan vaere fanget af, selvom man tilhgrer et af jordens
frieste folk og er fri til at gore nasten hvad som helst.

Hvilken ufrihed? Syndens ufrihed, svarer Jesus.

[43]



Synden og Sgnnen. Det er nasten ikke til at hgre forskel. Men der er
en verden til forskel. | dag skal vi spidse grer, sa vi kan hgre
forskellen!

Synden binder. Sgnnen frigar.

Enhver, som ger synden, er syndens trel. Men hvis Sgnnen far gjort
jer frie, skal | veere virkelig frie.

Jesus siger ogsa: Sandheden skal gare jer frie.

Jesus er ikke én blandt andre religigse tilbud. Jesus er sandheden —
ikke Muhammed eller andre religigse dgde ledere.

Det modsatte af sandhed er lagn.
Lagnen er syndens bindemiddel: lagnen, fortielsen, fortreengningen.

Den tanke slar mig nogle gange med stort ubehag: Gad vide, hvor
meget jeg lyver for mig selv — pa et eller flere omrader af mit liv. Jeg
er jo en pan og ordentlig kristen i almindelighed — i egne og andres
gjne. Men man kan lyve for sig selv. Lade sig binde af en synd,
etablere sig i den.

Det er alarmerende hvordan en del af kongerne i Israel begyndte
godt, men endte skidt. Begyndte i gudsfrygt, men sa slap de pa den
ene eller den anden made ugudeligheden ind i deres og folkets liv, og
de stoppede ikke med det, det fik lov til at fortseette, og deres liv
ender tragisk. Maske ikke altid tragisk i det ydre, de bevarer maske
nok magten og aren, men ikke velsignelsen.

Vi kan bare teenke pa Israels tre farste konger, Saul, David og
Salomo. Alle tre gik i den felde. Det begyndte godt, men det gik
fuldsteendig galt. Tre troende, gudselskende og gudselskede konger,
kaldet meget direkte af Gud til kongetjenesten. Men for alle tre gar
det helt galt.

[44]



Der er dog en forskel. Den midterste, David, nar at &ndre kurs. | kan
godt huske det, ikke. Det er historien med Batseba, der bliver feelden
i farste omgang. Det er en fristelse, de allerfleste af os kan forsta.
Fortreengningsmekanismen gar med det samme i gang. Det ender
med mordet pa Urias. Og der kunne historien sadan set godt veere
endt. Ligesom med Saul og Salomo, hvor det sa handlede om andre
synder. Men den endte ikke der, for profeten Natan kom og sagde
David sandheden. ”Du er manden”. Og sandheden slar ned i David
som et lyn. ”Jeg har syndet mod Herren”. Fortraengningen er blast
veek pa et sekund. Sa er du ogsa tilgivet, siger Natan med det samme.
Pa et sekund er der tilgivelse for alt. Men — i parentes bemarket -
ikke genoprettelse af alt. Vores synder kan have store konsekvenser i
denne verden i de mellemmenneskelige forhold. Konsekvenser som
Guds tilgivelse langt fra altid fjerner. Tag en narkoforbryder f.eks.,
som ryger i langvarigt feengselsophold. Derinde mgder han Gud og
tilgivelsen. Det vender op og ned pa hans liv. Han bliver fri. Men han
kan ikke ga til feengselsinspektaren og sige: Jeg er fri, sa seet mig fri.
Han ma udsta sin straf. Og den familie, han satte overstyr med sin
kriminalitet, er maske for altid tabt. Der er meget, der kan veere tabt
for ham for resten af livet pga. synden. Den synd, vi ger, kan nogle
gange have livslange konsekvenser for os i dette liv. P4 den made kan
den stadig binde os.

Men samtidig kan vi blive helt frie. Frie i samvittigheden. Frie i det
inderste. Maske stadig bundet af ulykkelige konsekvenser af synden,
maske bundet resten af livet. Men inderst inde frie i Guds uendeligt
store tilgivelse.

Men Sgnnen vil gare os virkelig frie. For hans tilgivelse er langt
mere end overbarenhed og seen gennem fingre med det ene og det
andet. Hans tilgivelse har det store, ultimative offer som

[45]



forudsatning. Epistelen: ”ham, der ikke kendte til synd, har han gjort
til synd for os, for at vi kunne blive Guds retfeerdighed i ham”. (2.
Kor 5, 21)

Nar | far ophgjet Menneskesgnnen, da skal | forstd, at jeg er den, jeg
er...

Her mig, Jakob,

Israel, som jeg har kaldet!

Jeg er den samme; jeg er den forste,
0g jeg er den sidste.

Til I bliver gamle, er jeg den samme,
til I bliver gra, beerer jeg pa jer.

Ogsa for fremtiden er jeg den samme,
ingen river noget ud af min hand;

Jesus siger: Jeg er for evigt den samme! Jeg er Gud!

Den ophgielse, Jesus ser frem til, som skal abenbare, hvem han
virkelig er, det er hans korsfastelse. Hans nedverdigelse.

Ophgjelsen er ikke som i X faktor og bagedysten, hvor man sgger
heaeder, men som i den totale ydmygelse, hvor han afleegger sig al
heaeder og re.

Hvis sgnnen far gjort jer frie skal | veere virkelig frie. Altsa hvis Jesus
far gjort jer frie, sa kan 1 blive frie.

| har hert det far, men nu kommer sa en af de mange genudsendelser
fra praedikestolen. Hvad er frelse? Frelste gkologer, frelste kristen,
frelste ex-rygere. Men ordet frelse kommer fra de gamle danske ord
frihals. En bundet slave kunne frikgbes og derefter tildeles frihals af

[46]



sin lgskaber og befrier. Frihalsene var frelst fra slaveri. Og det er,
hvad Kristus vil gere for os. Han har lgskabt os.

Hvis ikke Herren havde veeret med os” — ja, hvad sa?

For Israels folk stod det klart, at "da havde de slugt os levende”

(lektien). Paulus kan sige det saledes: Da tidens fylde kom, sendte
Gud sin sgn, fadt af en kvinde, fadt under loven, for at han skulle
lgskabe dem, der var under loven, for at vi skulle fa barnekar.

Og derfor ma vi takke og sige: Zre vere Faderen og Sgnnen og
Helliganden, som det var i begyndelsen, saledes ogsa nu og altid og i
al evighed.

Lad os med apostlen tilgnske hinanden:
Vor Herre Jesu Kristi ndde --- og Guds keerlighed
og Helligandens fallesskab --- vaere med os alle! Amen.

Herre, vor Gud, himmelske Far!

Du, som vil, at vi skal lzere sandheden at kende og befries til at leve i
din sgn, Jesus Kristus,

vi beder dig:

Hjeelp os at tage imod din gave og vidne om sandheden:

at du er den, du er,

0g at du befrier os fra syndens slaveri.

Det beder vi om ved Jesus Kristus, vor Herre,

som med dig lever og regerer i Helligands enhed,

én sand Gud fra evighed og til evighed.

[47]



Kirkemodet i Nikeea.
Oversettelse, indledning og kommentarer

Anmeldelse ved pastor Erik H. Bennetzen?!

Kirkemgdet i Nikeea. Oversattelse, indledning og kommentarer.
Emil Nikon Saggau og Kasper Dalgaard;
Forlaget Samfundslitteratur 2025; 223 sider.

Det en gave uden lige at fa foreeret — selvfalgelig til handelspris — en
bog som denne til 1700-ars jubilaet for et kernestykke af den kristne
Kirkes historiske arv og identitet: en bog nemlig om kirkemgdet i
Nikeea i aret 325 i sammenhang med dets fortsattelse og afslutning
pa kirkemgdet i Konstantinopel ar 381.

For en kirke som vor danske folkekirke, der i letfeerdig indre uvished
0g uvidenhed om sin egen substans mange steder befinder sig i en
ubevidst fornaegtelse af denne, er der her givet os mulighed for at
mgde mennesker, preaester og biskopper, som star med denne tro i
haenderne og skal fastholde troens substans, for at menighederne kan
finde vej mellem de forskellige opfattelser af, hvad det betyder, at
Gud er én sand Gud, Fader, Sgn og Helligand. Det var der forskellige
opfattelser af; hvad er rigtigt og sandt? Det var spgrgsmalet, der
dengang splittede kristenheden. Et svar var ngdvendigt.

Og nu var muligheden der for at samle ledende kristne fra hele den
daverende kristne verden. Den forrige romerske kejser Diokletian
havde iveerksat en voldsom forfglgelse af de kristne. Det var slut, og

! Anmeldelsen har vaeret bragt pa KSBB’s hjemmeside og bringes med forfatterens
og Kirkelig Samlings tilladelse

[48]



der var kommet en ny eneradende kejser, Konstantin, som modsat
Diokletian fredede kristendommen og selv satte sig i veerk for at
skabe enighed mellem de stridende parter. Alle kirkefolk, som
samledes til dette farste gkumeniske kirkemgde i Nikea i ar 325,
havde haft forfglgelserne teet inde pa livet, en del endda i bogstavelig
forstand. Hvordan rejser kirken sig oven pa dette? Det spiller en stor
rolle i vedtagelserne pa kirkemgdet. Men farst matte koncilet lgse
den indre ufred i kirken om det grundleeggende i troen, forholdet
mellem Gud Fader og Jesus Kristus, Guds Sgn i kirkens bekendelse.
Helliganden hgrer med i treenigheden, men den naermere udredning
om Helliganden var ikke i fokus i Nikea, det kom fgrst mange ar
senere ved kirkemgdet i Konstantinopel i ar 381.

Bogen er bygget op med de historiske beslutningstekster fra Nikaa-
mgdet som omdrejningspunkt. Og disse tekster far vi i fuldt omfang.

Men for at forsta, hvad der sker der, er det ngdvendigt at have
kendskab til den verden, det sker i: den romerske verden, hvordan
den fungerer, og hvordan forandringer ggr mgdet i Nikeea muligt
tilmed under kejserens aktive medvirken. Men kirken har hidtil haft
sin eksistens i en fjendtlig stat med perioder med hard forfglgelse og
har skabt sig en form og struktur pa menighedsplan og pa overordnet
plan. Men der er ogsa pa flere punkter stor indre splittelse i kirken,
som det var ngdvendigt at finde et svar pa: Der var arianerne (efter
Arius), som forstod forskellen mellem Gud Fader og Jesus sadan, at
Jesus er fgdt, Faderen ikke, Jesus har en begyndelse, Faderen ikke,
Jesus er ved sin fgdsel adopteret af Faderen og derfor ikke ’af samme
vaesen som Faderen’, — der var Novatian, der ikke mente, at frafaldne
var rene, og at de derfor ikke kunne genoptages i kirken, — der var
Sabellius, som lagde navn til modalismen: at Fader, Sen og Helligand
bare var forskellige mader, Gud optradte pa.

[49]



Det er bogens 1. del under overskriften: Baggrunden for kirkemgdet
i Nikeea.

2. del udgares af De nikaenske tekster. Normalt kender vi kun selve
trosbekendelsens ordlyd. Og det ger vi sa ikke alligevel, for vi kender
den jo kun fra den ’ferdige’ ordlyd i den nikano-
konstantinopolitanske troshekendelse som den star bag i salmebogen.
Og det er ikke det samme. Det leerer vi her! Og her kommer den helt
seerlige fortjeneste ved denne bog: Vi far Nikaa-tekstens ordlyd, og
vi far den pa grundsproget, graesk, og dertil far vi en dansk
oversattelse linje for linje. Og oveni far vi en forklarende kommentar
til teksten. Flot! Allerede det gar bogen til en god studiebog.

"Trosbestemmelsen’, kalder forfatterne den, og understreger dermed,
at her har man drgftet, kempet, og bestemt sig for netop dette
ordvalg. Bogen er jo et historievidenskabeligt veerk. Og respekt for
det.

Men udover tros-bestemmelsen blev der desuden vedtaget 20 andre
bestemmelser pa koncilet, igen pa greesk og med overszttelse og den
vigtige kommentar. Igen flot disponering. Her drejer det sig for
koncilet om at skabe falles regler over hele riget for kirkens liv:
optagelse af nye medlemmer; adgang til dab; optagelse af tidligere
medlemmer, som under pres/tortur eller ikke engang det havde
frasagt sig kristen tro; om praeste- og bispevielse og deres
gyldighedsomrade — og andre vigtige bestemmelser.

Endelig bringer denne tekstdel det sakaldte Paskebrev (igen pa graesk
og dansk). Det fastlaegger, hvordan paskedag skal beregnes, sa
pasken bliver fejret pA samme dag over hele riget / i hele kirken.

[50]



3. del farer os frem til kirkemgdet i Konstantinopel ar 381. Men farst
en beskrivelse af omsteendighederne omkring Nikaea-mgdet. Det var
egentlig planlagt til Ankara, men blev flyttet, fordi Nikeea var
betydeligt nemmere tilgaengelig. Der deltog antagelig flere end 300!

Historien star ikke stille, blot fordi koncilet har talt. Flere af de
deltagende biskopper har berettet om det og givet forteellingen farve
efter, hvordan de gerne ser det forstaet. Men der arbejdes ogsa videre
pa forstaelse af treenigheden, og iser tre teologer fra Kappadokien
bringer erkendelsen videre. Betydning har ogsa, at skiftende kejsere
ogsa i mellemtiden har favoriseret enten ariansk forstaelse eller den
nikenske. Det sidste er tilfeldet, da kirkemgdet i Konstantinopel
bliver afholdt i ar 381. Og farst der vedtages der vasentlige
tilfgjelser, sa vi far den bekendelse, som vi i dag populart — til vore
forfatteres irritation — kalder ’den nikaenske trosbekendelse’ for at
slippe for den spiritusprgve, det er for en konfirmand f.eks. at sige
dens fulde navn: *den nikano-konstantinopolitanske trosbekendelse’.
Den er jo den ene af den danske folkekirkes 3 oldkirkelige
bekendelser. Selv om Konstantinopel-teksten er dobbelt sa lang som
Nikeaea-teksten, er det vigtigt for toneangivende koncilsfaedre at
fastholde, at det er den nikanske bekendelse blot med preaciserende
tilfgjelser.

Vor bogs forfattere diskuterer ogsa kirkemgdeproceduren som
institution. Dels gares der en del ud af at finde grundlaget for den i
det romerske retssystem, og det er vel oplagt alene af den grund, at
kejser Konstantin har sa stor en andel i det, ja, faktisk er den, der
indbyder til det. (Ogsa dette brev bringes i oversattelse). Samtidig
kan det ogsa have et forbillede i apostelmgdet i Jerusalem
(Apostlenes Gerninger, kap. 15). Det bliver ikke helt klart, om de
mener det ene eller det andet eller begge dele.

[51]



Det er slet ikke muligt i en anmeldelse som denne at give et
deekkende indtryk af den rigdom af information og indlevelse i det
historiske forlgb i kirkens kamp for at vaerne om sin tro midt i det
rgre, der var om den i det 4. arhundrede. En kamp, som har skanket
den kristne kirke en falles grund trods senere adskillelse i forskellige
konfessioner. Her er et stort udbytte at hente til forstaelse af den
kristne tros grundlaeggende erkendelser og til den gkumeniske
samtale.

Forfatterne er teologer og har begge en phd.-grad inden for teologi.
Det fik jeg brug for at undersgge, fordi fremstillingen kan forekomme
noget ’arkaologisk’ historisk. Nogle vil sikkert prise den kelige
afstand til de omhyggeligt skildrede dogmatiske og moralske
armleegninger, mens andre vil savne fornemmelsen af, at det drejer
sig om hjerteblod, hvad en del af datidens aktarer jo har market pa
egen krop, om trossandheder, som det for de implicerede var livet om
at gare at fa frem.

Bogen er vigtig, fordi den handler om vor egen nutidige kirkes
grundbekendelse. Maske er det lige ved at pippe frem i setningen s.
73, hvor forfatterne undtagelsesvis traeder frem og siger 'vi’: Vi
mener, at det er afggrende at forsta, at kirkemgdet i Nikaea var en
forelgbig kulmination pa en proces, som Apostlenes Gerninger
bevidner, og ikke kun en innovation i det 5. arhundrede”.

[52]



Meddelelser

Sankt Ansgar Fellesskabet

SAF’s gudstjenester er flyttet til Rundkirken 1 Islev.
Gudstjenesterne annonceres pa hjemmesiden Hoejkirkelig.com,, pa
SAF’s facebook-side og via SAF’s mailingliste.

Henvendelse: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg (se bagsiden).

Islev Rundkirke

(53]



Feellesskabet Kirkelig Fornyelse
LANDSKONVENT den 29. til 30. maj 2025

Hovedtema: I 1700-aret for kirkemeodet 1 Nikaea

Salmevers: "keerlighed i pagt med Anden
den far altid overhdanden.” (DDS 710,1)

Sted: Bethlehemskirken med menighedslokaler, Aboulevarden 8,
2200 Kebenhavn

PROGRAM:

Kristi Himmelfartsdag torsdag den 29. maj 2025

Kl. 14.00 Festmesse pd Kristi Himmelfartsdag

Celebrant og praedikant: Pastor Jens Christian Raabjerg Larsen.
Kl. 15.30 Eftermiddagskaffe

KI. 16.00 Foredrag ved pastor Carsten Dalsgaard Hansen: Kirkens
enhed i lyset af Gal 3,28

KI. 18.00 Festvesper med procession. Celebrant: Pastor René Yde.
Kl. 19.00 Middag

KI. 20.30 Completorium

Fredag den 30. maj 2025

Kl. 09.30 Messe for Helligdnden

Celebrant og praedikant: René Yde.

Derefter serveres en kop kaffe og et rundstykke

Kl. 11.00 Generalkapitel ifolge vedtegterne

KI. 13.00 Tolvsang

K. 13.15 Frokost og kaffe

KI. 14.00 Foredrag ved pastor Lars Messerschmidt: ”Kirkens
synodale vasen”

KI. 16.00 Vesper og afslutning

(54]



PRAKTISKE OPLYSNINGER
Alle gudstjenester og foredrag mv. er offentlige.

Konventsafgift (omfatter foredrag mv):

Kr. 150,- for hele landskonventet. For 1 dag kr. 75,-. Der er 50 %
rabat for studenter. Tilrejsende fra vest for Storebalt betaler ikke
konventsafgift.

Maltider:

Eftermiddagskafte torsdag: 30 kr, Middag torsdag: 185,00 kr,
Morgenkaffe fredag: 25 kr,

Frokost fredag: 80 kr. Drikkevarer kan kabes.

Pris for maltider 1 alt: 320 kr.

Tilmelding til maltid er bindende og skal ske senest den 15. maj 2025
til feellesskabets kasserer Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268,
5. sal, tv., 2605 Brendby, tIf. 28 90 03 29, epost:
nmhjorthmadsen@gmail.com

Betaling kan ske ved overfersel til FKF’s kontonummer:
Nordea; reg.nr. 2316; kontonr: 8024 412 807.

Man opfordres til at betale forud for landskonventet.

Overnatning ma hver enkelt selv serge for.

(55]


mailto:nmhjorthmadsen@gmail.com

RE-FORMATIO
vdgives af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Redaktion: FKF’s bestyrelse. Ansv. red. Henrik D. Gautier

Formand for FKF: Henrik D. Gautier, Femte Juni Plads 10, 2000 Frederiksberg;
e-post: hdg@privat.dk; TIf: 30551272

Naestformand: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg. TIf. 40449204; e-post: ankerstjerne_roenneberg@hotmail.com
Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. tv. 2605 Brgndby.

TIf. 36757165, e-post. nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse: Nordea; reg.nr. 2316; kontonr: 8024 412 807.

Overfgrsel fra udlandet: SWIFT-BIC: NDEADKKK, IBAN: DK69 2000 8024 4128 07.
Adresseandringer meddeles kassereren eller redaktgren! — Vigtigt!
Abonnement Re-formatio: Henvendelse til redaktionen.

Pris 100 kr. Re-formatio udsendes 2 gange arligt.

Hjemmeside: www.hoejkirkelig.com

Bladets Deadlines 1/3 og 15/10. Artikler, anmeldelser, indlaeg mv. til ansv. red.

Indhold

Redaktionel bemaerkning s. 2

Praediken til Kyndelmisse 2025 ved Peter @sterby-Jgrgensen s. 3
Poul Ulsdal: ”"Den nye hgjkirkelighed” s. 9

Kim Thinggaard: Holman Hunt og The Light of the World s. 27
Citats. 29

René Yde: Den kristne faste og kirkens fasteskikke s. 30

Dryp s. 41

Praediken til 4. sendag efter paske 2024 ved Anders Graversen s. 43
Anmeldelse af Kirkemgdet i Nikaea af Saggau & Dalgaard ved Erik Bennetzen s. 48
Meddelelser: Sankt Ansgar fellesskabet s. 53

Landskonvent FKF 2025 Program s. 54

[56]


mailto:hdg@privat.dk
mailto:nmhjorthmadsen@gmail.com
http://www.ansgarius.dk/

