RE-FORMATIO

ARGANG 65 ISSN 0900-8519

2/2024



Redaktionelle bemcerkninger

Forsidebilledet til dette nummer af Re-formatio er et udsnit af en gravsten
udfert efter koptisk inspiration af billedhuggeren Erik Heide, der dede i
forsommeren i dr, 89 ar gammel. Han sogte med enkle former, at hans veerk
forenede himmel og jord og var direkte afleeseligt for beskueren. Han har
skabt fine kirkeudsmykninger rundt i landet og anden kirkelig kunst savel
som skulpturer til offentlige pladser.

Feellesskabet Kirkelig Fornyelse og Sankt Ansgar Feellesskabet har faet en
ny hjemmeside. Den er stadig under opbygning, men fungerer. Den har
faet betegnelsen Den Hgjkirkelige Bevaegelse (www.hoejkirkelig.com).

Facebooksiden er ligeledes fornyet under betegnelsen Den hgjkirkelige
bevegelse i Danmark, ligesom der er oprettet en Instagramprofil.

Normalt ville vi bringe en oversigt over planlagte gudstjenester i Sankt
Ansgar Feellesskabet, men det bliver ikke tilfeeldet her. Baggrunden er
leengerevarende problemer med arbejdsmiljget i Kingos Kirke, hvor SAF nu
igennem en arraekke har haft til huse. Som fglge heraf har SAF valgt at
forlade Kingos Kirke. Sankt Ansgar Feellesskabet vil fortseette som
gudstjenestefeellesskab og forventer snarest at kunne meddele, hvor det far
til huse. Indtil da ma oplysning om SAF’s tjenester soges pa hjemmesiden
eller ved at tilmelde sig SAF’s mailingliste.

FKF’s landskonvent 2025 forventes afholdt ved Kristi Himmelfart 29-30.
maj 2025, men det kan endnu ikke siges hvor.

FKF’s landskonvent 2025 forventes afholdt ved Kristi Himmelfart 29-30.
maj 2025, men det kan endnu ikke siges hvor.

Redaktionen

(2]


http://www.hoejkirkelig.com/

Prediken til Pinsedag 2024

Ved pastor Brian Schenberg, Ledgje Kirke

Keere himmelske Fader, pa denne pinsesendag, hvor vi fejrer
at Du udged Din Helligand over Kirken, beder vi dig, lad den
samme Helligdnd dbne vores hjerter og sind for dit Ord, sa vi
kan styrkes og vokse i troen pa din Sen, Jesus Kristus, som vor
Herre og Frelser. Amen!

Keere venner i Kristus. Gleedelig Pinse.

Dagen i dag, Pinsesendag, er den sidste sendag, i det vi kalder
det festlige halvar. Og, i lobet af dette festlige halvar der
begyndte 1. sendag i advent, har vi fejret Jesu fodsel,
Helligtrekonger, Mariee Bebudelse, Pasken og Kristi
Himmelfart. Og neeste sendag - Trinitatis sendag - begynder
det, vi kalder det festlgse halvar - Trinitatistiden, hvor vi
flytter vores fokus fra de store begivenheder i Kristi liv til
veeksten i kristenlivet og livet i Kirken.

De to tekster vi herer her i Kirken i dag - Evangelieleesningen
og Epistelleesningen - handler naturligvis begge om
Helligdndens kommer. I evangelielaesningen, som vi netop har
hert, forteeller Jesus disciplene, at de - hvis de elsker Ham - vil
holde Hans bud, og Han giver dem lgftet om, at Han vil bede
Faderen sende Talsmanden, Helligdnden, til dem, og den vil
veere hos dem til evig tid. Og i Epistelleesningen herte vi om
Pinsedagen, hvor Helligdnden, som Jesus lovede dem,
kommer over disciplene.

Men det er lidt sveert for os at forstd, hvad der egentlig sker
Pinsedag, og hvad Helligdnden er for en sterrelse. Helligdnden
er underligt uhandgribelig - den er et mysterium. I

3]



Epistelleesningen horte vi, at Helligdnden kommer som et
kraftigt vindpust, og lidt efter viser den sig som flammer pa
disciplene og bevirker, at de, der herer disciplene, kan forsta
dem, selv om de ikke taler samme sprog.

Vores forstdelse af Helliganden bliver heller ikke nemmere af,
at den er sa uhandgribelig. Det er nemmere at forholde sig til
Gud Fader, der har skabt jorden, som vi bor pa - den kan vi se
og fole. Det er nemmere at forholde sig til det lille Jesusbarn i
sin krybbe omgivet af hyrder og vise meend og englekor, der
synger Hans pris. At Gud Sennen, Jesus Kristus, blev
menneske gor, at vi kan se en relation til Ham. Herudover har
vi Hans Ord i Bibelen, og vi kan leese om Hans gerninger. Vi
kan se Ham i menneskeskikkelse pd ikoner og malerier. Men
Helliganden har ikke nogen skikkelse - slet ikke en
menneskeskikkelse, og vi herer Ham ikke tale til os direkte.
Taler Han, sa sker det gennem andre, hvor Han leegger ordene
pa deres leber.

Og vi kan ikke gribe vinden eller flammen. Men selv om
Helligdnden beskrives som et vindsted eller som en flamme,
betyder det ikke, at Helligdnden er en upersonlig kraft.
Tveertimod - Helligdnden er en af Treenighedens personer.
Lige sa fuldt ud Gud, som Gud Faderen og Gud Sennen.
Helliganden er af samme vaesen som Faderen og Sennen. Det
gor Jesus ogsa klart for disciplene, da Han giver dem laftet om
en anden Talsmand.

For pa graesk er der to ord for “en anden”.

Det ene ord er “heteros”. Det bruges, hvis man siger; ”vi skal
have noget andet mad” eller ”vi skal have et andet hus” altsd
noget andet, der er anderledes, end det man har. Men det
andet ord, man kan bruge om “en anden”, og som Jesus bruger
i Evangelieleesningen er “allos”, som betyder en anden, der er
mage til. 54 ndr Jesus siger, at Han vil bede Faderen sende en

(4]



anden Talsmand, betyder det, at den der kommer, er ligesom
Han selv. Altsd at Gud sender en, der er mage til Ham selv -
lige s& meget en del af Faderen, som Han selv er, og med
samme magt, som Han selv har.

Nar vi horer om Kristi Himmelfart og Pinsen kan det lyde,
som Helligandens virke er begraenset til at veere en, der
kommer efter Jesus. Og nar man fremsiger trosbekendelserne,
hvor Helliganden naevnes som den tredje person i
Treenigheden, kan man fa indtrykket af, Helligdnden indtager
en mindre rolle end de to andre personer i den Treenige Gud.
Men nar vi leeser Bibelen er det tydeligt, at forholdet mellem
Gud Sennen og Gud Helligdnden er dybt og inderligt og, at de
er afheengige af hinanden. De er lige evige og handler altid i
indbyrdes keerlighed og samstemmighed.

Séledes er det jo Helligdnden, der kommer over den hellige
jomfru Maria og muligger Kristi inkarnation. Og ved Jesu dab
stiger Helligdnden ned i form af en due og ferer efterfolgende
Jesus ud i erkenen, hvor Han proves i fyrre dage.

Og efter Kristi Himmelfart er det Helligdnden, der videreforer
Kristi inkarnation i Kirkens liv, forstaet pa den made, at det er
Helliganden, der gor Kristus neerveerende for os i dag. Vi siger
for eksempel ikke: »Jesus frelste mennesker« - vi siger; »Jesus
frelser os.« Vi siger ikke; »Jesus talte kun til dem, der levede pd
Hans tid.« Vi siger; »Jesus taler til 0s.« Og ved Paske siger vi
heller ikke: »Jesus opstod« - vi siger; »Jesus er opstanden.«
Helliganden gor Kristus levende for de troende til alle tider -
bade dengang og nu. Det kommer allertydeligst til udtryk ved
nadveren, hvor vi under ritualet har den sdkaldte epiklese,
hvor preesten holder heenderne over oblaterne og vinen og
beder om Helligdndens neerveer, og at Kristus vil komme til
stede hos os i sakramenterne.

(5]



Men Helliganden gar videre end det. Helligdnden er ikke bare
til stede i Kirken ved gudstjenesten. Helliganden er den, der
skaber feellesskabet i Kirken - den der binder Kirken sammen
og giver hver enkelt af os vores kald i Kirkens liv.

Helligdnden styrker og vejleder os ogsa personligt i vores
trosliv, hvilket leder os tilbage til dagens Evangelielaesning.
For her siger Jesus til disciplene og til os; »Elsker I mig, s hold
mine bud!«

Og det er jo nok det sveereste ved at veere kristen; at holde de
bud Jesus har givet os. Jeg misteenker, at jeg ofte ved
konfirmationer ikke altid bliver lige populeer hos mange af
kirkegeengerne, nar jeg siger, at det at veere kristen ikke er gjort
med at veere debt og ga i kirke til hojtiderne. Men det er
sandheden: Vil du felge Kristus, sa er det noget, du ger hver
dag! Du kan ikke ngjes med at veere kristen ved hgijtider eller
pa meerkedage.

Og det er ikke nemt! Teenk bare pa nar Jesus siger: »Du skal
elske Herren din Gud af hele dit hjerte og af hele din sjeel og af
hele dit sind og elsk din neeste som dig selv.« Det kan veere
sveert nok at elske sin neeste. Men nar Jesus sa endda kraever,
at vi skal elske vores fjender og bede for dem, der forfelger os,
sd synes opgaven uoverskuelig - ja, den er umulig for os
mennesker. Og det handler ikke bare om det, vi kan kalde de
store bud, men ogsa de mindre bud, som Jesus har givet os.
Som at skulle forlige os med en, vi er uvenner med over
smating! Ikke at veere stolt eller hovmodig! Ikke at lyve!

Vi kan ikke leve op til det! Men forsta mig ret. Vi lever i en
falden verden. Vi er ikke perfekte - langt fra. Vi fejler - vi
rammer forbi madlet - vi synder - og det er er her, Helliganden
kommer os til hjeelp. For Helliganden viser os vores synd. Jeg
horte en gang en romersk-katolsk praest beskrive det pa
tolgende made. Syndsbevidstheden - Helligandens virke i os -

(6]



er som en lille skarp sten i hjertet. Nar vi synder, drejer stenen
rundt og skeer os i hjertet. Men hvis vi ignorerer smerten, sa
bliver kanterne pa stenen slebet runde, og vi meerker til sidst
ikke synden og synker dybere og dybere ned i synden og
kommer leengere og leengere veek fra Gud.

Vi skal meerke efter og lytte efter, nar Helliganden taler til os
og forteeller os, at vi synder. Og her er det fantastiske - her er
det gleedelige budskab: ndr vi oprigtigt bekender vores synder
for Gud, sa tilgives vi vores synd og renses for al vores skyld.
Og sd tager Helligdnden os ved handen og hjeelper os pa
benene igen og leder os ad den rette Vej til Gud. Ogsa selv om
vi falder igen og igen, hjeelper Han os op igen og igen, fordi
Han vil have, at vi alle skal frelses.

Sa Pinsedagen er en vigtig Helligdag for Kirken, og for dit og
mit liv. Helligdnden er Guds tilstedevaerelse i verden.
Helliganden er Guds tilstedeveerelse i Kirken. Helligdnden er
Guds virke i vores feellesskab med hinanden. Helliganden er
Guds virke i hver enkelt af os.

Lov og tak og evig eere, veere dig vor Gud, Fader, Sen og
Helligdnd, du som var, er og bliver én sand treenig Gud,
hajlovet fra forste begyndelse, nu og i al evighed. Amen.

(7]



FORMANDSBERETNING FKF 2024
Til fornyelse af kirken horer —
Kan vi leere noget af FKF's forste ar?

Ved Henrik D. Gautier

Almindelig del

FKF blev stiftet 17. november 1979 i Odense domkirke ved en
gudstjeneste, hvor der deltog 50-60 personer. I de
naestfolgende dr ndede foreningen sit hojeste medlemstal pa
omkring 90 personer. Olav Fog blev valgt til formand og holdt
sin fgrste formandstale ved landskonventet i 1980. Vi kan altsa
fejre et lidt skeevt jubileeum, 55ar, og min beretnings
almindelige del vil tage udgangspunkt i de forste fem
arsberetninger. Vi vil dermed fremholde udgangspunktet og
nogle af de erfaringer og refleksioner, der afspejles i
beretningernel.

Helt summarisk om baggrunden for dannelsen af FKF: I
1950’erne opstod det, der er blevet kaldt ”“Den nye
Hojkirkelighed”; i 1958 udsendte en kreds af preester det forste
nummer af bladet Re-formatio; og i perioden 1958-79 samledes
man til det sdkaldte Virring-konvent hos pastor Barsge.
Udover dette konvent fandtes flere lokale med, hvad vi maske
skal kalde, “kirkeligt indstillede preester” for at angive, at
kredsen omkring hgjkirkeligheden havde uskarpe konturer og

! Formandsberetningerne er trykt Igbende i Re-formatio og Olav Fogs er udgivet i:
Olav Fog: ... og blev menneske. Formandstaler 1984-2000, 2001; samt Olav Fog: ...
og blev menneske. Formandstaler 11 2001-2009, 2010.

(8]



rummede mange afskygninger. Feelles var foruden et serigost
begreb om kirkelighed, en sorg over tendenser i Folkekirken
og en tiltro til, at det var muligt at gore en forskel.

Da Barsge skulle gd pa pension, opstod spergsmadlet: Hvad nu?
Nogle gnskede at danne en forening som ramme om
hgjkirkeligheden og dens arbejde; medens andre var imod
foreningsmaessig organisering af kirkeligt arbejde. Foreningen
blev dannet, men kom kun til at omfatte en del af de
hgjkirkelige.

Olav Fog har givet en begrundelse for dannelse af en forening;:
dels at nar der ikke mere var et fast sted at mgdes, skulle man
have en foreningsramme - og dels at ikke enkelte personer
eller grupper kom til at dominere bevagelsen uden en bredere
tilslutning.

Der er god grund til at heefte sig ved disse neevnte forhold
omkring oprettelsen af FKF.

Dels, at der i beveegelsens dybe rgdder er en bekymring over
folkekirkens udvikling og i den sammenhzng et gnske om en
gen-teenkning af kirkens grundlag. Dels, at det var en
beveaegelse, der hentede sympatiserer fra meget forskellige dele
af Folkekirken og var ganske sammensat.

Desuden kan man ogsa heefte sig ved, at beveegelsen nok i
veesentlig henseende var baret af preester, men at den havde
tilslutning fra et betydeligt antal leegfolk, hvoraf mange var
inspireret af det 20. &rhundredes gkumeniske stromning og
havde opdaget, at der var kirkesamfund uden for Folkekirken,
som maske kunne ggre den rangen stridig som ”“verdens
bedste ordning”; ikke mindst fandt man inspiration i England
og Sverige. - Hvad preesterne i beveegelsen angik, var det folk,

[9]



der ikke var synderligt organisations- eller karrierebevidste,
men forst og fremmest passede deres sogne.

Haijkirkelighedens mangesidighed er ogsa Olav Fogs
begrundelse for, at hans formandsberetninger fik den form, de
tik - af teologisk stillingtagen til tiden snarere end
organisatoriske beretninger - nemlig at FKF kun var en del af
hgjkirkeligheden og ikke ville praesentere sig som mere, men
tage udgangspunkt i det feelles: De skulle veere refleksioner
over "Kirkens apostolske tro”.

Temaerne i de fem forste formandstaler

I sine fem forste formandstaler talte Olav Fog ferst om, hvad
FKF var og ville. 1980: Hvad er FKF? 1981: Fornyelse - vi vel
bede. 1982: Det kirkelige i fornyelsen. Derneest to taler om det
teologiske grundlag: 1983: Guds virkelighed; 1984:
Inkarnationen.

Hvad er Fellesskabet Kirkelig Fornyelse?

Dette sporgsmal er meget neerliggende emnet for den forste
formandstale fra 1980, og veegten ligger pa en understregning
af ”"feellesskabet”. Det er ikke tilfeeldigt. ” At bevare
feellesskabet i fredens band” bliver en opfordring til den
brogede flok, der har tilsluttet sig FKF. FKF er et
arbejdsfeellesskab. Men feellesskabet raekker ogsa ud til dem,
der er hgjkirkelige, men ikke har tilsluttet sig FKF, og til dem,
der har taget “den nye hgjkirkeligheds” anliggende til sig uden
at ville betragte sig som hgjkirkelige. De er kommet fra alle
kanter af det kirkelige landskab og beerer alle noget af deres
baggrund med sig.

(10]



Det rejser sa sporgsmalet: Hvad er det feelles hojkirkelige, og
det samledes i fire punkter som det, der er definerende for
hgjkirkelighed i den evangelisk-lutherske kirke.

Evangelisk-katolsk: Netop som evangelisk-lutherske kan de
hgjkirkelige betegnes evangelisk-katolske i fuld
overensstemmelse med Luther og Den augsburgske
Bekendelse. Katolicitet var Reformationens intention. Med
katolsk menes ikke blot ”for alle” og “overalt”, men hele den
apostolske tro, som har sin grund i den hellige skrift og er
overleveret i leere, tro og ordninger.

Man har beskyldt hgjkirkeligheden for at veere 3/4 -katolske.
Heroverfor heevder Fog, at den er 100% katolsk. Den
udspringer af den katolske kirke, som den blev fornyet ved
evangeliet i det 16. &rhundrede.

Eukaristisk: Eukaristi, der betyder ”taksigelse”, blev tidligt i
Kirken betegnelse for nadveren og nadvergudstjenesten. I
Dstkirken blev betegnelsen for nadvergudstjenesten “den
hellige liturgi”; i Vestkirken “messen”; i England efter
Reformationen “Holly communion/Sung Eucharist” o.l. I
Tyskland efter Reformationen bruger Luther betegnelsen
“Messe”, men den almindelige betegnelse blev ”Gottesdienst”,
hvorfra vi vel har vor betegnelse Gudstjeneste. Det er jo sadan
set udmeerket, men har selvfglgelig den begraensning, at det
kan deekke over andre former for gudstjenester end
nadvergudstjenesten og derfor mdske slorer forskellen pa dem.
Derfor har de hgjkirkelige, i hvert fald indadtil, brugt
betegnelsen “messe” om nadvergudstjenesten; og hvorfor
bliver der rynket pd neesen af det? Luther skrev selv en
“Deutsche Messe”.

(11]



Nadvergudstjenesten adskiller sig fra de andre gudstjenester
ved at veere indstiftet af Herren selv i den nat, han blev forradt.
Den rummer alt, hvad der er veesentligt: Her reekker Gud os
sin ndde i Jesus Kristus, der er levende til stede, og her bringer
vi vore “legemer som et levende, helligt, Gud velbehageligt
offer” ved Jesus Kristus, vor ypperstepraest. Her star vi i
teellesskab med ”den store hvide flok”. For guds trone. Uanset
om vi er mange eller fa.

Det er for hgjkirkeligheden naturligt at enske at omgive denne
hellige handling med sterste erbgdighed, gleede og tilbedelse
og lade dette fa udtryk i liturgien. Liturgien kan formes
forskelligt, men skal segte og veerdigt afspejle gudstjenestens
hellighed og dens fokus pa Kristus.

Ortodoks: Den ma ville den rette apostolske tro, og vi ma,
sammen med andre, veerne om de feelles, kristne
grundsandheder og modsige de afsporinger, der folger af den
almindelige sekularisering og ideologisering.

Men hertil herer ogsd et anliggende, som ikke mange tager sig
af: Kirkens forstaelse af sig selv; og hertil horer foruden
Skriften, sakramenterne og gudstjenesten ogsd embedet.
Kirken er ikke en statsindretning eller en demokratisk
forening, men stiftet af Kristus selv. Gud har ved Kristi
udsendelse af apostlene indstiftet det apostolske embede som
en Kristus-repraesentation.

Dette er baggrunden for hgjkirkelighedens modsigelse af
forskellige reduktioner af embedet og dets betydning.

Dkumenisk: Netop som evangelisk-katolsk er hgjkirkeligheden
pkumenisk indstillet over for alle katolske bidrag fra andre
kirker. Vi vedkender os ogsa at std i en vestlig og dansk
tradition, som vi ikke hverken kan eller skal lgbe fra.

[12]



Med disse fire punkter blev begrebet om hgjkirkelighed kort
sammenfattet, idet det understreges, at det hele horer med, og
at alle punkter er flettet sammen. Det er vel egentlig blot
kirkelighed og burde ikke vaere kontroversielt. Hojkirkelig er i
sin essens blot at fastholdelse Kirkens hellighed.

Fornyelse i Kirken og det kirkelige i fornyelsen

Nogle stikker os ordet “fornyelse” i neesen og siger, at der da
ikke er megen fornyelse over FKF og i at hive noget gammelt
frem. Hertil er at sige to ting: For det forste, at fornyelsen i
Kirken altid md funderes pd den apostolske overlevering. For
det andet, at vi i FKF ved, at fornyelsen skabes af Helligdnden,
og vi ved, at ogsé vi kan sta i vejen for Anden og i tidens lob
utvivlsomt er gdet fejl. Vor opgave er at bede og arbejde.
Udsagnet om ikke at ville bekymre sig pd Vorherres vegne
bliver med Olav Fogs ord nemt til ”fromt kling-klang”. Det var
en tendens i kirken i 1981. I dag er vi vel ikke sa meget
bekymrede pa Guds vegne som pa Folkekirkens. I dag er
problemet i Folkekirken mdske snarere at lave ”aktiviteter”
uden ogsa at lytte til Helligdnden.

Olav Fog beskriver i sin 1981-beretning en lang reekke meget
relevante ideer og initiativer, der dreftedes i FKF. Man var sig
bevidst, at deres realisering ville kraeve et stort arbejde og
starre tilslutning af medlemmer og en steerkere gkonomi. Der
blev holdt lokale konventer med tilslutning af medlemmer og
interesserede; i alt fandtes fire sadanne konventer med redder
forud for dannelsen af FKF og et nyt kom til. Der var en kreds
af dybt engagerede medlemmer. FKF deltog ogsa i tidens

[13]



debatter og samarbejdede med andre om forskellige
sporgsmal.

Men det samarbejde, man gnskede, var umiddelbart vanskeligt
at forene med kritikken af forhold i Folkekirken, og blev maske
iseer vanskeliggjort af, at de hejkirkelige var nemme at udpege
som fjender af tidens kirkepolitiske korrekthed og et bekvemt
moppeobjekt.

FKF sa en sekularisering af samfund og medier og en kirkelig
laden std til heroverfor; reelt en statsliggorelse af kirken. FKF
sa Folkekirken som en bekendelseskirke. De statslige
administrative rammer behgvede ikke at udelukke
bekendelseskirken; men Folkekirken gav plads til en
pluralisme, der reelt spreengte den i flere konfessioner eller
religioner. Der var reelt ikke noget forkyndelsesfeellesskab eller
feelles sakramentsforstaelse. Det var neerliggende at se den
feelles statslige administration som det, der alene holdt
Folkekirken sammen.

Hvad var da perspektivet i dette? Konsekvensen af at betragte
Folkekirken som en blot borgerlig indretning burde veere fuld
frihed dér indenfor til at danne forskellige konfessioner. Men
Olav Fog vurderede, at det ville underminere den politiske
kontrol med kirken, og derfor ville hverken politikere eller
kirkelederne tillade det.

For tiden diskuteres dobbelt medlemskab af Folkekirken og
andre trossamfund, og det kunne ses som en bevaegelse i den
retning. Det er neerliggende at se dette som en forleengelse af
tanken om Folkekirken som en blot borgerlig indretning.

Men parallelt hermed er der stadige krav om tilpasning til
tidens politisk korrekte “veerdier”. Hvordan det nu kommer til
at forme sig, ma vi nok indrette os pd, hvad Fog betegnede
som en kirke styret af et “autoriteert demokrati”. Hans rad: At
blive i Folkekirken og indrette os som en “undergrundskirke”

(14]



ligesom de gudelige veekkelser og preve at samtale med andre,
der er treengt af ”“den umenneskelige humanisme”. FKF er et
ringe redskab, men vi er ikke de eneste, der vil teenke sddan.

Fog understreger, at der behgver ikke veere tvivl om “den gode
hensigt” hos modernisterne - altsd dem, der vil bygge
fornyelsen i overensstemmelse tidsdnden: at “komme
mennesker i megde”, at “saenke teersklen” og lignende i og for
sig udmeerket. Det forer blot erfaringsmaessigt meget ofte til, at
kristendommen underordnes tidens ideologier. Men Tidens
yndlingstanker er ikke evangeliet, og de findes meget bedre
andre steder end i, hvad kirken preesterer.

Mekanikken er sa raffineret, at hvis man modsiger sddant,
anklages man for at forarsage splittelse, siger Fog. Splittelse
gar man vist udadtil ikke sa meget op ii dag i den rummelige
folkekirke; nu bliver man udskammet og anklaget for mangel
pa kristelig keerlighed og inklusion. Rummeligheden er ret
selektiv.

Olav Fog gennemgdr en reekke af den tids dominerende
feenomener, og de er stadig aktuelle: antinomismen; at alle er
guds bern; kvindelige preester; demokratismen forklaedt som
det almindelige praestedemme.

Fog hilser her den tids bibelske og karismatiske veekkelser
velkomne; gnsker blot, at de ikke bliver individualistiske
folerier, men forer ind i Kirkens feellesskab, bliver
sakramentale, kirkelige.

Kristendommens chance er ikke at efterplapre Tiden, men at
veere sig selv og dermed veere et alternativ til en verden, der er
ved at gd i oplesning. Kirken og dens gudstjeneste skal ikke
veere “moderne”, men netop “guddommeligt fremmedartet”.

[15]



For god ordens skyld: Vi mener naturligvis ikke, at en
alternativ verden pa troens grund er Gudsriget pa jord, men
det er en verden, som, trods synd, er mere sand, hvor det er
lettere at veere menneske og kristen, hvor verden er Guds
skabte verden - “med gjet som det skabtes himmelvendt”.

Det kirkelige i fornyelsen, som FKF har tilstreebt, kan ses i
fuldsteendig overensstemmelse med Grundtvigs kirkelighed,
som den kom til udtryk i hans skrift "Kirkens Genmeele” fra
1825. Grundtvig gik ikke til kamp for noget nyt, men for
fornyelse. Han sogte kirkens dybe redder, det kirken altid har
villet - en kirkelig fornyelse, som er ”historisk-kristelig”. Dette
begreb er neert besleegtet med Vinzenz af Lerins: det “der har
veeret troet altid, overalt og af alle”. Eller som det er formuleret
i FKF’s vedteegt: ” en udmentning af den danske kirkes sandt
katolske arv i tro, leere og ordninger, sddan som den har sit
grundlag i Skriften, er bevidnet i kirkens bekendelsesskrifter
og bevaret i kirkens tradition, seerligt i den ubrudte fejring af
messen”.

Efter dette rids af Feellesskab, Fornyelse og Kirkelig vendte Fog
sig i de neeste to formandsberetninger til det, som er Kirkens
grundlag: Guds virkelighed og inkarnationen.

Guds virkelighed og Inkarnationen

Guds virkelighed er centrum for al kirkelig fornyelse.
Teologien ma tage udgangspunkt i den levende Gud, som ikke
blot er det storste, vi kan teenke, men storre end, hvad der kan
taenkes. Denne virkelige gud er skjult, og vi kan kun neerme os
ham i tilbedelse og bon; og han kommer til os i sit Ord og

[16]



sakramentet - i inkarnationen. Herfra kan vi kende ham, sa
langt han lader sig erkende. Vi tror for at fa indsigt, siger
Anselm og Regin Prenter, som Fog tager udgangspunkt i.
Troen er i sidste ende en forudseetning for indsigt i sandheden
og virkeligheden.

Virkelighedens problem er ogsd i dag meget aktuelt. Hvis
teologien tager udgangspunkt i det suveraene menneske, i os,
vil Gud kun blive en menneskeskabt gud, der kun findes pa
menneskets betingelser. Teologien vil ikke komme til at
omhandle Gud, men ”gudsbegrebet”.

Denne tolkning af Gud har universiteterne leenge veeret i gang
med, siger Fog. - Det er vist ikke mindre aktuelt i dag end for
50 ar siden og afspejler sig ogsa i megen folkekirkelig diskurs
og aktivitet.

I sin tale fra 1983 neevner Fog, at han synes, at
missionsbevaegelserne tidligere har svigtet teologien ved en
ufrugtbar modstilling af leeren og livet; men han glaedede sig
over dannelsen af Menighedsfakultetet, som han forventede
kvalificeret teologi fra. Men han ser en forudseetning heri, at
teologiens genstand ikke bliver det dede bogstav, men den
levende Gud. - eller sagt kort pd en anden made: “livet” findes
bade i modet med Herren i Bibelens ord og i eukaristien. Men
tilbage kan blive en forskel i synet pa det teologiske studium.
Hvad FKF angar, har vi altid haft dygtige teologer, men
flokken er blevet mindre talrig, og nye talenter kunne maske fa
sveert ved at gore karriere pa de forskellige hgjere
leereanstalter, ligesom de har ved at f& preesteembede.

Den kristne teologi er ikke filosofisk. FKF skal ikke
argumentere pd verdens og samfundets almindelige

(17]



betingelser. Vi skal betragte al ting under den synsvinkel, at
Gud er mere virkelig end vi.

Denne forstdelse af teologien og videnskaben i det hele er ikke
i modstrid med at ville benytte alle videnskabelige metoder;
man skal blot gore sig klart, at der er greenser for, hvor neert vi
kommer pa virkeligheden, og p4, at der er en ikke ualmindelig
fare for af ga ganske meget fejl.

Inkarnationen er ngglen til forstaelse af hgjkirkeligheden: at se
Kristi kirkes herlighed - Kristi fortsatte inkarnation og neerveer
i Kirken, uafheengigt af statens eller folkets vilje. Den historiske
hgjkirkelighed udsprang efter Rationalismens og Pietismens
epoke af genopdagelsen af det sakramentale liv. 2

Kristi naerveer gores ikke aktuelt ved seerlige intellektuelle eller
felelsesmaessige krumspring. Kristendommen er aktuel i og
med, at Kristus er til stede i sakramentet.

Praesten skal veere ydmyg; hans virke er ikke funderet i egen
magt eller talent, eller i at han ger sig interessant, - men i at
han udferer Kristi kald. “Gor dette”. Kirkens embede er i den
forstand Kristi eget embede.

Gudstjenesten og dens form er derfor ikke ligegyldig, men ma
udtrykke Herrens reale neerveer. Og det ma have liturgiske
konsekvenser.

Inkarnationen og Kristi to naturer er teologiens kerne.
Kristologien udmenter sig i forstaelsen af Kirken, dens
embeder, sakramenter og gudstjeneste. Dette er ikke

2| Danmark er det Grundtvig og senere andre, der gar forrest, og den samme
bevaegelse sker samtidigt andre steder i den lutherske og i den anglikanske og
romersk-katolske kirke, hvilket, i hvert fald herhjemme, er et underbetonet traek.

(18]



“yderveerker” i modseetning til noget “egentligt”, som maske
endda kun udfolder sig inden i det enkelte menneskes indre.

Kirken er ikke tidlgse ideer, men historie, noget der har taget
skikkelse i tid og rum. Kristendommens folkelige udformning
kan variere, og har altid gjort det, men det ma holde sig pa
apostolsk og feelleskirkelig grund.

Kirken er ikke en statsinstitution eller forening, men Kristi
legeme. Som Kristi legeme er Kirken ikke summen af sine
medlemmer, men en organisme, repraesenteret ved sit hoved,
Kristus. Nar Kristus er Kirkens sande Herre og repreesentant,
kan kirken her pa jorden kun repraesenteres af dem, der
repraesenterer ham. Hvem er det? - Det er de troende. Men det
giver ikke magt i jordiske anliggender, men giver alene adgang
til Gud i forening med Kristus i bon og offer og pligt til at
vidne om ham (1. Pet. 2,9; Rom 12, 1-2).

Det er det, der kaldes ”det almindelige preestedemme”, eller
mere korrekt “de troendes preestedemme”. Men troen er skjult,
og vi kan ikke udpege det preestedomme. Det “almindelige
praestedemme” er i sin grund et privat anliggende.

Men Kristus har indstiftet det apostolske embede: et hyrde- og
leereembede, som er videregivet ved bon og handspaleggelse,
for ved Ordet og sakramenterne at lede hans folk. Kristus er
sakramentalt neerveerende i embedet.

Menighedsrdd er ikke en del af kirkens veesen, men et
demokratisk organ til at styre de af medlemmerne tildelte
pkonomiske midler og kirkens civile administration. De
frivillige kirkelige organisationer er en anden sag.

[19]



Som mange andre beveaegelser i kirken er FKF opstdet som
reaktion pa et forfald. Dette forfald skyldes ikke de enkelte
keetterier. Sddanne har der altid veeret. Forfaldet er mere
grundleeggende: Man har glemt inkarnationen: ” At
kristendommen er Christus preesens, inkarneret sakramentalt i
historisk nutid, en historisk begivenhed, som er den samme
dengang og nu, og som vi personligt inddrages i her og nu.
Dette er apostolsk, feelleskirkelig, katolsk kristendom, og det er
dét, vi som hgjkirkelige vil fastholde vor kirke pd”.

Seerlig del

I formandsberetningen fra 1984, som var Olav Fogs sidste i
ferste omgang som formand, sammenfattede han sine
vaesentligste bestraebelser i to punkter:

For det forste: At holde sammen pa denne brogede flok af
individualister, som han betegner de hgjkirkelige. Nar det
neevnes forst, kan det kun skyldes, at det har veeret
udfordrende; det er faktisk ogsa et hovedtema i Fogs forord til
bogen med formandstalerne. Jeg kan ikke vurdere Fogs indsats
i denne henseende i de forste fem &r; men set over det lange
tidsrum, der er forlgbet siden, tror jeg, man ma sige, at det ikke
er lykkedes s& godt, som det vist burde.

FKF’s medlemstal kulminerer efter ca. fem ar. Fog naevner, at
der har veeret en afgang ved dedsfald og udmeldelser, uden at
der har veret en tilsvarende tilgang. Hvordan medlemstallet
har udviklet sig i detaljer i de folgende &r, har jeg ikke
undersggt, men den overordnede udvikling har veeret en
reduktion.

Det kunne synes, at den speendvidde, der har veeret i
hgjkirkeligheden allerede ved dannelsen af FKF - og selv den,

[20]



der var i medlemskredsen, har man haft sveert ved at omfatte.
Det er et forhold, der ma kalde pa eftertanke - ogsa selvom den
stadig stigende vanskelighed ved at fa plads i Folkekirken som
hgjkirkelig nok har vaeret den afgerende faktor for den
medlemsmeessige tilbagegang.

Det andet punkt, Fog naevner, er bestraebelsen pa at bringe
vort anliggende ud. Han naevner en raekke initiativer:
konventer (landskonvent og lokale konventer), familielejre, et
diakonalt initiativ, Re-formatio, bogudgivelser og debatindleeg.
I en af beretningerne neevner Fog, at bestyrelsen er blevet
kritiseret for ikke at deltage mere i den offentlige debat; men
det er ressourcekraevende og bliver overvejende madt med
manglende forstaelse og vilje til dialog.

Fog fastholder, at FKF ikke er hgjkirkeligheden, men et
arbejdsfeellesskab. Og han ma hvert ar beklage, at der ikke er
naet mere. - Vi ma vist sige, at der blev preesteret en hel del.

Opgaven i dag er den samme som i 1979: Som jeg ser det: At
sige hvad “kirke” og "kirkeligt” er pa det apostolske grundlag.
Tyngden i det hgjkirkelige arbejde har gennem tiden ligget i
sognene og deres gudstjeneste. Dette grundleeggende arbejde
bliver i sagens natur naermest umuligt, nar vilkarene for
hgjkirkelige for at fa preesteembede er, som det er. Fog er
allerede i begyndelse af 80’erne inde p4, at vejen frem kan
blive som “undergrundskirke”, som veaekkelsernes
konventikler.

Hvad der skal erstatte eller supplere dette arbejde, kan vi vist
ikke sige; men jeg skal vende tilbage til, hvad vi forsgger. -
Forst vil jeg dog tillade mig en bemarkning, som maske er

[21]



vanskelig at formulere. Der er mange mellemregninger, men
dem skal jeg her springe over:

Fejringen af eukaristien, nadvergudstjenesten, messen er
Kirkens dndedreet og skal neevnes igen og igen. Det er
hgjkirkelighedens historiske rolle at fastholde dette; jeg skal
ikke udrede det naermere.

Men vi skal veere opmaeerksomme pa at kunne tale om andet
ogsa - og iseer ikke give indtryk af, at hgjkirkelighed handler
om ceremonier og den korrekte mdde at gore tingene pa.
Der vil altid veere en tendens til at rette den slags
beskyldninger mod os. Men selvom der ikke er nogen
hgjkirkelig, der vil mene det, skal vi veere opmaerksomme pd
ikke at give det neering.

Der har altid veeret en fare forbundet med at ville forme den
fuldkomne liturgi og glemme de rige og legitime lokale
variationer i liturgien.

Til arets konkrete arbejde:

Der har veeret holdt 4 bestyrelsesmader siden sidste
landskonvent. Det er som i “gamle dage”, men flere end i en
arraekke, og det har ikke veeret for mange, for der er en del at
tage fat pa.

Mest tid er nok brugt pa hjemmesiden. Den har haft en
interimistisk form i nogle ar og har veret dreftet flere gange,
men nu synes der at veere truffet en beslutning, der kan
realiseres; og det vil veere en prioritet at f4 den feerdiggjort i en
enkel form, men med flere faciliteter end tidligere.

[22]



Vi har noget stof fra den gamle hjemmeside, der gik ned, men
vil gerne til stadighed fra medlemmer og andre have stof, som
kan veere et reservoir af oplysning om hgjkirkelighed eller kan
veekke “forbipasserendes” interesse.

Medlemssituationen og skonomien er ogsa et tilbagevendende
punkt. Medlems- og abonnenttallet er relativt stabilt, men der
er en del, der ikke betaler eller betaler meget uregelmeessigt.
Ikke mindst portostigningen fra nytar 2024 gor det nedvendigt
at se kritisk pa interessen for bladet og for at huske at betale
kontingent eller abonnement. Kassereren og vor revisor har
udfeerdiget et regneark over betalingerne de sidste fem &r, sa vi
har kunnet danne os et overblik. Der er netop med det seneste
nummer af Re-formatio udgaet opkraevning med alvorlig
pamindelse.

Vi har haft blikket rettet mod tendensen gennem flere ar til
underskud pa konventet, og vi kan gleede os over, at der nu
tilsyneladende er kommet nogenlunde balance.

Re-formatio er med en god maneds forsinkelse nu udsendt.
Forsinkelsen skyldtes ikke de gode bidragydere, men at jeg var
blevet involveret i et publikationsprojekt, som greb om sig.

Jeg har overtaget tryk og ekspedition af Re-formatio, som i
mange ar har veeret varetaget af Rene Yde og hans mor, og jeg
har haft god praktisk “hjemmehjeelp”.

Re-formatios Forlag har faet mere ordnede forhold. Som
tidligere naevnt er restoplaget samlet, og ekspeditionen
varetages af Brian Schenberg. [Ekspeditionen er efterfglgende
overgdet til Re-formatios redaktion via FKF’s nye hjemmeside
hoejkirkelig.com].

(23]



Med seneste nummer af Re-formatio er udsendt et opdateret
katalog over forlagets boger.

Forlaget forventer i den kommende periode at kunne udgive
Olav Fogs omfangsrige veerk om embedet.

Olav Fogs formandsarkiv star hos mig og er i rimeligt god
orden og tilgeengeligt efter aftale, men afventer en naermere
fortegnelse, som kunne gore det mere brugbart i et leengere
perspektiv.

Hvad FKEF er i det leengere tidsperspektiv, ved vi ikke. Tiden er
ikke med os. Men der er andre end os, for hvem tidsanden ikke
er kristeligt tiltreekkende, og kan vi sprede nogle enkelte fro
hos dem, udretter vi maske alligevel noget.

Vi skal ikke tilpasse os tiden, men vi skal undga at stille
ungdige barrierer op og huske Fogs understregning af, at de
hgjkirkelige altid har veeret en broget flok, og at de er kommet
fra mange baggrunde.

Jeg kvier mig ved at bruge ordet “rummelighed”; det er ved at
blive "newspeak”. I hvert fald synes Folkekirken at have sveert
ved at rumme os. Men vi skal gerne kunne have en god
samtale med alle, for hvem kirkelighed, apostolicitet og Kristi
reale neerveer i eukaristien er virkelighed.

Jeg vil gerne takke bestyrelsen for dens arbejde; iseer Brian
Schenberg for at bringe fornyet energi ind i arbejdet. Jeg vil
ogsd takke René Yde og hans mor for i en drreekke at have
varetaget en del af det praktiske arbejde med Re-formatio. Og
jeg vil takke vor utreettelige kasserer for omhu og stor
hjeelpsomhed. Alle som pa den ene eller anden made i arets lgb
har bidraget - og for hilsener: stor tak!

[24]



Brudstykker af draftelsen efter formandsberetningen

Fra dreftelsen efter formandsberetningen skal her i stikord
gengives enkelte temaer:

Det blev fremheevet, at begrebet ”historisk nutid”, som Fog
anvendte (1984) henviser til et veesentligt treek ved den
hgjkirkelige made at anskue kirke og kristendom pa: Guds ord
og handlinger er talt og sket i historien, som er overleveret os,
og som er levende tilstede i Ord og Sakramenter - i
abenbaringen - i Ordet, der modtages, i Kirken som Kristi
legeme og i dens apostolske ordning, i liturgien, iseer i Kristi
neerveer i Skriften og i taksigelsen og sakramentet.

Der blev peget pd faren ved, at en treengt og marginaliseret
beveegelse, som hgjkirkeligheden er, lukker sig om sig selv og
indsneevrer sit fokus, herunder til maden at fejre gudstjeneste
pa. Med de svage ressourcer bliver det ogsa vanskeligere at
fastholde hgjkirkelighedens oprindelige insisteren pa at soge
Kirkens fulde enhed.

Der blev peget pa det gavnlige i at tage hajkirkelighedens
historiske udgangspunkt frem og naevnt en reekke personer,
der i deres samtid var med til at preege Folkekirken; herunder
neevntes ogsa Teologisk Oratorium.

Der var en af forstaelse af realpraesensen, der rakte ud over
nadveren og praegede hele kirkeforstaelsen og opfattelsen af
dagliglivet.

[25]



Kirke er ikke bare noget vi gor, men noget der er.

Virringkonventet og andre konventer, FKF og SAF er ikke hele
hgjkirkeligheden, men har veeret en platform i Folkekirken,
hvor man kunne ytre sig fagligt og praktisk.

Fokus pa liturgien har altid veeret et centralt anliggende og er
det ogsa nu; bade fejringen af liturgien og kritik af liturgisk
uforstand og hittepdsomhed i samtiden. Hgjkirkeligheden
bringer dog sit anliggende i fare, hvis det opfattes sddan, at
den udelukkende fokuserer pa liturgi. Der blev givet udtryk
for, at man ensker at kunne fejre den store liturgi og
tidebennen, men gerne ser flere former af messen og ben til
brug i forskellige sammenhaenge.

Det er af kritisk betydning, hvis hgjkirkeligt sindede ikke kan
fd embede i Folkekirken. Det vil ogsa vere en udfordring, hvis
hgjkirkeligheden, som Fog er inde pa, méske ender i
husmenigheder.

Det vigtige er ikke at veere med i en forening. Den er en
praktisk foranstaltning, et taleror. Men den er ogsd et
feellesskab om, hvad det er, der er pa spil. Det blev neevnt, at
lidelsesfeellesskabet fylder meget hos Paulus. Og at det er
vigtigt at ville veere med til at beveege sig i en retning.

Ref. HDG

[26]



Reformationen — brud eller kontinuitet. Del Il
Essay over

Thorkild C. Lyby: Kirkespreengningen og Danmark.
Reformationshistoriske overvejelser, 2017

Ved Henrik D. Gautier

I forste del af denne artikel blev det vist, hvordan Thorkild
Lyby i lighed med nyere forskning anskuer
reformationsprocessen i en international kontekst som en lang,
glidende proces, hvis udfald ikke var givet pa forhand. I denne
del skal vi se pa Lybys fremstilling af Reformationen i
Danmark.

Lybys tilgang er at seette begivenhederne i Danmark ind i den
internationale sammenheng pd en made, sa de danske
seertreek tydeliggores; samt mere indgdende at behandle en
raekke af de feenomener, der har veeret omdiskuteret i dansk
forskning. Sammenfattende vurderer Lyby forlgbet i Danmark
som i udpreeget grad kendetegnet af verdslige stridigheder og
magtkampe, der forer til borgerkrig og en kirkelig reformation
gennemfort ved et statskup. Det traditionelle billede af
preedikanternes og borgerskabets rolle i begivenhederne far
sdledes en mere tilbagetrukken placering.

Lyby tager udgangspunkt i Christian II's kirkepolitik, som han
ser som del at et almindeligt europeeisk menster: En steerkere
kongemagt stgttet pa borgerstanden i stedet for pad adel og

[27]



gejstlighed. Kirkepolitisk tilstreebes reformisme og
nationalkirke: Kirkens jurisdiktion begraenses, preesternes
residenspligt skeerpes, kirkegodset ma ikke foroges, kirkelige
afgifter skal begreenses, gudstjenestens eestetiske niveau skal
hgjnes samt oprettelse af en kirkelig domstol i Roskilde, sa
sager ikke leengere kan appelleres til Rom.

Kirkehistorikeren J. Oscar Andersen vurderede kongens
kirkepolitik som ikke luthersk, men reformkatolsk; og
historikeren Torben Svendrup vurderer kongens reformisme
som bdret, ikke af teologiske betragtninger, men enske om at
styrke kongemagten; men at dette naturligvis ikke er i
modseetning til en styrkelse af den nationale kirke.

J. Oscar Andersen har i sit banebrydende og stadig
grundleeggende veerk ”Overfor Kirkebruddet” (1917) den
meget interessante observation, at Luthers kamp
grundleeggende ikke var kirkepolitisk, men en protest mod
afladshandel og andre misbrug, og han kom til at sta i en uklar
position mellem radikal heevdelse af skriftautoriteten og en
konservativ samfundsopfattelse, der gjorde det vanskeligt at
omseette hans evangeliske kristendomsforstaelse til praktisk
politik. Den norske kirkehistoriker Oluf Kolsrud
konkluderede, at ”[Luthers] standpunkt i kyrkjelige
organisationsspursmaal er skiftande og ugreide”.

I 1. Del af denne artikel blev i den bredere europeeiske kontekst
neevnt, at man ikke kan bruge udtrykket “luthersk” som et
entydigt begreb, og Lyby understreger her igen, at det ogsa
geelder i den danske diskussion. Man ma i enhver
sammenhang praecisere, hvad man mener med "luthersk”.

(28]



Lyby gennemgar forskellige forskeres opfattelser af den
danske reformations hovedskikkelsers teologiske
standpunkter, altsd treekkene af luthersk, zwingliansk,
reformkatolsk, bibelhumanistisk. Han ser M. Schwartz-Lausten
som en hovedforfatter, men bebrejder ham, at han “for
klarhedens skyld” bruger anakronistiske begreber og derved
fortegner sandheden i dens kompleksitet; ligesom hans brug af
begrebet “konfession”: Reformationskampen er netop ikke et
opger mellem ”konfessioner”; men dannelsen af
konfessionerne er et resultat af opgeret, ikke forudseetningen!

I et afsnit ”Uklarheden som fortolkningsnegle” understreger
Lyby, at det er en negleforudseetning for at forsta situationen,
”at ingen af de agerende har kunnet forestille sig, at kirken var
ved at blive spreengt”.

Han peger p4, at kirken i senmiddelalderen havde
gennemlevet tilsvarende rystelser og havde overlevet - som en
helhed. Han peger p4, at dette pa sin side kan have fdet paven
og andre akterer til at undervurdere situationens alvor og
dermed bidraget til en generelt uansvarlig adfeerd.

Lyby peger i denne forbindelse pd den udstrakte brug af
begrebet om “koncilsreservation”; altsa at man fremsatte et
synspunkt med det forbehold, at et senere “almindeligt, frit
koncilium” kunne enes om noget andet; et synspunkt, der
bliver meningslest, hvis man ikke har set sig som stdende i den
samme kirke.

Det er vigtigt at holde fast i, at Luther altsd sa sig som stdende i
denne ene kirke. I det leengere forlgb blev det imidlertid
vigtigt, at han samtidig med denne position anskuede “den
usynlige kirke af troende” som det afgerende, medens
institutionen sdledes blev af sekundeer betydning. Det var

[29]



imidlertid ferst med Melanchtons traktat om paven fra 1537, at
der kom en principiel underkendelse af pavedemmet.

Lyby vil som forstdelsesnggle tale om, at der eksisterede
forskellige “trosretninger” inden for den kirkelige helhed -
men ikke “konfessioner”, hvad han forstdr som en religios
kategori over for en juridisk-politisk belastet kategori.

Det betyder ikke, at der ikke i visse situationer var juridisk
grundlag for de kirkelige myndigheder for at skride ind over
for de evangeliske, men der herskede delte meninger om, hvad
der var tilradeligt eller rigtigt.

I et afsnit “Kirkebrud og kirkespreengning” definerer Lyby
disse to begreber, sa de kan tjene hans analyse. ”Kirkebrud”
kan bruges om enkelttilfeelde; sdledes som det er set gennem
hele middelalderen. Som eksempel pa noget sadant neevner
Lyby, at der i 1521-22 i Wittenberg skete principielle indgreb i
gudstjeneste- og kirkeordninger, udenom det lovlige hierarki,
men der blev ikke grebet ind; og han papeger, at der altid har
fandtes afvigende gudstjenestepraksis; men frem for at tale om
spreengning vil han tale om brud, der kan vaere tegn pa
begyndende spraengning.

”Kirkespraengning” er, ndr “den middelalderlige helhed
spaltes op i klart definerede og over for hinanden klart
afgreensede samfund ... en fra alle sider erkendt teologisk,
kirkepolitisk og juridisk adskillelse mellem kollektiver - og
dermed ogsa en adskillelse mellem etablerede institutioner”.
Séledes ser han begyndelsen pa spreengningen ved rigsdagen i
Speyer 1526, hvis resultat fortolkedes som indferelse af
reformationsret for de enkelte fyrstendemmer. Og den
endelige spreengning indtreeder med Tridentinerkoncilet 1545-

(30]



63 og den rigsretlige anerkendelse ved religionsfreden i
Augsburg 1555.

Lyby vier herefter flere afsnit, i alt ca.70 sider, til forstaelse af
bispeembedet og dets stilling i den internationale og i den
danske kontekst. Det er centralt pd grund af embedets
konstituerende og praktiske betydning i Kirken og som
kastebold pé den politiske scene.

I et afsnit Bispeembedet og samfundet understreger Lyby, at
det er nedvendigt at forstd, at bispeembedets stilling i
1530’erne ikke kan anskues ud fra senere syn pa det. Han
fremheever to forhold, hvorved det senmiddelalderlige
adskiller sig: I forhold til samfundet og til paven: 1)
Middelalderkirken er ikke gennemorganiseret og effektiv, og
forholdet til Rom er fjernt, ligesom der er en indbygget
speending mellem bispeembedet og paven. Generelt bliver
bispeembedets position gennem senmiddelalderen
undergravet af fyrste og pavedemme. 2) Biskopperne spiller en
hovedrolle i udbredelsen af den vestlige kirke, der ses som
universalistisk; men lokale forhold er afgerende. Kirken bliver
teet knyttet til staten, der har brug for dens administrative
ressourcer og samlende kraft, medens den har brug for
beskyttelse i det verdslige samfund. Der er to retssystemer i
det samme samfund, det verdslige og det kirkelige, og det
ferer til bade speendinger og enske om samarbejde. Denne
integration af kirke og stat ses overalt i middelalderens
Europa.

De danske biskopper blev siden det 15.arhundrede taget af
hgjadelen og havde saede i rigsrddet. De kunne ikke stotte sig
pa hverken kongen eller paven, men alene pa deres adelige
standsfeeller, som dog var en usikker allieret i takt med at

(31]



mulighederne for at & del i kirkegodset tegnede sig. Af de
sidste katolske biskopper havde ingen en teologisk
uddannelse, og de var sdledes darligt rustede til diskussionen
med protestanterne.

Frederik I arbejdede mélbevidst pa at styrke kongemagten pa
bekostning af adel og kirke. Han begyndte med kirken; man
kan sige, at opgoret med adelen strakte sig fra Christian III til
eneveldens indferelse 1 1660. Set fra kongemagtens synspunkt
kunne en kongelig nationalkirke bedre bygges pé Bibelen end
pa embedet/kirken. Lyby beskriver en reekke kongelige
initiativer, der favoriserer praedikanterne og gradvist
marginaliserer biskopperne, ogsa fra rigsrddsadelen. Kongen
tiltager sig reelt og offentligt retten til at bestemme, hvem der
skal veere eerkebiskop.

P& Herredagen 1526 bestemmes, at valget af biskopper
fremover ikke skal konfirmeres i Rom, men af serkebiskoppen.
Da den af kongen udpegede eerkebiskop imidlertid hverken er
godkendt i Rom eller rettelig indviet, s& er der her tale om et
reelt brud pd kirkeordningen, og bispevalgene lagt i heenderne
pa kongen. I de folgende ar udnaevner kongen flere biskopper,
mod betaling mv.; reformkatolikken Poul Helgesen betegner
disse biskopper som ”skinbiskopper”, “pseudepiscopi”.

Lyby behandler er lang raekke enkeltelementer i udviklingen i
disse ar, hvorunder kan bemeerkes, at betegnelsen “luthersk”
bruges om keetteri eller som skeaeldsord, mens det er legitimt at
stotte “de evangeliske”, og sddan kan bade den danske konge
og andre fyrster agere uden at bryde handfeestning eller
aftaler. Kongen dbner for, at man kan danne en evangelisk
”“frikirke” under hans beskyttelse.

Lyby ser den dybe arsag til bispeembedets miskredit og
afmagt i, at biskopperne var blevet verdslige fyrster og ikke
ville give afkald pa dette. At de sdledes var blevet en del af det

(32]



verdslige magtapparat blev af mange set som hovedarsag til
misforholdene i kirken.

Ved Frederik I's ded findes altsd i Danmark to slags biskopper:
paveligt bekreeftede og ret ordinerede og kongeligt udneevnte
og bekraeftede. Det kan neermest betragtes som et
saeekulariseret, administrativt embede. En af disse biskopper
har en “viebiskop” til at forrette de kirkelige handlinger.

I forbindelse med en praesteindseettelse i en kongelig
patronatskirke bliver traditionel katolsk liturgi forbudt og
betegnet som ”ukristelige ceremonier”.

Lyby sammenfatter udviklingen som en ”jeevnt
fremadskridende reformation”, der brat afbrydes ved kongens
ded 1533 og den borgerkrig, der bryder ud. Man stod med en
”gammelkatolsk nationalkirke og en kongeligt beskyttet
evangelisk frikirke med hver sin retsopfattelse”.

Lyby gennemgdr forskningens forskellige tolkninger af
forlgbet i den kongelase tid, udbruddet af borgerkrigen
(Grevens Fejde), valget af Christian III og hans erobring af
magten.

Efter Christian I[II’s knusende militeere, men gkonomisk
odeleeggende sejr handlede han hurtigt: Arresterede
biskopperne og beslaglagde kirkens gods. Han loste saledes pa
én gang det skonomiske og kirkelige problem. Han
kontrollerede magten og kunne diktere en kirkepolitisk
lgsning. “Med den kebenhavnske reces af 30.oktober 1536
indfortes officielt reformationen i Danmark, saledes at forst3,
at det bispeembede, der siden oldkirkens tid havde veeret
opfattet som beereren af kirkens identitet, nu var afskaffet.”

Lyby rejser derefter sit tilbagevendende sporgsmal: I hvilket
omfang er der tale om brud og kontinuitet? Bispeembedets

(33]



afskaffelse og inddragelsen af kirkegodset er ubestrideligt et
brud. Men bag dette ligger en leengere udvikling i retning af
"affeudalisering” og styrkelse af centralmagten, som beted, at
biskoppernes stilling som lensmeend i leengden var uholdbar.
Historikeren Troels Dahlerup s& denne langtvarende tendens
til “affeudalisering”, som en hovedforudseetning for
Reformationen. Lyby tilslutter sig ligeledes historikeren Astrid
Friis” vurdering, at det ikke var en kirkepolitisk, men en
gkonomisk og magtpolitisk aktion at arrestere biskopperne.

Der er almindelig enighed om, at Christian III var
“wittenberger”, men der forela ikke noget kirkepolitisk
program efter afskaffelsen af bispeembedet. Efter et leengere
arbejde udstedtes Kirkeordinansen af 1537. Man ville ikke en
ny kirke, blot udrense de katolske logne af den hellige,
almindelige kirke. Preedikanterne sondrede mellem den
hellige, almindelige kirke, som ikke kan fare vild, og
biskoppernes kirke, som altid vil fare vild.

Vurderingen hos Lyby er, at ndr man afskaffer det beerende led
i den traditionelle kirkelige struktur, embedet, sd er det
grundleeggende. Det bispeembede, der siden oprettes, er
grundleeggende et superintendentembede.

Kongens rolle i kirken, bortset fra den reelle magt, er, at han nu
efter Reformationen skal ”elske og dyrke Gud og beskeerme
hans hellige ord og leere” - dette i forhold til tidligere, hvor
kongen skulle “forsvare og opretholde den hellige kirke”.

Er der sa ikke tale om kirkebrud og grundleeggelse af en ny
kirke? Hertil svarer Lyby, at det beror pa, hvilken
kirkeopfattelse man har.

(34]



For Lyby er det sporgsmalet om tidens store valg mellem
embedet og skriften/ordet. Hvis den hierarkiske
embedsstruktur er gudgivet og hellig, er det tale om
spreengning og grundlaeggelse af en ny kirke. Hvis den kristne
kirke er det usynlige samfund af troende, der giver sig til
kende ved forkyndelsen af evangeliet i ord og sakramenter,
medens den ydre organisationsform er underordnet, sa har
man ikke med bruddet med den traditionelle embedsstruktur
sat sig uden for det kristne feellesskab.

Man fastholder da ogsa den sakaldte “koncilsreservation, altsa
at en beslutning er geeldende, indtil et kommende koncil matte
beslutte anderledes. Man fastholder altsd bade en anerkendelse
af koncilet og betoning af Reformationen som en
tilbagevenden til det oprindelige. - Hvad er det oprindelige? -
jfr. s.33, hvor Lyby betegner bispeembedet som siden
oldkirken beereren af Kirkens identitet -?

Der kom aldrig et koncil, og i praksis var man parat til at ga
sine egne veje, om ngdvendigt ad infinitum, som Lyby siger.
At der aldrig kom en tilbagevenden til en entydig kirke- og
kristendomsopfattelse, men at man var gledet mod en
fuldsteendig spreengning, den erkendelse kom ferst
efterhdnden.

Feengslingen af biskopperne var et statskup. Uanset, hvad man
mener om bisperne, var de et legitimt element i statsapparatet,
og deres feengsling et brud pa forfatningen.

I fortseettelsen gik man mere lempeligt til veerks mod klostre
og domkapitler. Man kan sige, at man huggede hovedet af
kroppen og tog magten; jo leengere man kom ned i systemet, til
den almindelige dagligdag, jo mindre zendredes de forste
mange ar.

(35]



Kirkespraengningen erkendes fgrst langsomt. Men fronterne
stivner efterhdnden i uoverstigelige barrierer. I princippet
betragtedes det kristne vesterland stadig som en helhed,
selvom kirkeinstitutionen var gaet i stykker, og fyrsterne
optrddte hver for sig og som herrer over kirken. De
“konfessionelle” greenser forblev leenge diffuse.

Under overskriften Langvarig uklarhed i Danmark redegor
Lyby for udviklingen efter Reformationen: Preesterne fik en
ngdterftig indfering i det lutherske, men fortsatte overvejende
i deres embeder; mange katolske skikke levede videre.
Schwarz-Lausten har udredt, hvordan fronterne selv i de
hgjeste kredse ikke var skarpe: Christian III far gjort sin bror til
dombherre i Koln og siden fyrstbiskop af Hildesheim, altsa to
katolske embeder, selvom han var evangelisk opdraget og
allerede evangelisk biskop i Slesvig. En af sine sgnner prover
han at fa gjort til eerkebiskop i Bremen. Han indgar 1544
Speyertraktaten med kejseren som grundlag for sin
udenrigspolitik, og han prever at fa sin sen Frederik (II) gift
med en datter af kejserens bror, og han svigtede sine trosfeeller
i den Schmalkaldiske krig. - Lybys vurdering er, at der ikke
skal ses en modseetning mellem tro og politik: For kongen var
rigets interesser hans overordnede ansvar for Gud og
mennesker. Man kan sige, at den moderne adskillelse af
religion og politik og den moderne orientering ud fra
nationalstatens interesser pa bekostning af den sterre helhed
her begynder at gore sig geeldende.

Der blev ogsa fortsat ansat katolikker pa fremtraedende
pladser: Rektoren i Malmg 1596-1605; professor, preest og
biskop Laurids Scavenius 1597-1626. Mange, ogsa
preestesgnner, tager til jesuiterkollegier i Nordtyskland; de er

(36]



gode og billige. Salmedigteren Sthen udsendte et antijesuitisk
skrift, men sendte dog sine tre sgnner pa jesuiterkollegium.
Mange konverterede og missionerede, ndr de kom hjem, for en
tilbagevenden til den katolske kirke. Det bremsedes forst af
lovgivning under Christian IV i begyndelsen af det

17 .&rhundrede og ved biskop Hans Poulsen Resens indsats for
den lutherske orthodoxi (professor 1591, biskop 1615-38).
Katolikkerne forsvandt fra overfladen, og det er forst i vore
dage, at det er blevet afdeekket, at flere, herunder en af
Christian IV’s svigersgnner, var katolikker.

Lybys veerk kan betragtes som en status over et livs forskning,
og han sammenfatter den kort ved at understrege, at bruddets
bitterhed eller skarphed og langtreekkende konsekvenser ikke
skal nedtones; men billedet af Reformationen bliver
ufuldsteendigt, hvis man ikke ogsa ser kontinuiteten. Den
forstds ferst rigtigt, ndr den ses som en lang proces praeget af
flydende greenser og en organisk sammenheeng med fortiden -
at den ogsa er en lang proces, der straekker sig frem i tiden og
endda pa visse punkter til vor tid.

Vil man have sat Lybys betragtninger ind i en storre
historiografisk sammenheeng, kan henvises til: Reformation i tvi
riken. Reformationens historia och historiografi i Sverige och
Danmark (Red. Kajsa Brilkman m.fl., Lund 2019), der som titlen
siger, er oversigter over dansk og svensk
reformationshistoriografi og detailstudier i tiden omkring
Reformationen i de to lande.

Ved disse studier belyses meget tydeligt nogle betydelige
forskelle mellem Reformationens gennemferelse i de to lande,
beroende pa ikke mindst kongernes og statens forskellige

(37]



ageren; forskelle, som vist kan siges at have preeget
udviklingen i de to lande frem til i dag.

Historikeren Morten Fink-Jensen har skrevet om den danske
historiografi og giver her forst en oversigt over forskellige syn
pa, hvad “kirkehistorie” er; derneest spergsmalet om brud og
kontinuitet, hvor han leegger sig teet pa Lybys syn; endelig
gennemgds forskellige vurderinger af Reformationens
almenhistoriske og politiske betydning.

Lybys veerk er trods sin summariske form uhyre stofmeettet og
burde veere pligtleesning for alle, der beskeeftiger sig med eller
blot har en mening om Reformationen.

Det danske-svenske veerk er led i en serie af frugtbare
sammenlignende studier over dansk og svensk, regionalt og
nationalt, og den historiografiske oversigt er nyttig og, sd vidt
jeg kan bedegmme, sober.

En betragtning eller nogle spergsmadl til afslutning pa dette
essay: Det er et tema hos Lyby, at den middelalderlige kirke -
og ma man forsta: selv med sin biskoppelige eller apostolske
struktur - er meget “rummelig”. Det viser sig i det forhold, at
der i tiden efter Reformationen pa katolsk side sker en
opstramning af teologi og praksis; den proces, hvis mest
markante udtryk er Tridentinerkoncilet. Og at der ligeledes pa
protestantisk side meget snart opstar store stridigheder om,
hvad der er ren forkyndelse og ret forvaltning.

Hvad er s4 kriteriet for, hvad der er ret? - Er det i den usynlige
kirke noget tidlgst; er det noget synligt; er det objektivt; er det
tidsbestemt; er det uklart?

Hvem bliver den synlige og handlende agent? Staten,
folkestemningen, et uigennemskueligt kirkepolitisk-
administrativt netvaerk?

(38]



I ortodoksiens tid forsvinder resterne af katolsk praksis rundt i
landet; neeste fase er afvikling af ortodoksi og udvikling af
pietisme og oplysning; derneest en vis kirkelig veekkelse - og
sa: sekularisering og relativisme.

Hvad er kriteriet for, hvad der er ret? Og hvad der rummes i
den sekulariserede og relativerede rummelighed? Ville
reformatorerne genkende deres reformation?

Altertavle i Landet Kirke, Lolland, 1582

(39]



Preediken til Kristi Himmelfart 2024

Ved missionspraest Ole Skjerbaek Madsen

Keere sgstre og brodre i Kristus Jesus!
Kristi Himmelfart er dagen, som forbinder paske og pinse.

Dagen afslutter opstandelsestidens fysiske samvaer mellem
Jesus og disciplene, den sidste opleering, som bryder den
vantro og tvivl, som havde veeret deres forste reaktion pa hans
lidelse og de ferste opstandelsesvidners budskab: Jesus er hos
os!

I opleeringen efter opstandelsen bekrzefter Jesus den opgave,
han havde treenet dem til at udfere: forkyndelsen af Guds Rige
og af Jesus selv som Rigets Konge, den korsfeestede og
opstandne. De skulle som han forkynde omvendelse og
helbrede syge og seette deemoniserede i frihed...

Jesus lovede dem Helligdnden som kraften fra det hgje, og at
han selv vil stadfeeste deres forkyndelse med de tegn, som
skulle folge med... Himmelfarten er forudsaetningen for
Andens udgydelse pinsedag og Jesu nzrveer ved Helliganden
hos dem alle dage indtil verdens ende. Himmelfarten er den
handling, som udtrykker eller opfylder Jesu sidste ord pa
korset: “Det er fuldbragt!” Herefter folger paskens frugt:

[40]



Helligdndens udgydelse og skabelsen af et fornyet pagtsfolk...
(Se Jer. 31 og Ez. 36)...

Hvad er det, som sker i himmelfarten? Er det Kristi rumfart?
... Beretningen i Ap. Gern. er en ganske nogtern beskrivelse af,
hvad de oplevede: Jesus loftedes fra jorden og s& var der en
sky, som deekkede ham, og de sa ham ikke mere.

Skyen er Guds herlighed. Vi genkender denne sky i
beretningerne om skystotten der viste de israelitiske slaver vej
ud af Agypten, og om skyen, som fyldte helligdommen i
orkenen, sd at praesterne endog ikke kunne treede ind i
tabernaklet. S& konkret, folbart og tungt var Gud til stede. Tre
af disciplene havde haft en oplevelse, som lignede
himmelfarten, pa Tabor bjerg, da Jesus begyndte at lyse og
modte Moses og Elisa, som talte med ham om hans
forestdende dod pd korset. En sky overskyggede Jesus, og de
hgrte Guds vidnesbyrd om sin Sgn. Da fyldtes de af erefrygt i
Guds neerveer. Skyen er Guds herlighed.

Men for vi helt griber himmelfartens betydning, ma vi forsta
Jesu to virkeligheder: Menneskesonnens virkelighed - den som
Moses og Elias talte med ham om, at han ma de som delagtig i
vores natur... Gudssennens virkelighed - han herer naturligt
hjemme i Gudsneerveeret; Guds Sens sted er
guddomsherligheden ifglge hans natur. Men de to virkeligheder
er samlet som én virkelighed i Jesus Kristus, Ordet som blev kad,
og vi sd hans herlighed, en herlighed som den enbarne har den
fra Faderen, fuld af ndde og sandhed. Som Menneskesgnnen

[41]



var Jesu sted vores verden og pa korset gjorde han den dybeste
lidelse, selv erfaringen af gudsforladthed, til sit sted. Men som
Guds Segn var hans sted samtidig det sted, han havde forladt,
evigheden i Faderen.

Pa himmelfartsdagen manifesterer Gudsneerveeret,
herligheden sig igen ved skyen. Menneskesgnnen, som er
Gudssgnnen traeder ind en anden virkelighedsdimension end
vores virkelighed, men fordi Menneskesgnnen og Gudssgnnen
er én, er vores virkelighed til stede i den nye virkelighed, i
Guddomssherligheden, i Gudsneerveeret, ja i Guds eget veerens
dyb. Derfor kan Peter i sit andet brev tale om, at vi i Kristus
bliver delagtige i Guddommelig natur.

Vi erfarer efter pinse denne dobbelte virkelighed pa en ny
made. Jesus vil ved sin tilbagevenden i Gud stadig have sit
sted bdde i os og i Gud. I ham gjorde Gud sig delagtig i vores
natur, for at vi kunne blive delagtige i guddommelig natur. Nu
er vores menneskelighed og de sar, Jesus modtog i sin
menneskelighed, med ham i evigheden, loftet ind i Gud. Men
det, som er evigt, er tillige samtidigt med alle tider i vor tids-
rumlige virkelighed. Ved Helligdnden vil Jesus gore
foreningen af Gud og menneske i Jesus til vores frelse
neerveerende og virksomt til alle tider og pa alle steder. Det er
det Hebreaeerbrevet forsgger at udtrykke med talen om den
himmelske ypperstepraest, som evigt frembeerer sit én gang i
historien fuldbragte offer i himlen; derved kan vi til hver en tid
nyde frugten af hans keerlighed. Evigheden er samtidig med
nutiden. Guds Rige er neer. Kristi himmelfart betyder, at det

(42]



partikuleere, det i tid og rum afgreensede, Gudssennens
gerning i Menneskesgnnen i Israel for 2000 ar siden, nu bliver
universelt. Derfor skal disciplene begynde deres vidnesbyrd
om Jesus i Jerusalem og fortseette til Samaria, ja til jordens
ende.

Jesus drager os ved Helliganden med ind i Guds Rigets
virkelighed, sd at feellesskabet af hans disciple ved
Helligdnden bliver det fysiske udtryk for Guds Riges neerhed
og for Jesu tilstedeveerelse i verden pa en ny made; vi bliver
Kristi legeme ved Helligdnden. Vi kaldes til at leve pa en
made, som er afgorende preaeget af vores relation til Jesus som
menneskesen, dvs. sandt og virkeliggjort menneske, og til
Gud-i-Jesus. Jesus kalder os til at ligedannes med ham til en
menneskelighed, som er gennemskinnelig for Guds neerveer,
og som udfoldes i tienende keerlighed. Helligdnden seetter os
fri til den tjenende keerlighed, den der lader delen tjene
helheden og lader delene veere til for hinanden. I Kristi
legemes feellesskab er verden til stede i kraft af vores
delagtighed i alt det skabtes skabte natur, og samtidig er
verden loftet ind i Gud, i kraft af vor delagtighed i
guddommelig natur ved Jesus Kristus - og derfor er Guds rige
brudt ind i vor verden: Den korsfaestede og himmelfarne er
hos os og har ved Anden gjort os til sit legeme.

De ni dage indtil pinse er bennens og lovsangens tid, mens vi
venter pa at iferes kraften fra det hgje under fordybelse og
refleksion over vores kald til vidne om Jesus og til at tjene i
Kristi keerlighed. En tid i bon om at fa del i kraften fra det hgje,

(43]



blive fyldt med Helligdnden og finde eller opflamme de

\i

nadegaver, vi har faet.

Citater

“Det gemensamma i en kyrka kommer till uttryck i en
gemensam ordning for hogméssan. Denna ordning maste vara
allmankyrklig och uttrycka vad som dr gemensamma
ekumeniska insikter om sakramenten. Andra kyrkor ska i
svenska kyrkans sitt att fira hogmassa kdnna igen ett
autentiskt sakramentsfirande. Detta hindrar inte férsamlingen
frén att i andra gudstjanstformer lata sin sdrart och sina
pastorala 6vervdaganden komma till uttryck.”

(Forlagsomtale af bog: Christer Pahlmblad: Missa for enhetens skull; Artos Forlag,
2014)

”"Tidsanden er en slavedriver”.

(Musikeren Michael Falch)

[44]



Lutherske hgjkirkelige i Spanien

Man forestiller sig maske ikke umiddelbart, at der findes
hgjkirkelige lutheranere i Spanien. Man forstiller sig maske snarere
reformerte eller pinsesamfund. Men mdske er det ikke fuldsteendigt
overraskende, at der mellem de romersk-katolske og de reformerte
ogsa kan findes hgjkirkelige lutheranere - netop hgjkirkelige og ikke
lavkirkelige lutheranere.

Efter lanceringen af FKF's nye hjemmeside gik der ikke leenge, for
der kom en henvendelse fra en luthersk hgjkirkelig gruppering i
Spanien, Tradicion Catoélica Evangélica, med gnsket om indbyrdes
kontakt og udveksling.

Af deres hjemmeside

(https:/ /tradicioncatolicaevangelica.wordpress.com/) fremgar, at
de er inspirerede ikke mindst fra svensk hgjkirkelighed med navne
som Bertil Gértner, Bo Giertz og Gunnar Rosendal, men ogsd tysk
luthersk hgjkirkelighed (Heinrich Hansen) og den amerikanske
Missouri-synode (Arthur Carl Piepkorn).

Pa hjemmesiden findes foruden blogindleeg en leengere udredning af
leeregrundlaget for Tradicion Catolica Evangélica, men her skal blot
gengives deres korte preesentation af beveegelsen:

Om os

Vi er en beveegelse af katolsk-evangelisk tradition. P4 den ene side er
vi katolikker, fordi vi fastholder troen hos de forste kristne og
Kirkens hellige feedre, ligesom vi tilslutter os de ferste syv
gkumeniske konciler. Vort fokus er pa den udelte katolske kirke til
alle tider.

Pa den anden side er vi evangeliske, fordi vi teologisk set
opretholder en luthersk arv i forstaelsen af frelsen. Vi tilslutter os

(45]


https://tradicioncatolicaevangelica.wordpress.com/

den Fromme og Katolske Augsburgske Bekendelse fra 1530, da vi
mener, at denne bekendelse, fortolket i rammerne af den Hellige
Tradition, er en korrekt fremstilling af De Hellige Skrifter.
Derudover anser vi Konkordiebogen som en sekundeer og
forklarende vejledning i det omfang, hvori den er i
overensstemmelse med den udelte Katolske Kirkes Tradition.

Vi anser de Hellige Skrifter som Guds Ord, som er uforanderligt og
ufejlbarligt i spergsmal om trosleere, sa vores bibelfortolkning felger
den klassiske linje i historisk kristendom.

Vores opfattelse af preestedemmet er helt igennem katolsk, sd vi
afviser ordinationen af kvinder i de tre store vielser og selv i de fire
mindre. Desuden opfatter vi segteskabet som en sakramental
forening mellem en mand og en kvinde.

Vi fastholder, at der er en forpligtelse til, ved fejringen af det Hellige
Offer, i vore overvejelser at medtage alle de ritualer og ceremonier,
der bedst udtrykker, hvad vores teologi leerer angaende Messen. Vi
mener, at vi skal veelge, hvad der er bedst og ideelt for Gud og den
offentlige gudstjeneste, som vi fejrer for ham, i overensstemmelse
med de traditionelle parametre.

Derfor anser vi det som vores pligt at omfavne den gamle
liturgi, som den Vest-Katolske Kirke har undervist i, og som
tilhorer os med legitim ret. Vedrerende denne gamle liturgi
henviser vi til reekkefglgen og rubrikkerne i den
Middelalderlige Messe, eller i det mindste til en liturgi sa teet
som muligt pa denne. Vi afviser innovationerne fra Det Andet
Vatikankoncil, som nogle lutherske og anglikanske kirker
efterfelgende har taget til sig pa skadelig vis. Vi afviser ogsa
enhver modernistisk idé om nutidig gudstjeneste af

[46]



protestantisk oprindelse, som star i modseetning til den gamle
liturgi.

Vores opfattelse er, ligesom den veleerveerdige fader Gunnar
Rosendal mente, at der fra begyndelsen er én, og kun én,
Katolsk Kirke. Den er pa grund af vore synder splittet, men
dens enhed er aldrig helt gdet tabt. Derfor mener vi, at det er
sundt at sege Kirkens enhed gennem katoliciteten, men uden
at gd pa kompromis med vore principper. Selvom synlig enhed
ferst vil blive opndet i den Hellige Parusi, ma vi arbejde
sammen for sjeelenes frelse.

En bemaerkning hertil:

Den danske hgjkirkelighed ville neeppe have kunnet formulere sig
pa helt samme méade, selvom der i og for sig er tale om noget
grundlaeggende feelles. Det kan veere teologisk begrundet, men er
maske i hgj grad ogsa bestemt af to forhold: Dels at hgjkirkeligheden
hos os har omfattet flere forskellige udgangspunkter og betoninger;
dels at den har skullet beveege sig inden for en mere eller mindre
luthersk quasi-statslig folkekirke, medens de hgjkirkelige
lutheranere i Spanien i hgjere grad nok star for sig selv mellem den
romersk-katolske kirke og lavkirkelig protestantisme.

Redaktionen

Til kalenderen

For tider og steder for FKF’s Landskonvent og SAF’s gudstjenester ma vi
indtil videre henvise til hjemmesiden eller mailliste, jfr. side 2 og 48.

Adressewendring og mailadresse

Det kan veere en god hjzelp at kende bladmodtagernes mailadresser.
Besked om andring af postadresse og om mail bedes meddelt redaktgren.

[47]



RE-FORMATIO
vdgives af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Redaktion: FKF’s bestyrelse. Ansv. red. Henrik D. Gautier

Formand for FKF: Henrik D. Gautier, Femte Juni Plads 10, 2000 Frederiksberg;
e-post: hdg@privat.dk; TIf: 30551272

Naestformand: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg. TIf. 40449204; e-post: ankerstjerne_roenneberg@hotmail.com
Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. tv. 2605 Brgndby.

TIf. 36757165, e-post. nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse: Danske Bank, Reg.nr. 1551; kontonr. 2 08 81 42
Overfgrsel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000 0002 0881 42.
Adresseandringer meddeles kassereren eller redaktgren! — Vigtigt!

Abonnement Re-formatio: Henvendelse til redaktionen.
Pris 100 kr. Re-formatio udsendes 2 gange arligt. Deadlines 1/3 og 15/10.

Hjemmeside: www.hoejkirkelig.com

Artikler, anmeldelser, indlaeg, annonceringer mv sendes til ansv.red.z

Indhold:

Redaktionel bemaerkning s. 2

Praediken til Pinsedag 2024 ved Brian Schgnberg s. 3

Formandstale 2024 ved H. D. Gautier s. 8

Thorkild C. Lyby: Reformationen — Brud eller kontinuitet. Essay ved H. D. Gautier
2. Dels. 27

Preediken til Kristi Himmelfart 2024 ved Ole Skjerbaek Madsen s. 40

Lutherske hgjkirkelige i Spanien s. 45

Til kalenderen — Adresseandring — Mailadresse s.47

(48]


mailto:hdg@privat.dk
mailto:nmhjorthmadsen@gmail.com
http://www.ansgarius.dk/

