RE-FORMATIO

ARGANG 65 ISSN 0900-8519

LARN 2013

2024/1




Dette nummer af Re-formatio

Forsidebilledet til dette nummer af Re-formatio er malet af kunstneren
Knud Larn og berer titlen "Meade i fiskens tegn”. — Som bekendt blev
fisken i Oldkirken brugt som symbol pa Kristus (Forbogstaverne i ordet
“fisk™ pa greesk, ichthys, lastes som Jesus Christus Guds Sen Frelser).

Billedet er markant udtryksfuldt og enkelt at tolke: To kristne modes i
undergrundskirken — i fiskens tegn.

Pa forsiden af forrige nummer af Re-formatio var et billede af Kristus som
Verdens Herre. — Der er en slaende kontrast mellem de to billeder. Og dog
afspejler de én kristen virkelighed i den tidlige oldtid og mange steder nu:
Kristus er Verdens Herre, men kristendommen er mange steder ilde set og
forfulgt. Selv i den gamle kristenhed foregar fra staerke politiske kreefter en
systematisk marginalisering af Kirken og kristent tankegods. Dele af
kirkesamfundene synes ganske ligetil at tilpasse sig disse krafter, andre
forsoger at modsige dem — herunder hejkirkeligheden — ja, vel enhver
kirkelig bevagelse. Det er egentlig ikke hojkirkelighedens egentlige
anliggende; men det er sddan, den kommer til at sta: som en modsigelse af
denne tendens - som fortaler for en re-formation — for en tilbagevenden til
kirkens grund.

(2]

Velsignet veere Han, som kommer, i Herrens navn! —
Kristi Genkomst — 2. del

Ved pastor Peter Osterby- Jorgensen

Foredrag (pr. video) ved Kirkelig Fornyelsens Landskonvent 19.maj
2023. Del I bragt i Re-formatio 2023/2.

Den engelske, romersk-katholske praest Robert Hugh Benson, fodt
1871, ded 1914, skildrer i sin roman Verdens Herre den édndelige
kamp 1 denne verdens sidste tid. Bogen udkom i 1907 og beskriver
begivenheder, der forestilles at ske omkring 100 ar senere, altséa
omkring ved vor tid.

Det kan virke lidt morsomt, nar Benson skriver om den tekniske
udvikling, for selv om han prever at fremskrive det, der var nyt pa
hans tid, er det klart, at han slet ikke har kunnet forestille sig alt det,
der er dagligdag for os — pa det tekniske omrade.

Men hans beskrivelser af dndelige og politiske forhold er sa
rammende, at det kun kan virke rent ud uhyggeligt.

Vi ma prove at ridse bogens indhold op, ganske kort. Vi folger dels
en prest, der ender med at blive historiens sidste pave, dels et yngre
agtepar, hvoraf manden er en ledende politiker i den nye
verdensorden.

Ved bogens begyndelse er jordens lande delt i tre blokke: Den ene
bestér af Europa, der har Afrika som koloni-omrade. Den anden
bestér af alt st for Ural-bjergene. Den del beherskes ikke mindst af
Japan og Kina og har for nylig underlagt sig Indien, Australien og

(3]




New Zealand, der ellers har varet engelske kolonier. Den tredje blok
udgeres af hele Nord- og Syd-Amerika, og det lader til, at den — ikke
overraskende — beherskes af USA.

Den europaiske blok har et politisk system, som Benson omtaler som
socialistisk eller kommunistisk, men som af dets talsmaend skildres
som humanistisk. Det er et enheds-praeget samfund — Benson
beskriver dets oprindelse:

“Europa var bleven traet af den indre Strid; forst havde Arbejderne
sluttet sig sammen, saa Kapitalen, endelig Arbejderne og Kapitalen.
Og som det var gaaet paa det ekonomiske Omraade gik det nu ogsaa
paa det politiske ... og i det aandelige Liv, hvor Humanismen
omdannedes til Religion.” (Robert Hugh Benson: Verdens Herre,
oversat af Johannes Jorgensen, 2. udg., Kebenhavn 1924, s. 143)

Benson skriver om den verden, at den er “den selvsikre, selvskabte
og selvordnede moderne Verden, Socialisternes, Materialisternes,
Nydelsesmenneskenes Verden™. (s. 153)

Fra bogens begyndelse trues Europa af et muligt angreb fra den store
Ost-blok; men en politiker fra USA, Felsenburgh, far held til at
afvaerge den truende krig. I lobet af bogen bliver han modtaget med
stor begejstring i alle verdens lande, og til sidst bliver han udnavnt til
hele verdens prasident.

Den opmearksomme laser erkender snart, at Felsenburgh er Bensons
udgave af den skikkelse, Det Nye Testamente kalder Anti-Krist.
(Hans navn kan vere af tysk oprindelse og mé da kunne oversettes
til Klippeborg. Det siger ogsa noget om skikkelsen.)

(4]

Det pafaldende i Bensons bog er, hvordan han skildrer Kirkens og
den kristne tros fjender: Det er mennesker med de bedste hensigter.
De tilstraeber at skabe et samfund med stor lykke for alle. De ensker
at gore en ende pa al krig. Med et ord, der er meget yndet i dansk
politik, er malet et velfeerdssamfund, men som navnt et enheds-
preeget samfund.

Benson gengiver, hvordan tilhengerne af det nye samfund opfatter
det: "Menneskeheden er indtraadt i en ny Tidsalder”. (s. 270) “For
forste Gang 1 Menneskehedens Historie var Verdensfreden bragt til
Veje.” — "Menneskeheden var nu bleven en Enhed, som kun var
ansvarlig over for sig selv”. (s. 267)

Et sted beskriver Benson, hvordan begejstrede tilhangere af det nye
samfund optraeder i flok, som en folkemangde: “Det var, som om
den havde en Sjel — som om Tusinder af enkelte Celler her havde
samlet sig til ét villende og felende og teenkende Vasen.” (s. 105)

Det er sédan noget, der nu om dage kaldes massehysteri — og det er jo
ikke et ukendt feenomen.

Pa et tidspunkt beslutter det nye regime at indfere en form for
gudstjeneste — og det bliver gjort til en borgerpligt at deltage i den.

Det forer til, at en gruppe kristne planleegger et anslag mod en sadan
gudstjeneste 1 Westminster Abbey. Eller — 1 hvert fald pastas det, at et
anslag blev planlagt. Da disse planer bliver afsleret — eller det i hvert
fald pastas, at der er planer, der bliver afslaret, bliver det anledning til
en omfattende forfelgelse af kristne — og et luftbombardement af
Rom, der bliver totalt edelagt.

(5]




Ved angrebet mod Rom mister paven og nasten alle kardinaler livet.
Kun tre kardinaler, der ikke opholdt sig i Rom under
bombardementet, overlever, og de to valger den tredje til pave — dog
ikke 1 det gdelagte Rom, men i Palastina, hvor paven slér sig ned 1
Nazareth. Ham vender vi tilbage til.

Benson skildrer, hvordan de jo principielt humanistiske krafter
forsvarer edelaeggelsen af Rom og den udryddelse af alle kristne, der
efterfolgende bliver sat i veerk: "Menneskeheden var ... bleven en
Enhed”. — "Menneskeheden besad suveran Ret over hver enkelt
Celle i sit Legem, og ingen enkelt Celle kunde tillade sig at satte sig
op mod det hele Legeme. Denne den frigjorte Menneskeheds
absolute Suveranitet blev imidlertid bestridt af den katholske Kirke.”
[Pa dette tidspunkt er den katholske kirke den eneste endnu
eksisterende kristne kirke.] "Kristendommen var at betragte som en
dedbringende Gift, og alle Celler, som blev angreben af denne Gift,
maatte uopholdelig fjeernes. Kristendommen var Livsfornaegtelse, og
Livet havde intet andet Middel mod denne frygtelige Sot end
Daden.” (s. 267f)

Senere anfores det, at de kristne vil blive ombragt “humant,
smertefrit” ved eutanasi. (s. 270)

Eutanasi er i hej kurs i det nye samfund, og Benson lader en af det
nye samfunds talsmand sige, at “Eutanasi-Mandene er de eneste
virkelige Preaester”. (s. 46)

Pa det sted i bogen har han allerede skildret en ulykke, hvor mange
blev saret, og hvor en af tilskuerne sa, hvordan eutanasi-mandene
kom med deres s&rlige apparater for at ’befri de Doende for deres
Lidelser, og blidt og roligt hjelpe dem ind i den evige Hvile”. (s. 42)

(6]

Men altsa: Det samfund, der betegner sig selv som humant, nér frem
til, at det — for at beskytte sig selv — mé udslette Rom fra jordens
overflade og sla alle kristne ihjel. Den udvikling er absolut en tanke
verd ...!

Da det nye samfund er ved at tage form, bliver den preest, bogen hele
tiden folger, ham, der ender med at blive pave, kaldt fra London til
Rom. Rom er ikke en del af den nye ordning af lande og magt: I Rom
hersker paven og Kirken, og den modernisering, de europeiske lande
har gennemgéet, er ganske ukendt.

Prasten bliver glad, da han genser Rom, ser folks gammeldags
pékledning, ser de sma vogne med vintender, kalblade smidt i
rendestenen og tgj haengt til terre pa snore fra hus til hus.

Og sa hedder det videre: “Det var saa forfriskende at se alt dette igen
— det mindede om, at Mennesket kun var et Menneske og ikke (som
hele den ovrige Verden forkyndte) en Gud; at Mennesket var
Menneske og derfor egoistisk og ligegyldig, men derfor ogsaa
optaget af andre Interesser end Hurtighed, Punktlighed og
Renlighed.” (s. 135)

Og lidt senere: “Livet saa mere ligetil ud her; den aandelige Verden
blev taget som noget givet, ikke noget, man disputerede om. Guds
Skygge syntes at hvile over dette Sted; her var det ikke umuligt at
teenke sig, at de Hellige vaager over os og gaar i Forben for os — at
Maria sidder paa sin Himmeltrone — at den hvide Oblat paa Alteret er
Jesus Kristus™. (s. 136)

Efter denne beskrivelse af Rom slar Benson fast, at dette “enten var
en stagnerende Sump ved Siden af Livet — eller selve Livets fulde
Strom ...” (s. 136)

(7]




Tilbage til Johannes’ Abenbaring, der afslerer noget meget vigtigt:
Alt imens den andelige kamp raser og bliver stedse mere tilspidset,
fortseetter den himmelske gudstjeneste uanfaegtet.

Den skildres indgaende i kapitel 4 og 5, og vi far glimt af den i
kapitel 6, 8, 11, 14, 15 og 19. Og maske er der ogsa andre steder
setninger, der kan forstas som glimt af den himmelske gudstjeneste.

[ kapitel 5 ser vi, at centrum i gudstjenesten er det slagtede lam, som
dog star — den korsfaestede og opstandne Herre. (5,6) Og vi herer
lovsangen til Lammets pris: "Du blev slagtet, og du kebte med dit
blod mennesker til Gud” (5,9) — og: "Lammet, det slagtede, er
veerdigt til at fa magt og rigdom og visdom og styrke og &re og lov
og pris.” (5,12)

Dette lam er det feelles midtpunkt i den jordiske og den himmelske
gudstjeneste. Som slagtet star Lammet foran tronen; i breds og vins
skikkelse star Lammet pa alteret, og vi synger O du Guds Lam! med
korsets skam, du bar al verdens synder.

Ser vi vor egen jordiske gudstjeneste i det lys, forstar vi, at den 1 sit
inderste er ét med den himmelske gudstjeneste — bade saledes, at vi
ved at deltage i den jordiske gudstjeneste ogsa deltager i den
himmelske, og saledes, at den jordiske gudstjeneste er som et billede
af og en naerverende-gorelse af den himmelske.

Og vi forstar, at vi ved at deltage i gudstjenesten og altergangen
virkelig far lov at smage og fa del i den kommende verdens krafter —
for nu at bruge et udtryk fra Hebraer-brevet. (6,5)

(8]

I Abenbarings-bogens kapitel 6 far Johannes lov at se sjzlene af dem,
der var myrdet pa grund af Guds ord og det vidnesbyrd, de holdt fast
ved. Han ser dem under det himmelske alter, og han herer, at de
raber: Hvor leenge, hellige og sanddru hersker, skal det vare, for du
demmer og havner vort blod pa dem, der bor pé jorden? (6,9f)

Det er de helliges forben, bennen om, at Guds Rige ma komme,
udtrykt 1 en tilspidset form.

Senere ser Johannes en s@rlig engel, der far givet meget rogelse til at
leegge pa guldalteret foran tronen sammen med alle de helliges

benner. Og rogelsen sammen med de helliges benner stiger op foran
Gud. (8,31)

Mod slutningen af Johannes® Abenbaring forstar vi, at Gud til sidst
vil here disse hellige martyrers ben, for engang skal det lyde, at Gud
har havnet sine tjeneres blod og skaffet sine hellige oprejsning. (19,2
og 18,20) Og sa skal Lammets bryllup sta. (19,7)

Her ser vi, 1 hvilken sammenhang og hvordan vi skal leve op til de
ord, vi for trak frem fra Forste Thessaloniker-brev: Ver altid glade,
bed uopherligt, sig tak under alle forhold; for dette er Guds vilje med
jer i Kristus Jesus. (5,16-18)

Robert Hugh Bensons bog Verdens Herre slutter med et
overvaeldende billede. (s.310-316)

Vi nzvnte for, hvordan — efter Roms edelaeggelse — to af de tre sidste
kardinaler valger den tredje til pave. Derefter der den ene af de to
tilbagevaerende kardinaler, mens den anden rejser tilbage til Europa
og bliver dreabt.

[9]




Den nye pave slar sig ned i Nazareth og udpeger 12 nye kardinaler;
men det viser sig, at en af dem reber pavens opholdssted. De andre
samles 1 Nazareth, og i sit ganske lille kapel fejrer paven sammen
med dem og enkelte andre historiens sidste messe.

Benson skildrer, hvordan en af deltagerne i denne messe oplever
altergangen — “med en overveldende Folelse af, at her knalede han
foran Tilvaerelsens inderste Virkelighed, og at det, som alene
virkeligt var til, nu neermede sig ham i den hvide Hostie, hurtigt som
Tanken og breendende af guddommelig Kerlighed ...” (s. 312)

Da messen narmer sig sin slutning, kommer en mand ind i kapellet
og raber noget pa arabisk. Vi far ikke at vide hvad. Han er fulgt af
andre, der slet ikke kan komme ind i det lille kapel: De raber ogsa op,
har forfeerdede gjne og ophidsede ansigter.

Som leser forstar man, hvad der er ved at ske — og paven véd det, for
han har haft et syn fra Gud. Da en af kardinalerne, som for nevnt, har
robet pavens opholdssted og endda har kunnet fortzlle, at de andre
kardinaler var samlet hos ham, har man besluttet at sende luftskibe til
Nazareth for at bombe byen og derved fa ram pa de sidste rester af
den kristne kirke. Det er disse luftskibe, der nu er pa vej og forarsager
forfeerdelse og ophidselse.

Da danner der sig pludselig en procession med Alterets Sakramente,
som paven selv barer i en lille selvstralende monstrans. Man
begynder at synge de sedvanlige hymner og géar udenfor. Man ser
luftskibene naerme sig.

”Sa bred Tordenen los™, forteller Benson; men det er uklart om det
er et naturligt tordenvejr, eller det er bomberne, der begynder at falde.

(10]

“Tordenen bred les og rystede Jorden, som allerede skjalv og baevede
paa Undergangens Rand ...” (s. 315)

Men i et af luftskibene kommer Felsenburgh selv, "farende hen
gennem Luften, blind af Had, higende efter at adelaegge”. Benson
skildrer ham som Djavelen og Anti-Krist, ”den landflygtige fra
Evighed af, alle Oprereres Konge, Skabningen, der havde loftet sit
Hoved mod Gud”.

Og videre: "Han kom, og Jorden bavede og skjalv og ravede paa
Undergangens Rand ...” (s. 315)

Og mens lovsangen fortsatter, standser paven og lafter monstransen
hejt over den knaelende skare — vel pa én gang som en sidste ben til
Gud og som en sidste velsignelse over de forsamlede og over hele
verden.

Netop dér lader Benson sin bog slutte — med disse ord: ”Saa gik
Verden under, og al dens Herlighed var ikke mere.” (s. 316)

Og vi husker Grundtvigs opfordring til at bede for den store stad: Ja,
bed for Babel, til grant du ser, at ben og sukke ¢j bade mer / mod
undergangens balge. (Salmebogen nr. 274 v.71)

Forste gang, jeg stiftede bekendtskab med Robert Hugh Bensons bog,
var Anden Sendag i Advent 1979, da Berge Barsoe i sin preediken i
Virring Kirke genfortalte lidt af afslutningen, dog lidt tillempet, s&
det ikke var i en sakraments-procession, paven loftede Kristi legeme
mod Himlen, men ved Indstiftelses-ordene i messen.

Og efter preedikenen sa vi det ske — da Barsee ved alteret loftede,
forst det hvide bred, Jesu Kristi hellige legeme, og sa kalken, Hans

(11]




dyrebare blod, mod Himlen, hvorefter vi — som skik var i Virring —
sang: Velsignet vaere Han, som kommer, i Herrens navn.

Sddan kommer Han, sendag efter sondag, ja, dag efter dag, til sit
folk, pé én gang som den mest vidtgaende ben til Gud og med den
mest omfattende velsignelse til sit folk og til verden.

Og sadan skal Han komme igen i herlighed — for at made sit folk i et
lykkeligt gensyn og fore dem, der herer Ham til, ind til herligheden i
Guds Rige. Og da vil intet veere mere nerliggende end at hilse Ham
med de samme ord: Velsignet vaere Han, som kommer, i Herrens
navn.

Derfor siger vi nu: Lov og tak og evig &re vere dig, vor Gud, Fader,
Sen og Helligand ...

i

[12]

Preediken til 2.sendag i Advent 2023
i Sankt Ansgar Fellesskabet. Lk. 21: 25-37

Ved pastor Ole Skjerbaek Madsen

Kare sostre og bradre 1 Kristus Jesus!

Vier allerede en uge inde i Adventstiden. For mange betyder det, at
julen allerede er begyndt — med hygge, god mad og fellesskab. Men
der ikke meget hygge over dagens evangelieleesning: folkene skal
gribes af angst, radvilde over havets og breendingens brusen — over
klodens overophedning, indlandsisens afsmeltning,
klimasammenbrud — over borgerkrige og krige. Mennesker skal gé til
af frygt for det som kommer over verden.

Sé langt stemmer evangelielaesning overens med meget af det som
optager mennesker i1 dag og fylder os med frygt. Men
evangeliel@sningen er evangelium - godt nyt! Det handler ikke kun
om frygtelige begivenheder som sadan, for de er veer, der gar forud
for noget nyt: at Menneskesennen skal komme i en sky med megen
magt og herlighed.

Adventstid er ikke juletid; adventstid er ventetid, forberedelsestid. Vi
forbereder os pa verdenshistoriens afslutning og en ny tids fodsel
med Kristi komme for endeligt at oprette Guds rige.

Vi forbereder os pé Kristi genkomst ved ogsa at forberede os til
festen for hans fedsel i vores ked og blod — og i denne forstand peger
advent frem mod jul.

(13]



Men i virkeligheden handler bade Jul og Kristi genkomst om
genoprettelsen af Kristi forste komme. For Guds Sen kom ikke forst
til os julenat. Kristi forste komme skete ved skabelsen. I Johannes-
evangeliets prolog leeser vi om Guds Sen som her kaldes Ordet:

] begyndelsen var Ordet, og Ordet var hos Gud, og Ordet var

Gud. Han var i begyndelsen hos Gud. Alt blev til ved ham, og uden
ham blev intet til af det, som er. [ ham var liv, og livet var
menneskers lys.”

Fra skabelsens begyndelse var det Guds intention at komme og vere
hos os ved sit Ord, sin Sen. Som Guds ord kommunikerede han med
os og viste sig selv for os 1 den skabte verdens undere, og han viste os
en vej at folge, sa at skabervaerket kunne forblive godt, nar vi saledes
fulgte Guds vilje.

Men sa skriver Johannes: "Han var i verden, og verden var blevet til
ved ham, og verden kendte ham ikke.” Noget gik galt. Vi syndede.
Vores opmarksomhed flyttede fra Gud over pa ting at begere, og vi
gjorde medskabningen og vores medmennesker til objekter for vores
begar og lyst.

Men Gud veg ikke fra sin plan og sin vilje. Han gjorde en pagt med
Abraham og valgte sig en nation gennem hvilken Gud kunne gore sin
plan om at velsigne alle folkeslag kendt. Israels folk erfarede Guds
erefrygtindgydende handlinger, som profeten Esajas har sagt: "Intet
ore har nogen sinde hert, intet gje har set en anden Gud end dig, som
griber ind for den, der haber pd ham.” (64:3). Men selv det udvalgte
folk blev urent og syndede: “Ingen pakaldte dit navn, ingen vagnede
op og holdt fast ved dig.” Det var som om “du havde skjult dit ansigt
for 0s.” (64:6)

(14]

Derfor rabte Esajas i sin nod pa det syndefulde folks vegne til Gud:
”Gid du ville flenge himlen og stige ned, s& bjergene rystede foran
dig!” (63:19).

Stig ned. Kom Herre. Dette er adventstidens ben.

Svaret pa denne ben er julenat, Guds Ords inkarnation: “Og Ordet
blev kad og tog bolig iblandt os, og vi sé& hans herlighed, en
herlighed, som den Enbarne har den fra Faderen, fuld af nadde og
sandhed... Af hans fylde har vi alle modtaget, og det ndde over
nade.”

Guds Sen blev en af os. Gud viste sig for os i ham. Vi havde tabt Gud
af syne og var kun optaget af os selv. Vores opmarksomhed var pa
os selv, men Guds Sen medte os der hvor vores opmarksomhed var
bundet; han bragte sig selv ind 1 fokus for vores opmarksomhed.

Vi ser i Kristus, hvad vi ved skabelsen var kaldet til, og han abner
vore gjne for det Gudsfallesskab vi var skabt til og for det
medforvalterskab af den jordiske skabning som Gud havde tilteenkt
os. Det er ndde over nade! Det er sandheden om at vaere menneske
skabt 1 Guds billede.

Néade er Guds velvilje, som Gud viser mennesker skeont vi ikke
fortjener den. Nade er Guds glaede som da vi skabtes i Guds Sens
billede, og det er Guds glaede, nar syndere omvender sig, fordi de har
medt Gud i hans sterste gerning: Guds Sens inkarnation, ded pa
korset og opstandelse. Nade er at inviteres ind i Kristi fuldbragte
veerk og tro Jesus som Guds Sen kommen i kedet. Nade erfares i
omvendelsen, og ndde bliver virkeliggjort i tjeneste efter Jesu Kristi
forbillede, og med de gaver han skenker os ved Helligdnden.

[15]



Néden udbredes til verden, nar vi vidner om Kristus og saledes
bringer livets lys videre til andre. Naden og Guds omsorgsfulde
karlighed reflekteres i disciplenes indbyrdes keerlighed og omsorg og
dette pa sin side er et Kristus vidnesbyrd. I alt er Gud subjekt for
ndden; det er ren gave; det er Gudsédbenbarelse.

Nar vi I menigheden erfarer Guds nade i ordet og sakramenterne og i
den tjenende kerlighed, sa lever vi i en vis forstand allerede i Kristi
rige. Men der er ogsé en anden virkelighed, som har sin grund i, at
ikke alle har abnet deres hjerter for Gud i Jesus Kristus. I versene
forud for dagens evangelium taler Jesus om falske profeter, om krige
og oprer, om forfolgelse af disciplene

Aldrig 1 Kirkens historie har sa mange troende lidt for deres tro pé
Jesus Kristus. Dette sammen med menneskets misbrug af naturen og
den deraf folgende klimakrise og sammen med de mange krige synes
at vise at morkets magter tarner sig op over os. Naturens krefter
opreres over verdens gudsfjendtlighed og synd.

Som troende beder vi derfor: Stig ned. Kom Herre. Dette er
adventstidens ben. Kom, Herre Jesus, kom snart!

“Da skal de se Menneskesennen komme i en sky med magt og megen
herlighed”

Og Jesus tilfgjer: "Ret jer op og loft jeres hoved, for jeres forlosning
ngrmer sig.”

Ja lad os se frem til Kristi genkomst med héab og tillid. For det vil
bringe fuldbyrdelsen af hans tjeneste og den endelige manifestation
af hans rige.

[16]

[ dette hdb og med denne tillid vil vi st& op imod fristelse, lidelse og
modstand; vi vil vaere arvagne, og vi vil bede og @re Gud. Vi vil
vidne om Guds kearlighed, nade og sandhed i Jesus Kristus — med
vore ord og med vor méde at leve pa.

Lad os bruge lidt tid 1 stille eftertanke i1 Kristi nerver.




Orienteringspunkter i en forvirret tid
Anmeldelse af
Jan Bygstad: Orienteringspunkter i en forvirret tid

Ved pastor Peter Osterby-Jergensen

Jan Bygstad

Jan Bygstad blev fodt i 1952 og voksede op i Bergen. Han blev cand.
theol. fra Menighetsfakultetet i Oslo 1 1979 og blev éret efter
prasteviet 1 Bergen Domkirke. Derefter var han ansat som prest i Den
Norske Kirke, indtil han patog sig andet kirkeligt arbejde fra 1998.

Imidlertid udviklede forholdene i Den Norske Kirke sig sddan, at han
ikke enskede at vende tilbage til en praestetjeneste i den. Det forte til,
at han kom i forbindelse med Det evangelisk-lutherske kirkesamfunn
(forkortet DELK), Norges @ldste lutherske frikirke, oprettet i 1872.
(Se www.delk.no)

12002 oprettede man i Bergen en menighed i tilknytning til DELK, og
Jan Bygstad blev dens prast — hvad han stadig er.

Ogsé ud over sine faste ansattelser har Bygstad veeret aktiv pa flere
omréader, is@r inden for bevaegelsen For Bibel og Bekjennelse, bade i
Bergen-omrédet og pa landsplan. Han har ogsa skrevet flere bager,
hvoraf to er oversat til dansk.

Som en fornem anerkendelse for sin indsats for theologi og kirke fik
han 12019 tildelt en @resdoktorgrad ved Concordia Theological
Seminary, den lutherske Missouri-synodes uddannelsessted for
prester 1 Fort Wayne 1 staten Indiana i USA.

(18]

Orienteringspunkter

Pa forsiden af bogen “Orienteringspunkter i en forvirret tid” er der
under hinanden fire sma illustrationer, der gor det klart, hvilket
grundlag forfatteren arbejder pa. Qverst ses en stiliseret tegning af en
traditionel kirkebygning — med kors bade pa toppen af kirketarnet og
over indgangsderen. Derunder ses den sakaldte Luther-rose, der var
Luthers personlige segl fra 1530. Derunder igen en opslaet bog, vel en
bibel, og nederst bred og kalk, her sandsynligvis teenkt som tegn pa
ikke kun nadveren, men ogséa daben.

Denne forside siger altsa, at vi i denne bog meder en kristendom, som
er traditionel, kirkelig, luthersk, under korset, pa ordets og
sakramenternes grund. Og det lever bogen op til.

Oversigt over bogens indhold

[ et forord og en indledning ger Bygstad selv rede for bogens
tilblivelse og opbygning. Den er delt i 11 kapitler, der hvert er delt i
flere afsnit med hver sin overskrift. Det gor bogen overskuelig.

[ sin indledning ger Bygstad opmarksom pa, at kapitel 10 er bogens
hovedkapitel, som de forudgdende kapitler leder frem mod og giver
baggrunden for. P4 baggrund af kapitel 10 vender kapitel 11 blikket
mod Kirkens, Guds folks, fremtid.

Hele bogen er udtryk for et meget kritisk syn pa nutiden, pa
samfunds- og kulturlivet i bredeste forstand og med serligt henblik pa
udviklingen i de store folkekirker. Det preeger bade bogen som helhed
og de enkelte dele af den.

(19]




Det gelder ogsa de fem forste kapitler, men ikke mere end, at de kan
laeses som en almindelig indfering i luthersk kristendom — med en
tydelig redegorelse for, hvad evangeliet er og ikke er, og med
understregning af nademidlernes centrale plads i luthersk
kristendomsforstéelse.

[ de to naeste kapitler, 6 og 7, meder vi en markant afslering af den
tidsand, der hersker i vor tid, og i forlengelse deraf en skildring af den
seerlige ungdomskultur, der har udviklet sig siden 1960’erne, og af,
hvordan denne ogsa har pavirket det kristelige ungdomsarbejde i en
retning, Bygstad ikke finder enskelig.

Det er velgorende 1 kapitel 7 at leese Bygstads anbefalinger
vedrerende det kristne hjem: At der ber vaere husandagt og aftenben.
At sondag ber sté tydeligt som gudstjenestens dag. At der bor laegges
vaegt pa gode traditioner i forbindelse med hejtiderne. Og at foraeldre
ber have et kritisk forhold til bade deres egen og deres berns brug af
TV og internet.

Kapitel 8 og 9 ligger i forlengelse af de to forudgédende kapitler, men
pé et helt s@rligt omrade, nemlig musikkens. Det er to meget veegtige
kapitler.

Bygstad giver i dem en oversigt over den vesterlandske musikhistorie
med s@rligt henblik pa den traditionelle kirkemusik, iser i de
lutherske kirker — og leverer et markant opger med de musikformer,
som har bredt sig siden 1960’erne, bade pa det mere verdslige omrade
og inden for meget kirkeligt og kristeligt arbejde.

Han papeger, at den moderne, langt hen fra USA inspirerede musik,
der i de senere artier er blevet yndet i mange kristelige sammenhange,

(20]

nasten uundgaeligt forer til en @ndring af det theologiske indhold af

det, der synges.

Herefter folger sa det kapitel 10, Bygstad selv kalder bogens
hovedkapitel — om ked og and i kristent arbejde. Indholdet af dette
kapitel preesenteres 1 et citat i slutningen af det forudgaende kapitel, et
citat af en amerikansk skribent:

“Kristne har latt Hollywood og populerkulturen forme sin smak og
sine preferanser i stedet for Den Hellige Skrift. Resultatet er at de har
fatt Gud til & tilpasse sig var verdslige og kjedelige smak nar det
gjelder gudstjenesten og tilbedelsen.”

Det er disse tanker, der gennemarbejdes i kapitel 10 — under udstrakt
inddragelse af tekster fra bade Det Gamle og Det Nye Testamente.
Det vil fore alt for vidt her at ville gé& i detaljer med dette kapitel; men
sd meget ma siges, at Bygstad her gér i rette med bade moderne
folkekirkelighed og moderne frikirke-fenomener og med udviklingen
1 formelt luthersk kristeligt arbejde, der lader sig pavirke af det, der
sker i moderne frikirker.

[ bogens sidste kapitel, "I en tid som denne”, peger Bygstad pa,
hvordan kristne, hvordan menighederne, hvordan Kirken, kan leve i
en tid som vor — og overleve som kristne, som kristne menigheder,
som kristen kirke. Han knytter sine anvisninger til Jesu afskedstaler i
Johannes-evangeliet, kap. 14-16, under folgende overskrifter:
Disciplene og verden. Disciplene og Ordet. Disciplene og Anden.
Disciplene og bennen. Disciplene og kjerligheten. Og som det sidste:
Vintreet.

Bygstad leegger vagt pa, hvordan Jesus gor det klart for sine disciple,
at de uundgéaeligt vil komme ind i et modsa&tningsforhold til verden,

[21]




der bade kan fore til forfelgelse og fore Kirken ud i en erkentilvarelse
— som israelitternes efter udvandringen fra Agypten, og som det
forudses i Johannes Abenbaring.

I bogens sidste kapitel om vintreet understreger Bygstad, hvordan
kristenliv altid ma veere 1 Kristus”. Han navner, hvor ofte Jesus selv
siger: Bliv i mig! og hvordan Paulus tilsvarende bruger udtrykket i
Kristus™ eller 1 Kristus Jesus™.

Til sidst 1 bogen er der et appendiks, en tekst, Bygstad har vaeret med
til at udarbejde — “om det tokjenn-baserte ekteskapet” og med en
appel til norske myndigheder “om & verne foreldreretten og tros- og
ytringsfriheten”. Denne erklering kan findes pa det danske Kirkelig
Samling om Bibel og Bekendelses hjemmeside: www.kirkelig-
samling.dk

Anbefaling

Bygstads bog kan meget anbefales — ogsa til danske leesere med
interesse for kirkelige forhold i1 vor pd mange méder forvirrede nutid.

Den er skrevet pa norsk bokmal, der ligner dansk meget og kun
ganske fa gange opbyder nogen vanskelighed for en dansk leser. Man
skal dog lige vaenne sig til, at *dere’ betyder I og jer, og at jeres
hedder *deres’.

Pa visse steder er de forhold, bogen behandler eller har som baggrund,
nok mere udbredte 1 Norge end i Danmark, men ikke i et sddant
omfang, at disse passager ikke kan lases med udbytte ogsa i
Danmark. Det gelder iser, nar Bygstad skriver om forhold i
vaekkelsesbeveagelserne.

(22]

Som navnt har Bygstad forladt Den Norske Kirke. Det kan man ikke
undgd at teenke pa, ndr man enkelte gange merker en distance til
folkekirkerne. Men langt mere end af distance er Bygstads

fremstilling praeget af en beklagelse af, hvordan de brede stremninger
1 folkekirkerne har beveeget sig vaek fra klassisk kristen forstaelse —
vedrerende gudstjenesten og pa bade det dogmatiske og det etiske
omrade.

Som ogsa nevnt er det luthersk kristendom, der mader os i denne bog.
Bogens emne og hele sigte taget i betragtning kan man undre sig over,
at den belaste forfatter stort set ikke har fundet anledning til at
inddrage synspunkter fra ikke-luthersk side. Det kunne vere fra
orthodokse eller anglikanske skribenter — eller mere naerliggende fra
afdede pave Benedikt XVI's store forfatterskab, hvor der gang pé
gang udtrykkes synspunkter, der ligger taet op ad Jan Bygstads — eller
parallelt med dem.

Men som bogen nu en gang foreligger, er den et staerkt vidnesbyrd
om, at en traditionel luthersk kristendomsforstéelse ikke bare er
mulig, men i hej grad aktuel ogsé i vor tid.

Saledes vaere Bygstads bog anbefalet!
Forlag: Lunde Forlag AS, Sinsenveien 25, 0572 Oslo.
www.lundeforlag.no

ISBN: 978-82-520-0541-7

Prisen synes oprindeligt at have veeret 329,- norske kroner; den synes
her i foraret 2024 at veere 249,- norske kroner.

(23]



Reformationen — brud eller kontinuitet. Del |
Essay over

Thorkild C. Lyby: Kirkesprezngningen og Danmark.
Reformationshistoriske overvejelser

Ved Henrik D. Gautier

Thorkild Lyby dede i december 2023 93 &r gammel. Bogen pa blot
omkring 200 sider er hans vurdering af en raekke diskussionsemner 1
Reformations-forskningen. Det gennemgaende tema er spergsmalet
om brud eller kontinuitet.

I den almindelige forstaelse bredt i kirkelige og ikkekirkelige kredse
har der vist vaeret og er en overvejende opfattelse af brud, ligesom
man har anlagt en “kontrovershistorisk™ tilgang til Reformationen,

altsd understreget modsatninger og trukket stridspunkterne skarpt op.

Det har varet fremherskende hos nogle forskere med offentlighedens
lydherhed, men det har langtfra vaeret enerddende og er det i stadig
mindre grad i forskningen.

Over sin bog har Lyby som devise sat: - det som kendetegner
historien er jo, at den er mudret” (Sofie Lene Bak).

Han skriver i sit forord, at han oprindelig var tiltrukket af
Reformationens dramatik — og den er der jo unagtelig — men at det
efterhanden blev den kontinuitet, der trods alt lever under og
igennem dramatikken”, der optog ham.

Skal man se forholdet i et i egentlig forstand kirkeligt perspektiv, er
det denne anmelders helt entydige forstéelse, at fokusering pa drama

[24]

og brud, nok er speendende og maske selvbekreftende, men kan vaere
en hindring for de reelle kirkelige enhedsbestrebelser, som burde
vere en selvfolge.

Bogen er opdelt i to hovedafsnit om henholdsvis Det internationale
perspektiv og Danmark. Reformationen anskues ikke som sa ofte
ellers i et kort begivenhedsperspektiv, men som betegnelse for en
lang glidende bevagelse. I det forste hovedafsnit refererer og
vurderer Lyby temaer af betydning for forstaelse af forlobet, og
bredden af temaer understreger pointen:

1. Middelalderkirkens flertydighed, 2. Fattigdomsidealet, 3.
Mystikken, 4.Andre individualistiske bevagelser, 5.
Kirkeinstitutionen i senmiddelalderen, 6. Den verdslige evrighed, 7.
Reformkrav og reformforseg, 8. Bibelhumanismen, 9. Luther og
traditionen, 10. Luther og Bibelhumanismen, 11. Reformatorerne og
traditionen, 12. De folkelige reformationsbevagelser, 13. Begrebet
Luthersk, 14.Langvarig uklarhed.

I andet hovedafsnit behandles en raekke forhold, der har veret
diskuteret i den danske reformationsforskning. Det fremgar tydeligt,
at der nok er specifikt danske politiske forhold, men at hele den
kirkelige ramme er dybt praget af det store udland, og selv til de
mere specifikke danske forhold finder man tréde og paralleller til 1
udlandet. Dette afsnit vil blive behandlet i 2. del af denne artikel.

Lyby leegger ud med at understrege middelalderkirkens flertydighed:
Vesterlandets kristenhed er en helhed, lukket om sig selv og basis for

(25]




hele samfundsordenen; men den spaender ogsa over flere kulturer og
traditioner. Alt skal rummes 1 den ene kristendom, som derfor mé
rumme mange variationer.

Det senmiddelalderlige samfund ma som baggrund for
Reformationen fa en omfattende behandling — langt ud over, at det
var noget med afladshandel og anden darligdom.

Lyby fremhaver senmiddelalderen som en lang og bevaget periode
med fremvoksende territorialstater og byer, sterre individualisme,
filosofiske og teologiske nybrud og stridigheder, folkelig uro og
mange vaekkelser (som han bl.a. ser som resultat af, at
kirkeledelserne befandt sig langt fra folkets sprog, behov og
fromhed). Bevaegelserne forte i adskillige tilfeelde til deciderede
ketterier blandt leeg og lerd. De ledende samfundslags steerkt ogede
rigdom og magtkoncentrationen fik som kontrast et fattigdomsideal.
Blandt de, der heevdede fattigdomsidealet opstod bitre teologiske
stridigheder, og radikalitet preegede mange leegmandsbevagelser.
Tiggerordnerne kom til at rumme fattigdomsidealet inden for Kirken;
men radikale franciskanere fik 1 1323 paven til at erklere pastanden
om Kristi og apostlenes fattigdom for kaettersk.

Lignende tvetydige forhold udfoldede sig i den mystiske taenkning,
der bredte sig i kirken 1 det 13.&rhundrede. Den fik ofte et meget
individualistisk og selvcentreret praeg; gudsforholdet opfattedes rent
individualistisk, men mystikerne stredes om, hvorvidt dette forhold
opnaedes ved hengivelse eller af nade.

Det er veerd at bemerke, forekommer det mig, at disse forhold — der
er kendetegnende for det andelige miljo og samfundsforholdene pa
reformationstiden - gor sig geeldende allerede mere end 200 ar

(26]

tidligere; ja, de teologiske stridigheder om fattigdomsidealet stod i
lys lue allerede i det 12.arhundrede.

Lyby refererer den fremragende katolske kirkehistoriker Joseph Lortz
for udredningen af virvaret af stridende teologiske skoler,
stromninger og religigse retninger, der ifolge Lortz skabte en sddan
uklarhed om, hvad der egentlig var “katholsk, at man i dag darligt

» ]

kan forestille sig det”.

Maéske vi 1 dag er pa vej mod en oplesning, hvor det igen ikke er til at
sige, hvad der er er "kristeligt”, og hvad kirken er for en storrelse.

Med denne uklarhed om, hvad kirke og kristendom egentlig var,
maétte kritiske overvejelser over kirkeinstitutionens rolle og pa
leengere sigt over selve kirkebegrebet dukke op. Lyby gennemgar
forskellige af de kendte og mere radikale tanker, sdsom at det var
kirkefolket, der afgjorde, hvad der var ret lere og bibelforstaelse,
eller at kirken skulle opdeles 1 nationale folkekirker under kongens
ledelse, eller en nominalisme, der sondrede skarpt mellem abenbaring
og fornuft og henviste abenbaringen til et serligt, i grunden
fornuftsstridigt rum; hvilket selvsagt underminerer overleveringen og
kirkelaren.

! Lortz (1887-1975) demonstrerer i sine vaerker et skarpt blik for den katolske
kirkes fuldstaendige teologiske og organisatorisk oplgsning i senmiddelalderen og
for de protestantiske reformationers tendens til at indsnaevre den teologiske
horisont, deres indre modsigelser savel som deres afggrende staerke afhangighed
af den verdslige magt. Luther kritiserer han saledes grundlaeggende for at plukke
aspekter ud af den kristne tradition og ggre dem til basis for sine egne religigse
ideer og bruge dem til at forklare hele traditionen. Lortz var i gvrigt siden
1940’erne engageret i grundlaeggende gkumeniske bestraebelser mellem katolikker
og protestanter.

(27]




Sveekkelsen af den kirkelige autoritet medforer, ikke overraskende, at
verdslige magthavere satter sig pa Kirken, nationalt og lokalt.
Udviklingen gar hand i hand med afviklingen af feudalsamfundet og
fremvaksten af territoriale centralmagter, stottet af en voksende
borgerstand og pengeskonomi. Fyrsterne og pavestolen, der selv i
senmiddelalderen agerer som territorialfyrste, deler rovet fra den
lokale, kanoniske kirkelige autonomi. Lyby tilslutter sig vurderingen
1 Heinz Schillings bog Martin Luther (2012), at allerede inden
Reformationen var ideen om den universelle kirke som en fungerende
storrelse en illusion.

Lyby finder det naturligt, at Kirken midt i denne oplesning oplever
bolger af reformbestraeebelser af meget forskellig art. Der var en
erkendelse af forfaldet og et enske om at forsgge at genopruste
kirkelivet — baseret pd en tilbagevenden til Kirkens oprindelige
grundlag. —

En delkonklusion bliver saledes: Der ville veere kommet en
reformation ogsa uden Luther; men den blev steerkt praeget af ham.
Altsa: [ udgangspunktet skal Reformationen ikke ses som et brud,
men som konsekvens af udviklingen i senmiddelalderen.

Arsagerne til, at reformbestrabelserne i denne omgang forte til sa
vidtrekkende begivenheder, ser Lyby forst og fremmest i, dels at
bogtrykkerkunsten muliggjorde en massekommunikation, dels i de
politiske forhold, hvor han fremhaver den sveekkelse, der var sket af
det store feellesskab til fordel for de mindre; det vil sige ikke mindst,
at en reekke territorialfyrster sa muligheden for at losgore sig fra
kejser og pave og derved svakkede disses stilling. En
udenrigspolitisk faktor, der maske undervurderes i interessen for de
rent interne europiske forhold, men som i hej grad var prekaer og

(28]

svekkede kejseren, var Osmannernes stadige angreb pa Europa, hvor
kejseren ikke blot ikke fik stotte fra de protestantisk sindede fyrster,
men heller ikke fra betydelige katolske fyrster.

Lyby referer Lortz’s udsagn, at den vestlige verden 0.1500 var helt
igennem kirkeligt og klerikalt praeget; men Reformationen var sa
forberedt, at en revolutionzr udvikling var uundgéelig.

Blandt de tankemaessige stromninger i tiden har der varet stort fokus
pa “bibelhumanismen” og Luthers forhold til denne. Lyby ser den
som en del af en almindelig humanistisk bevaegelse gennem lang tid
for Reformationen, som skulle @ndre teenkningen radikalt.
Bibelstudiet og individualismen kom til at anfaegte tidligere
forstaelses autenticitet. For humanisterne var det menneskelige det
vigtigste, for Luther det guddommelige, pointerer Lyby, der udreder
striden mellem Erasmus og Luther om den frie eller treelbundne vilje
og sammenstgdet mellem Skriften og Embedet. Lyby sammenfatter
ved at sige, at (reformkatolikken) Poul Helgesen fik ret i, at
princippet om Bibelen som grundlag for forstdelsen af
kristendommen ikke forte til enighed; og han tilfgjer, at Luther da
ogsa matte foretage en kvalitetsvurdering af de nytestamentlige
skrifter.

Lyby har to vaesentlige afsnit om “traditionen”. I afsnittet om
reformatorerne og traditionen understreger han igen to forhold: 1)
den kirkelige mangfoldighed i middelalderen; 2) overbetoningen af
det nye i forskellige former for reformbevagelser.

Han understreger: Det er misvisende, nar vi i dag ser dannelsen af
alternative kirkesamfund som grundleggelse af nye kirker. Sddan sa
reformatorerne det ikke — og slet ikke i reformationskampens tidlige

(29]




artier. De vedkender sig den falles fortid og mente netop at
reprasentere den agte tradition, som de ville overfore i en renset og
styrket skikkelse. De onskede at re-formere den?.

Men det, der skete, blev reelt kirkespreengning?.

Om Luthers forhold til traditionen siger Lyby, at hans teenkning ikke
rummer noviteter. Ogsa retferdiggerelseslaren findes gennem
middelalderen. Luther er ikke mere afvigende end flere andre, der har
veeret 1 den tid. Tankerne om, hvad det almindelige preestedemme er,
og om den usynlige kirke rummer mere spreengstof. Og udfaldene
mod Kirken 1520, blandt andet at paven var Antikrist, er svere at
forlige; ligesa forkastelsen af store dele af sakramentslaren og
afbreendingen af den kanoniske lov. Men han ensker ikke en ny kirke.
Han fastholder praedikeembedets guddommelige indstiftelse.

Luther havde ingen egentlig plan for en kirkeorganisation; hans
ordninger er adhoc-lesninger; han har uklare og skiftende holdninger
til bispeembedet.

2 Dette syn svarer til det, som Nathan Séderblom formulerede, og som Kirkelig
Fornyelse og lignende krzefter i de lutherske lande i dag ser sigi. At der i dagiden
katolske kirke er en opfattelse af, at der blandt kirkesamfundene er forskellige
grader af rettroenhed og katolicitet, kan jeg ikke se noget anstgdeligt i. Det skulle
vaere markeligt andet. Og at de mere traditionsbevidste maske er naermere
sandheden end de tidsandspraegede er vel ikke en umulig tanke?

3 Dette er forklaringen p3, at den teoretiske betragtning af kontinuiteten kommer
til kort over for den faktiske fjendtlighed. S6derblom og den oprindelige pkumeni
ville netop gribe tilbage til traditionen som grundlag for tilnaermelse. Men det er
selvfglgelig dgdfgdt, hvis man ser Kirkens grundlag i kontroverser fra tiden
omkring 1500, eller disse far lov at std i vejen for de fgrste ettusindefemhundrede
ar af Kirkens historie. For var de positioner nu hgjdepunktet af kristelig
erkendelse?

[30]

Lyby slutter dette afsnit med dette: Det er Kirken, der bandlyser
Luther. Fra moderne katolicisme set var det ikke klogt.

Luther sa midlet mod splid 1 Kirken i at fjerne forvanskningerne af
det feelles grundlag og holde fast ved det oprindelige. Lyby citerer
den protestantiske kirkeretsekspert Johannes Heckel (1889-1963)
som udtryk for Luthers position: at man ma for troens skyld give
kirkeveasenet den ordning, som er passende for Kristi Rige. En sddan
“reformation” er ingen udtreeden, men en vedholden ved “den gamle
katolske kirke” med samtidig frasigelse af uberettigede fornyelser.
Han citerer i forleengelse heraf Lortz for at skrive, at Luthers svar pa
et sddant svigt var 1 sit egentlige anliggende katolsk.

Det er i forleengelse af denne forstaelse, at den wiirttemburgske
bekendelse af 1562 omtaler den — faktisk eksisterende — evangeliske
kirke som “ecclesia vere catholica et orthodoxa™ eller "vere
apostolica”. Det er samme forstdelse, der haevdes 1 den danske
kirkeordinans af 1537/39.

Man kan sperge: Nar der nu tales sddan: Hvad skyldes det da, at
brudfladerne alligevel forstener? Teologerne eller fyrsterne eller
folket eller?

Der er en part mere pa banen, nemlig de folkelige bevagelser, som
Lyby herefter behandler. De er brogede. De er béret af borgerstanden.
De er preeget af uvilje mod det kirkelige system, af gkonomiske og
politiske grunde. De er endnu mere brogede end de akademiske
uenigheder!

Lyby fremhaver betydningen af udbredelsen af Bibelen pa
modersmalet: Det udfordrer embedet som autoritet, at man selv kan

(31]




leese Jesu ord®. Men han praciserer, at Bibelen siden 1466 fandtes
trykt pa tysk, og at der i perioden 1466 til 1522, hvor Luthers forste
bibeloversattelse kom, foreligger i alt 63 udgaver af Bibelen pa
forskellige folkesprog foruden oversattelser af enkeltskrifter og dele
af bibelen.

Lyby fremhevede andetsteds, at bogtrykteknikkens udvikling var en
afgorende faktor i Reformationens forleb, og jeg teenker, at nér vi
fremhaver betydningen af Luthers bibeloverszttelse, ber det maske
forst og fremmest veere for dens kvalitet og maske ogsa for den
“branding”, der 14 i, at den bar hans navn, og ikke fordi denne
oversettelse til folkesproget i og for sig var noget nyt.

Luthers teologiske @rinde spillede formentlig en mindre folkelig rolle
end erfaringen af Kirkens brestfeeldighed, siger Lyby med tilslutning
til kirkehistorikeren J. Oscar Andersen. Luther er banneret, man
samles under! Bonderne i Bondekrigen paberaber sig ogsa Luther,
men er egentlig blot en ekstrem gruppe blandt de diffuse bevagelser.
Ogsa den fik betydning ved at skabe et revolutionart klima: Den
krevede pakaldelse af den verdslige magt og fik Luther til at indse
meningen med at retablere et bispeembede.

Lybys konklusion: ... som helhed galder det, at
reformationsbeveagelsen bortset fra dens opposition mod det
bestdende, var en meget broget storrelse ... kernepunktet i Luthers
teologi, leeren om retfeerdiggerelse af tro, blev vel egentlig aldrig
folkeeje — heller ikke i de lutherske lande™.

4 Betragtningen giver vel i grunden kun mening, hvis man mener, at ens lesning er
rigtigere end andres, de kirkelige autoriteters?

(32]

Under overskriften "Langvarig uklarhed” slutter Lyby bogens forste
del med at redegore for den lange periode af uklarhed om
reekkevidden af de begivenheder, man stod midt i. For Luther og
Melanchton skulle reformerne ikke fore til brud, men Kirken blot
“evangeliseres”. Lyby ser de protestantiske fyrsters ageren ved
Rigsdagen 1529 som tegn pa, at reformationen ville blive et brud pa
den kirkelige enhed. De lutherske reformatorer forsegte med
Confessio Augustana i 1530 at formulere et grundlag for enhed, og
pave Paul 111 udsendte i 1537 en beteenkning om reformbehovet 1
Kirken, som Luther s som en sé betydningsfuld indremmelse, at han
oversatte den til tysk. 1541 néede en kommission med deltagelse af
Melanchton til enighed om stridspunkterne, is&r l&ren om
retfeerdiggorelse; Calvin anerkendte resultatet, men paven og Luther
afviste det.

[ 1545 forte den katolske reform- eller modreformbevagelse til
indledningen af Tridentinerkoncilet (1545-63). Det er forst her,
mener Lyby, at de katolske far formuleret en skarpere profil og en
“anti-evangelisk™ kurs.

Lyby betragter koncilets arbejde og resultat som “den autoritere og
reaktionare tolkning af kirkebegrebet”. Det er vel i og for sig rigtigt,
hvis man betragter de to ord verdineutralt; men maske er de
problematiske, fordi de netop i almindelig sprogbrug ikke er
verdineutrale. Man kan vel ogsa sige, at det har veeret meget
nerliggende at fokusere pa kirkebegrebet, der gennem
senmiddelalderen, som beskrevet, i den grad var géet i oplesning med
fatale folger; og under reformationstiden havde vist sig at blive
kraftigt anfegtet. Man kan vel ogsé havde, at de evangeliske, 1 hvert
fald de lutherske, aldrig far formuleret et klart og autoritativt
kirkebegreb med det resultat, at autoriteten (den ydre; men er det blot

[33]




den?) bliver lagt hos fyrsterne; for sa vidt de ikke blot tog den selv og
beholdt den.

Med Tridentinerkoncilet, siger Lyby, bliver den katolske kirke en af
fire konfessionskirker, der opstar”. Og med de protestantiske fyrsters
opror mod kejseren i 1552 er vejene tilbage reelt lukket. Det

cementeres ved “religionsfreden” i Augsburg 1555. Reformen blev til
kirkebrud.

Lyby vier et afsnit til "Begrebet luthersk”, som han mener i
reformationssammenhengen ber bruges betydeligt mere
omhyggeligt, end det ofte er sket og sker. Og man ma maske tilfoje,
at den omhu burde udstraekkes til brugen i de folgende arhundreder
ogidag.

“Luthersk™, siger Lyby, ber i Reformationens tidlige faser ikke
bruges bredt, men alene om tanker, der kan henfores til Luther. Ordet
“lutheraner” ber undgas. Denne gruppebetegnelse er, ligesom
begrebet den lutherske konfession” misvisende i Reformationens
gennembrudstid, hvor alt flyder.

Ordet “luthersk™ er formentlig forst brugt som et skeldsord. Det
bliver forst brugt som gruppebetegnelse i forbindelse med de indre-
protestantiske lerestridigheder pa linie med “calvinsk™, zwingliansk”
0.s.v. Men det betegner heller ikke da et kirkesamfund. Luthersk som
officiel selvbetegnelse bruges forst ved Konkordieformlen 1577. Ved
religionsfreden i Augsburg 1555 tales om “kirkeordninger, der
anerkendte den augsburgske konfession”. Reformationens pionerer

[34]

betegnede sig som “evangeliske”; de ville ikke spreenge Kirken, men

“evangelisere” den’.

Tilsvarende papeger Lyby pa det problematiske i brugen af ordet
“katolsk™: Han sondrer mellem “de evangelisk-katolske™ som bygger
péa Bibelen, og som ikke finder, at "unam sanctam ecclesiam
catholicam™ nedvendigger en organisatorisk enhed — og han satter
dette syn i modsatning til, hvad han kalder “det hierarkisk-katolske™.

Lyby preeciserer ikke, hvad han mener med “organisatorisk enhed”,
og det er en mangel; mener han dermed “bare” det “ydre” eller
vedrerer det autoriteten i1 videre forstand? Det er ikke uvasentligt for
forstaelsen, og slet ikke i en tumultuarisk situation som under
reformationstiden. Jeg er ikke kyndig nok til at kunne sige, om de
“evangelisk-katolske™ selv har vaeret precise herom, men man kunne
forestille sig, at det har de gennemgaende ikke.

[ citatet fra trosbekendelsen medtager Lyby ikke “et apostolicam™,
som vel netop betegner noget konstituerende 1 kirke- og ogsa
embedsforstdelsen siden Urkirken og dermed ogsa det
“organisatoriske”; altsa det apostolske embede som vern om
evangeliets autenticitet og enheden i kirken. Luther kom jo ogsa efter
Bondekrigene til den opfattelse, at det var nedvendigt med
superintendenter.

Lyby fremhaver, at den katolske “"modreformation” ogsa er en
reformbevagelse. Tiden blev altsa vidne til en flodbelge af

5> Kan man spgrge: Hvem taler i dag om at “evangelisere” kirken? Er det snarere
missionsbeveaegelserne end den dominerende lutherdom? Eller er det maske pa
den mest stringente og omfattende made paverne Johannes Paul Il og Benedict
XVl i forskellige skrivelser?

(35]



reformbevagelser, der skyllede sammen over Kirken. ”Re-
formation” betyder gendannelse. Der var laenge usikkerhed om
rekkevidden af begivenhederne, og man talte lenge om en reform af
Kirken — indtil det star klart, at der var sket en sprangning.

Kirkesprangningen har haft kolossal historisk og kirkelig betydning.
Maéske er tiden inde til at interessere sig serigst for kontinuiteten. Der
er forskningsresultater at bygge pa gennem de sidste 100 &r og i
nogle artier foregik et seriost, teologisk ekumenisk arbejde. Alligevel
synes bade protestanter og katolikker igen i feerd med at atomisere
kirken. Nu som dengang ved at ligge under for verdsligheden og
polemiske, kontroversteologiske tankefigurer og manglende serios
vilje til at overvinde splittelserne.

(Forts. 1 Re-formatio 2024-2)

Thorkild C. Lyby: Kirkespreengningen og Danmark.
Reformationshistoriske overvejelser,
Aarhus universitetsforlag, 2017.

PASCL B AQNOS

(36]

Landskonvent Feellesskabet Kirkelig Fornyelse
9-10. maj 2024

Hovedtema: Kirkearet
Hojtiden vokse med dagen! / Paske og pinse udsprang af jul (DDS
403,3)

Sted: Kingos Kirke med menighedslokaler, Bragesgade 35,
2200 Kebenhavn N (Kirkens indgang er fra Nannasgade 25 — lige
om hjornet)

PROGRAM:

Kristi Himmelfartsdag torsdag den 9. maj 2024

KI. 14.00 Festmesse pa Kristi Himmelfartsdag

Celebrant: Pastor René Yde. Pradikant: Pastor Ole Skjerbaek
Madsen.

KI. 15.30 Eftermiddagskaftfe

KI. 16.00 Foredrag ved Kim Thinggaard: "Kirkearet — De sarlige
Dage."

KI. 18.00 Festvesper med procession. Celebrant: Pastor René Yde.
Kl. 19.00 Middag

Kl. 20.30 Completorium

Fredag den 10. maj 2024

KI. 10.00 Festmesse - Fredag efter Kristi Himmelfart

Celebrant: Pastor René Yde. Pradikant: Pastor Brian Schenberg
Derefier serveres en kop kaffe og et rundstykke

KI. 11.15 Generalkapitel ifolge vedtegterne

KI. 13.15 Tolvsang

KI. 13.30 Frokost og kaffe

KI. 14.15 Videoforedrag ved Pastor Peter Osterby-Jorgensen:
“Herrens ar med vor Guds velbehag”

KI. 16.15 Vesper og afslutning

(37]



PRAKTISKE OPLYSNINGER

Alle gudstjenesterne er offentlige.

Konventsafgift: Kr. 150,- for hele landskonventet. For enkelte
foredrag betales kr. 75,-. Der er 50 % rabat for studenter. Man
opfordres til at betale forud for landskonventet.

Betaling kan ske ved overforsel til FKF’s kontonummer:
Danske Bank; reg.nr. 1551; kontonr: 0002 08 81 42.

Overnatning ma hver enkelt selv serge for.

Tilmelding til maltid skal ske senest den 1. maj 2024 til fzllesskabets
kasserer Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. sal, tv., 2605
Brondby, tlf. 28 90 03 29, epost:

nmhjorthmadsen@gmail.com

Priser for maltider:

Eftermiddagskafte torsdag: 25 kr, Middag torsdag: 160,00 kr,
Morgenkafte fredag: 20 kr,

Frokost fredag: 60 kr.

Konventsafgift: 150,00 kr.

Drikkevarer kan kebes. Anmeldelse til maltider er bindende.

&

(38]

Til kalenderen

Sankt Ansgar Feellesskabet: Kingos kirke, Bragesgade 35, 2200 Kgbenhavn.

Gudstjenester i efteraret 2024:
Tirsdag 3/9 kl. 19

Spndag 22/9 kl. 17

Sgndag 6/10 kl. 17

Tirsdag 15/10 kl.19

Lgrdag 2/11 kl. 16.30

Tirsdag 19/11 kl. 19

Sgndag 15/12 kl. 17

Vedr. foredrag og spisning: se SAF’s hjemmeside www.ansgarius.dk

Til dig, o Gud, semmer det sig at frembeere lovsang pa Sion,
Til dig skal der bedes 1 Jerusalem.

Fra Introitus til Requiem-messen

GER DINE FORELORE |
KIRKE?

DE GIOROE ..U GAR
DF PA STARBLLKS.

RADISERNE

(39]




RE-FORMATIO
udgives af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Redaktion: FKF's bestyrelse. Ansv. red. Henrik D. Gautier

Formand for FKF: Henrik D. Gautier, Femte Juni Plads 10, 2000 Frederiksberg; E-
post: hdg@privat.dk TIf: 30551272

Naestformand: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg. TIf. 40449204, e-post: ankerstjerne_roenneberg@hotmail.com
Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. tv. 2605 Brgndby. TIf.
36757165, e-post. nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse: Danske Bank, Reg.nr. 1551; kontonr. 2 08 81 42
Ved overfgrsel fra udlandet:

SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000 0002 0881 42
Adresseandringer meddeles kassereren! — Vigtigt!

Abonnement Re-formatio: Henvendelse til redaktionen. Pris 100 kr. Re-formatio
udsendes 2 gange arligt. Deadlines 1/3 og 15/10.

Hjemmeside: www.ansgarius.dk

Artikler, anmeldelser, indlaeg, annonceringer mv sendes til ansv.red.

Indhold:

Velsignet vaere Han, som kommer, i Herrens navn! — Kristi Genkomst. Del2.
Foredrag aof Peter {sterby-Jgrgensen s.3

Praediken til 2. sgndag i Advent 2023 ved Ole Skjerbaek Madsen s. 13

Jan Bygstad: Orienteringspunkter i en forvirret tid. Anm. ved Peter @sterby-
Jgrgensen s. 18

Thorkild C. Lyby: Reformationen — Brud eller kontinuitet. Essay ved H. D. Gautier
l.dels. 24

Landskonvent FKF 2024 Program s. 37

Til kalenderen s. 39

[40]




