RE FORMATIO




Kirkelig Fornyelses symbol:
Helligandsduen

"Helligdndens virke” var temaet for FKF’s landskonvent i 2022.

[ dette nummer af Re-formatio bringes et af arets foredrag. Konven-
tets andet og meget fortrinlige foredrag blev holdt ud fra fyldige
stikord og har derfor ikke egnet sig til publicering. Desuden bringes
preaedikener fra konventet.

Feellesskabet Kirkelig Fornyelse antog ved sin oprettelse i 1979 Hel-
ligdndsduen som sit meerke. Valget af dette symbol havde en dob-
belt begrundelse:

Feellesskabet samledes om bgnnen om Helligdndens fornyelse af Kir-
ken i Danmark. Kilderne til denne fornyelse s man i en genopda-
gelse af og besindelse pa den kirkelige overlevering, som den findes
i Skriften, bekendelsen, liturgien, missionen, katekesen og diakonien,
alts& hele den apostolske overlevering under Helligdndens vejled-
ning. Det er en tilgang, som vi finder gentagne gange i kirkens histo-
rie, og som har veeret udgangspunkt for de mest frugtbare vaekkelse
og retledninger af Kirkens vej ud over jorden og opretholdelse af
Kirkens eksistens. @nsket var at soge sandheden, den rette vej, livet,
i Kirkens apostolske og katolske (sande og fulde) overlevering.

Oprettelsen af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE var inspireret
af forbindelser til de hgjkirkelige beveegelse i Sverige og England,
Det svenske ” Arbetsgemenskapen Kyrklig Fornyelse”, der var opret-
tet i 1958, havde dette symbol. Svenskerne havde pé deres side over-
taget det fra den tilsvarende anglikanske bevaegelse Church Union
fra 1933 (med redder i The Church of England Protection Society fra
1859).

Preediken til Kristi Himmelfartsdag 2022.
ved pastor Jan Bjerregaard

Dagen i dag, Vor Herre Jesu himmelfeerd, er en overset helligdag. Sddan
sagde en gammel preest engang til mig. Nu er jeg selv en gammel preest, og
jeg mé gentage hans ord: Dagen i dag er en overset helligdag.

Og det er den. Jeg fik netop i gar at vide, at der i LM. sangbog slet ikke er
en sang eller salme til denne dag.

Denne dag, som er en stor dag i frelseshistorien. Den fgjer sig jo ind i de an-
dre store hgjtidsdage i frelsesvaerket: Julen, pasken og pinsen. Stor er den,
fordi denne dag afslutter det frelsesvaerk, som Gud har gjort i vor verden
ved sin Sgn, Jesus.

Denne dag, hvor Jesus blev modtaget af de himmelske haerskarer med ju-
bel, med tak, med lov og uudsigelig glaede, over at skaberveaerkets ulykke
var vendt til gleede og harmoni. At der var radet bod pa syndefaldets
ulykke.

At Guds frelsesplan var lykkedes.

Selve frelsesgrundlaget lagde Gud ved sin Sens ded pa korset. Han dede
for vore synders skyld, at der ved hans ded kunne komme syndsforladelse
og evigt liv til os.

Men dette frelsesveerk ville ingen betydning have, om det ikke ogsa blev
forkyndt for os, sé vi kan tro det, reekke ud efter det, og lade det gere sin
gerning i os.

Derfor hedder det ogsa: at Jesus blev opvakt for vor retfeerdiggerelses skyld
(Rom 4,25). Jesus opstod for at kunne give os del i det liv, som han vandt os
pa korset.

Hvad dette udtryk: han blev opvakt for vor retfeerdiggerelses skyld, inde-
baerer, det ser vi udfolde sig i begivenhederne mellem Herrens opstandelse
og himmelfaerd. I disse 40 dage leerte Jesus sine disciple alt det, han ikke
kunne lzere dem for sin lidelse og ded, men nu kunne, fordi disciplene
havde set og forstaet, at han virkelig var opstanden. At han havde overvun-
det deden, at han i sandhed er Guds Sen, som har al magt i himmelen og
pé jorden. Lukas forteeller os, at Jesus efter sin opstandelse sagde til disci-
plene: “Dette er, hvad jeg sagde til jer, mens jeg endnu var hos jer: alt det
md gd i opfyldelse, som er skrevet om mig i Mose lov og profeterne og sal-
merne.” Da abnede han deres sind, s de forstod skrifterne, skriver Lukas

3]



videre. Og han sagde til dem: "Séledes star der skrevet, at Kristus skal lide
og opstd fra de dede pa den tredje dag, og at der i hans navn skal praedikes
omvendelse til syndernes forladelse for alle folkeslag og begyndes fra Jeru-
salem. I skal veere vidner om dette.”

Og nu kunne de vaere vidner, fordi Jesus havde édbnet deres sind, sa de for-
stod skrifterne. Han havde i 40 dage talt til dem om alt det, der hgrer Guds
rige til.

Som et kuriosum kan det maske naevnes her, at Grundtvig var overbevist
om, at Herren i lgbet af disse 40 dage havde givet apostlene trosbekendel-
sen, den apostoliske trosbekendelse, og derfor kunne Grundtvig heller ikke
have kirke-feellesskab med dem, som fornzaegtede blot et ord i denne beken-
delse.

Men s& meget kan vi sige, at alt, hvad der var nodvendigt for i sandhed at
kende evangeliet og i sandhed at kunne forkynde det, og veere Jesu vidner i
denne verden, alt det gav Jesus sine disciple i disse dage, for at de kunne
fore os til retfeerdighed.

Kun én ting, hvis man kan kalde det en ting, manglede: Kraften fra det
Hgje.

Guds hellige Ands levende neerveer i og forvandling af disciplene, til i sand-
hed at kunne veere apostle og vidner, det manglede.

Men Helliganden kunne Jesus forst give sine disciple, efter at han havde ta-
get seede ved Faderens hgjre hand, som vi siger det, og ma sige det, fordi
den andelige virkelighed, der ligger gemt bag disse ord, ikke kan udsiges
eller beskrives med andre menneskelige ord.

Men pinsedagen skete det, da kom Helliganden til disciplene; de blev, som
Lukas skriver det, debt med Helligdnden, og det blev indledningen til di-
sciplenes liv som apostle, den apostelgerning som vi kan leese om i Apostle-
nes Gerninger og i brevene i det nye Testamente. Markus forteeller i evan-
gelieteksten til i dag, at Herren virkede med og stadfeestede ordet ved de
tegn, som fulgte med. Og tegnene beskriver Markus som disse: "I mit navn
skal uddrive onde dnder; de skal tale med nye tunger; de skal tage pa slan-
ger, og hvis de drikker dedbringende gift, skal det ikke skade dem; pa syge
skal de leegge heender, og de skal blive raske.” Der er ingen af disse tegn,
som vi ikke ser opfyldt enten i apostlenes virke eller i kirkens historie. Og
nogle af tegnene: uddrivelse af onde ander, tungetalen og helbredelsen af
syge, det er tegn, som vi ser i hele kirkens historie. Der er ogsd mange an-
dre andelige gaver, som ikke navnes her, men som vi horer om i Paulus’
breve. Vi ser ikke s& meget til disse gaver i vor tid og i vore sammenhzange.

[4]

Men jeg husker endnu det Andens vejr, der opstod med den karismatisk
bevaegelse, som bergrte stort set hele verden. En bevaegelse, som jeg blev
meget velsignet af, og hvor vi sa nddegaverne i funktion. Eller jeg kan
naevne et kirkesamfund, som de fleste af jer nok har hert om, og som nu le-
ver et stille liv: de katolsk-apostoliske menigheder. Jeg leeste for nogen tid
siden en praediken af en af deres praester, og i denne skriver han, at der var
en tid, hvor han ikke kunne forestille sig, at der ville komme en tid, hvor
Paulus’ formaning til menigheden i Korinth om profeternes adferd ved
menighedens gudstjenester, skulle komme til at give mening. Men den
kom, denne tid, hvor Paulus formaning om profeternes adfeerd ved guds-
tieneste ikke kun gav mening, men var keerkommen og nedvendig.

Men hele dette Andens liv og kraft, som vi kan se udfolde sig i kirkens hi-
storie, det er jo meerkeligt fraveerende i vor tid. Hvorfor?

Ja, gid jeg kunne svare pa det spergsmal. Det neermeste svar jeg kan give er,
at der ogsa i vort eget trosliv er frugtbare tider og sé tider, hvor man er som
i en grken. Sadanne klager herer vi gennem kirkens historie fra mange
fromme troende. Men Andens liv er ikke noget, vi bestemmer over. Vi kan
fole en smerte ved det, der ikke er, men sd lad det blive en anledning til ben
og selvransagelse.

Jeg kunne méske ogsd komme med en forklaring: Apostlen Paulus taler in-
direkte om, at den nye pagt vil f& en ende som den gamle pagt fik, en ende
med frafald og vantro, en ende, der vil bane vejen for Antikrist. Og dette
frafald, synes jeg, kan vi se overalt i dag. Er det sa enden? Nej, det er begyn-
delsen til en ny tid, en tid, som disciplene spurgte Herren om for Himmel-
feerden: “Herre, er tiden nu kommet, da du vil genoprette riget for Israel?”
Genoprettelsen - og ikke kun for Israel - men for alle troende i alle tider,
det er det, der er pa vej, sadan teenker jeg. Det tusindarige rige, som er af-
slutningen pa kirkens nuverende tid, som er kampens, stridens, forkyndel-
sens og vidnesbyrdets tid. Er det det, som er pa vej, Jeg tror det, og jeg ha-
ber det. Det steerkeste tegn i tiden er nok Israels hjemkomst til deres feedres
land, men det moralske forfald i vor tid taler ogsa sit eget sprog, om at Her-
rens komme er neer.

Og indtil det sker, er Herrens bud: Hold fast ved det, I har, indtil jeg kom-
mer. Indtil han kommer; for denne Jesus, som er optaget fra os til Himme-
len, han skal komme igen pa samme made, som de s& ham fare til Himme-
len.

Og han, som for til Himmelen og skal komme igen fra Himmelen, for at
fore os til Himmelen, ham vaere evig ere og tak.

(5]



Avutoriteten i kirken
ved pastor Ole Skjerbeek Madsen

I den offentlige debat gores det ofte geeldende, at ingen kan tale pa folkekir-
kens vegne. Hvis man spgrger om kirkens holdning til f.eks. etiske, sociale,
politiske og klimarelaterede spergsmal, kan man ikke fa et svar. Ingen har
tilsyneladende autoriteten til at udtrykke kirkens holdning. Og dog er der i
en luthersk kirke, som vi skal se, autoritative kilder for kirkens tro og prak-
sis.

Anderledes i den katolske kirke: hvor det kirkelige leereembede rent faktisk
kan udtale sig autoritativt og ger det. Kirken har en tydelig stemme ind i
samtidens diskurs og definerer troen.

Jeg vil forst se pa ordet Autoritets betydning mere alment; derneest i det ro-
merske samfund, derpa i den katolske kirke, s& en luthersk forstéelse af au-
toritet. Endelig vil jeg med et tilbageblik til NT skitsere en nutidig forstaelse
af autoritet i kirken og kirkens mission.

Ordet ” Autoritet” kommer fra latin auctoritas. Ordet er afledt af auctor = op-
hav, og derefter oprindelse, ophavsret. Auctoritas kan oversaettes troveerdig-
hed, vaegt (vigtighed), indflydelse, personlig veegt, garanti, autenticitet,
magt (overdraget magt), befaling, dekret, ansvarlighed, betydningsfuld og
indflydelsesrig person.

De mest almindelige graeske ord, som deaekker betydningen af auctoritas er
exousia og euthyne . Det sidste ord rummer betydningen ansvarlighed og
troveaerdighed, men forekommer ikke i NT; det gor exousia imidlertid. I en-
gelske overszettelser gengives det ofte som authority, mens den danske
oversattelse har magt; Vulgata bruger tilsvarende potestas. Exousia kan
overseettes magt, autoritet, vaegt, moralsk autoritet, indflydelse; dernaest au-
torisation, delegeret myndighed eller magt; i senjededommen brugtes ordet
ogsa kvasipersonligt om en andelig myndighed/édndsmagter, og derneest
om en jordisk magt/ myndighed. I NT finder vi nuancer af ordet som mag-
ten til at veelge, frihed til at gore som man vil, tilladelse; derneest: fysisk,
mental, andelig kraft; en evne eller styrke som er givet en; den magt der lig-
ger i at have indflydelse eller ret. NT bruger ogsa ordet om herskermagt og
styre, jordisk magt, derfor ogsé om jordiske magthavere og andsmagter.

[6]

Autoritet i det romerske samfund

I det antikke Rom kendte man tre begreber for autoritet: auctoritas, potestas
og imperium. Det sidste ord daekker maske over den stgrste autoritet, nem-
lig kommandoen over den romerske heer. Potestas var retligt bestemt magt,
knyttet til de forskellige offentlige embeder. Auctoritas er sveerere at defi-
nere, da det var en uhdndgribelig social autoritet, som var bundet op pa
omdgmme og status; i familien gjaldt det ikke mindst husfaderen (paterfa-
milias), hvis autoritet var uindskraenket.

Kilden til en persons auctoritas kunne veere en fortjenstfuld handling, f.eks.
tapperhed og mod pa slagmarken, og ikke mindst sejr over fienderne. Kil-
den kunne ogsé veere det embede man besad, ikke mindst havde en konsul
en hgj grad af auctoritas. Endelig kunne auctoritas veere arvet, fordi man var
fodt ind i en aedel sleegt, bar et gammelt familienavn, eller fordi familien
havde langtraekkende sociale og politiske forbindelser. Et eksempel: Octavi-
ans auctoritas inden han blev kejser Augustus skyldtes, at han var adopteret
af Caesar, og den blev ikke mindre, da Ceesar blev ophgjet til gud, og at
hans slaegtslinje kunne fores tilbage til Venus, Aeneas og Romulus og Re-
mus. Sa hans auctoritas var skyhg;.

Hvis vi sammenholder de sproglige betragtninger med den korte gennem-
gang af autoritet i Rom, kunne vi maske sige, at autoritet handler om den
trovaerdighed, subsidizrt det retskrav en person eller sag har, som gor at
andre foler sig overbevist deraf eller forpligtet derpa. Overfert pa kirken
betyder det, at kirkens autoritet hviler pa at dens tjeneste er legitimeret af
Jesu Kristi sendelse. Nar vi har tiltro til en sandhed grundet pa autoritet,
kalder vi det tro. Nar vi veelger at fglge en anordning, en regel grundet pa
autoritet, taler vi om lydighed. Tro og lydighed er ofte former for indirekte
erkendelse, som beror pa formidlerens autoritet - og altsa ikke nedvendig-
vis erkendelse som bygger pa egen erfaring eller efterforskning / underse-
gelse. (Neues Theoligisches Wérterbuch, WBG).

Autoritet i den katolske kirke

Kort sagt hviler autoritet i den katolske kirke pa tre ben: Biblen, Traditionen
og Embedet. Kirken er et levende feellesskab i apostlenes tro; Helligonden
gor troen levende, fordi den virker i og leeres at kende i netop det som er
autentiske udtryk for Guds abenbaring af sig selv til vor frelse i Jesus Kri-
stus. Derfor er Biblen, traditionen og embedet autoriteter som kan tros og

[7]




adlydes. Det begrundes i en lidt udvidet form i Den katolske Kirkes Kate-
kismus (KKK, 688):

Vi leerer Helliganden at kende

- i skrifterne, som Han har inspireret;

- i Traditionen, som kirkefezedrene er de altid aktuelle vidner om;

- i Kirkens leereembede, som Han bistar;

- i den sakramentale liturgi, gennem dens ord og symboler, hvor Helligan-
den forener os med Kristus;

- i bennen, hvor Han gar i forben for os;

- i de karismer og tjenester, hvorigennem Kirken bygges op;

- i de tegn, som det apostoliske og missionerende liv afgiver;

- i helgenernes vidnesbyrd, hvor Han viser sin hellighed og fortsaetter frel-
sens vaerk.

Gennem denne forstaelse af Helligdndens virke bliver autoritet ikke be-
greenset til noget statisk eller juridisk som det af og til kan karikeres i prote-
stantisk polemik - om end tendensen er juridisk.

Autoritetens kilde er Guds abenbaring:

Ved sin dbenbaring "taler den usynlige Gud i sin overstrommende keerlig-
hed til menneskene..., og Han feerdes blandt dem for at indbyde dem til
feellesskab med sig selv...” Det rette svar til denne indbydelse er troen. Ved
troen underkaster mennesket Gud sin forstand og sin vilje...” (KKK142-
143). Vi tror Gud ”pa grund af Guds egen autoritet som abenbarer ...” (KKK
156).

Den forste autoritet i kirken er derfor Den hellige Skift, som er Guds tale,
der er nedskrevet under Helligdndens inspiration, og som sadan peger alt i
den hellige skrift pa Jesus Kristus. ”Gennem alle den hellige Skrifts ord si-
ger Gud i virkeligheden kun et eneste ord, i hvilket Han udsiger hele sig
selv.” Dette Ord er det som var i begyndelsen, som var hos Gud og var
Gud. (KKK 102). Det er Biblen i sin helhed som er kirkens autoritet, fordi
der er skrevet inspireret af Helligdnden og som sddan har Gud som den
egentlige auctor/forfatter; og som sddan er den overgivet til kirken. Skrif-
terne er hellige og kanoniske, altsa rettesnor for kirken. Selvom hver forfat-
ter har sin personlige stil, har Gud brugt netop den enkeltes evner og per-
sonlighed til at udtrykke sine intentioner. Som inspirerede af Helliganden,
ma de troende “erkende, at Den hellige Skrifts bager urokkeligt, trofast og
uden fejl leerer den sandhed, som Gud med henblik pa vores frelse har vil-
let skulle besegles i de Hellige skrifter.” Det betyder dog ikke, at den
kristne tro er en "bogreligion”, for kristendommen er Guds ”"Ords” religion.

[8]

Derfor ma Kristus, Guds levende Ord ved Helligdnden abne hjerterne sa at
vi forstar Skrifterne.

Altsa Biblen er abenbaring, og den bliver 4benbaring for os, nar Ordet ved
Anden &bner os s4 at vi tror.

Den hellige Skrift omfatter mere end “vores” Bibel, idet ogsé apokryferne

er medregnet. Derfor regnes Vulgata for den autoritative overseettelse af
Biblen.

Traditionen.

Den hellige Tradition er neert forbundet og forenet med Den hellige Skrift.
"Da begge springer fra samme guddommelige kilde, flyder de pa en made
sammen 0g strommer mod det samme mél.” (KKK 80). Begge videregiver
Guds ord og Kristi undervisning, biblen skriftligt, mens traditionen gar til-
bage til apostlenes mundtlige forkyndelse, deres eksempler og forordnin-
ger, hvorigennem de “overleverede hvad de selv enten havde modtaget
gennem deres liv sammen med Kristus, og gennem Hans ord og gerninger,
eller havde leert gennem Helligdndens inspiration.” (KKK 76). Den apostoli-
ske tradition er altsa den abenbaring, som apostlene blev betroet som ud-
sendte af Jesus Kristus og oplyst af Helligdnden, og som de forkynder som
kilden til frelse, til sandhed og som moralske normer. (KKK 75).

Senere tilkomne traditioner er forskellige udformninger af den apostoliske
tradition som er lokalt tilpasset eller udformet til forskellige tider. Sddanne
traditioner kan bibeholdes, zendres eller opgives i lyset af den apostoliske
tradition under vejledning af leereembedet. (KKK 83).

Den katolske kirkes Katekismus henviser til Skt. Irenzeus af Lyon i sin be-
grundelse for traditionens autoritet:

Skent kirken er spredt over hele jorden... bevarer den med stor omhu den
forkyndelse og den tro, som den har modtaget fra apostlene og deres disci-
ple... Den tror og forkynder pa én og samme méde, som havde den kun én
sjeel og ét hjerte og ... én mund.

For skent sprogene er forskellige over hele verden, er Traditionens indhold
ét og det samme...

Kirkens budskab er altsa sandfeerdigt og solidt, eftersom det er hos den, at
den ene og samme vej til frelse viser sig i den ganske verden.

Denne tro, som vi har modtaget af Kirken, bevarer vi med omhu, for som
en kostbart betroet skat i et magelost kar, forynges den uopherligt under
Helligandens virken og forynger selve det kar, den er indeholdt i. (KKK

172-174)

[9]



Irenzeus talte om den sandhedens rettesnor, som den dgbte fik del i ved sin
dab. Andre oldkirkelige forfattere talte pA samme made om regula fidet (tro-
ens rettesnor). Og der taenktes her pa en sammenfatning af kirkens leere.
Forud for daben fik katekumenen overgivet trosreglen ved en traditio sym-
boli (en overgivelse af symbolet). Symbolet blev da identificeret med déabs-
bekendelsen: den apostolske og den nicaenske trosbekendelse.

Embedet

For at forsté Skriften og Traditionen ret og fastholde kontinuiteten og enhe-
den i forkyndelsen beheves et leereembede. Katekismen udtrykker det sale-
des:

Men opgaven, der bestér i autentisk at fortolke Guds Ord bade i Skriften og
i Traditionen, er alene betroet til Kirkens Lzereembede, hvis autoritet ud-
gves i Jesu Kristi navn, det vil sige til biskopperne i forening med Peters ef-
terfolger, biskoppen i Rom. (KKK 85)

Leaereembedet stér ikke over Ordet hverken i form af Biblen eller Traditio-
nen. Det leerer kun det, som det selv har modtaget, men ved Helligdndens
hjeelp lytter det til Ordet og bevarer det som en skat. Det er fra denne skat
kirken definerer leere og praksis som udtryk for Guds dbenbaring.

Kirkens leereembede udever i hele dens omfang den af Kristus modtagne
fuldmagt, nar det definerer dogmer, det vil sige nar det fremseetter sandhe-
der som er indeholdt i den guddommelige dbenbaring, eller pa definitiv
made fremseetter sandheder som har en nedvendig forbindelse med dem, i
en form, der forpligter det kristne folk til en uigenkaldelig troens tilslut-
ning. (KKK 88)

Et udtryk for embedets autoritet er det at det har faet Gudsrigets nogler be-
troet. Veegten laegges pd at det er til apostlene, Jesus overdrager autoriteten
til at binde og lose, altsa at tilgive synder, afsige leeremaessige domme og
treeffe disciplineere beslutninger i Kirken. Peter indtager forstepladsen
blandt apostlene: Du er Peter og pa den klippe vil jeg bygge min kirke! Kir-
kens autoritet stammer fra apostlene og varetages af leereembedet, primeert
biskopperne sammen med paven.

Autoritet i reformatorisk kristendom

Dybest set er der kun en kilde til autoritet i reformatorisk kristendom, nem-
lig den hellige skrift, som er Guds abenbaring for os. Sola scriptura - Skrif-
ten alene er autoriteten i kirken, ikke Skrift og Tradition og Embede. Sola
scriptura - Skriften alene skal ikke forstds som om der er lighedstegn mel-
lem Gud og Biblen, men nar vi lytter til Biblen, lytter vi til Gud. Og nar Gud

[10]

abenbarer sig, kalder det pa troen. Troen hgrer Biblens ord som Guds tro-
veerdige ord, som derfor holdes for sandt og som ma lydes. Den hellige
Skrift er norm for kirkens undervisning og forkyndelse, for sjeelesorg og ef-
terfolgelse, tilbedelse og ben, og kirkeordning / lederskab. Reformatorerne
ma bestandigt sperge. “"Hvor star det skrevet?” (fx Luthers Lille Katekis-
mus under daben og nadveren).

Luther trak selv linjen klart op i sit svar til Rigsdagen i Worms, da denne
kraevede, at han tilbagekaldte sine skrifter:

Med mindre jeg bliver overbevist ved vidnesbyrd fra skrifterne eller ved
klare grunde - thi jeg tror hverken paven eller kirkemgderne alene, da det
stdr fast, at de ofte har taget fejl og modsagt sig selv - sa er jeg overvundet
af de af mig anferte skriftord, og min samvittighed er fanget i Guds ord.
(Lerfeldt s 150)

Luther vurderede hele biblen hgijt, og skrev séledes i fortalen til Gamle Te-
stamente, at skriften er “den allerhgjeste og aedleste helligdom, ja, den aller-
rigeste bjerggrube, som aldrig kan graves tom - s& du kan finde den gud-
dommelige visdom... Her finder du det sveb og den krybbe, som Kristus
ligger i.” (Lerfeldt s 159). Og han ger det helt klart at Biblen er den afge-
rende autoritet i kirken, nar han skriver:

Deri stemmer alle sande og hellige bager overens, at de alle tilsammen pree-
diker og underviser om Kristus. Det er ogsa den rette provesten til bedem-
melse af enhver bog, at se om de forkynder (driver pd) Kristus eller ej, efter-
som hele skriften viser hen til Kristus. (Lerfeldt s160-161)

Sola scriptura ~ Skriften alene er sammen med Sola gratia (ndden alene) og
Sola fide (troen alene) blevet anfort som en sammenfatning af Luthers teo-
logi, selvom denne sammenfatning forst skete i 1916 i en artikel af den ame-
rikanske teolog Theodore Engelder!. Af og til tilfgjes ogs& Solus Christus
(Kristus alene) som et fierde grundprincip. Skriftens autoritet beror pa at
den abenbarer Gud, sddan som Gud meder os i Kristus. Troen griber ordet
og den troende retfeerdiggores - ikke i kraft af gerninger men i kraft af
Guds nade. Vanskeligheden ved disse ” Alener” er ordet “alene”, men nar
de bruges sammen, betyder det, at de ikke udelukker hinanden. ” Alene”
bruges for at tydeliggore hvad der er sund leere og praksis og derfor er de
fire “alener” redskaber til at skelne mellem anderne: Hvad kommer fra Hel-
ligdnden og hvad fra andre kilder?

'TWHT Dau (ed), Four Hundred Years. Commerative Essays on the
Reformation of Dr. Martin Luther and Its Blessed Results.

[11]



Hyvis vi skal forsta den lutherske forstdelse af autoriteten i Kirken, méa vi
forstd at Luthers anliggende dybest set er kristologisk og sjeelesgrgerisk. 1)
Zrer en leere eller praksis Kristus og hjeelper det mennesker til at aner-
kende ham som herre. 2) Bringer denne leere eller praksis trgst til de seng-
stede samvittigheder?

Solus Christus udfordrer vores forkyndelse og trospraksis til at fokusere pa
Jesus Kiristus, til at indbyde mennesker til at tro og begynde et nyt liv i ham,
og til at opfordre gamle kristne til virkelig at leve som hans disciple.

Sola Gratia udfordrer vores forkyndelse og trospraksis til at zere Kristus og
gennem ham Faderen i en anerkendelse af, at livet er en Guds gave, og at
frelsen alene har sin grund i Guds vilje til at frelse det fortabte.

Sola Fides udfordrer vores forkyndelse og trospraksis til at lade Guds initia-
tiv og frelsesvilje komme forst. Det er Guds lefter og Guds frelsende neer-
veer 1 Ordets inkarnation, ded og opstandelse som er troens genstand - det
som vores enkle tillid retter sig imod og griber ud efter.

Sola Scriptura udfordrer kirken til virkelig at have Biblen som norm for leere
og liv. Det betyder at vores forkyndelse og trospraksis er bundet til Skrif-
ten, men det er ikke fundamentalisme pga. de andre “alener”, s at vi for-
falder til at gore Biblen til gud, men det betyder at vi leenges efter et kirke-
liv som er bibelsk. Jo mere rodfeestede menighedens medlemmer er i det bi-
belske ord, desto bedre genkender de Guds ledelse og desto bedre er de i
stand til at skelne mellem dnderne og genkende, at Jesus stadig er vores lee-
rer, nar vi herer det forkyndte ord.

Skriften alene er autoriteten i kirken, men denne stottes af de oldkirkelige
bekendelser og de lutherske bekendelsesskrifter. I den forstand formidler
de gode rad og indsigter fra generationerne for os, men de star ikke over
Skriften og er heller ikke sidestillet med Skriften, men tjener Skriftens sand-
hed og fremheever/understotter dens normgivende autoritet.

For den lutherske reformation peger hele skriften p& Kristus og kalder men-
nesker til tro pd ham. Mennesker retfeerdiggores for Gud, “nar de tror, at de
tages til ndde, og at syndernes forlades dem for Kristi skyld, han som ved
sin ded har gjort fyldest for vore synder. Denne tro tilregner Gud som ret-
feerdighed for sig.” (CA 4; den artikel hvorved kirken star eller falder).

Og her far s ogsa embedet sin rolle: For at vi kan komme til denne tro, er
det embede at leere evangeliet og reekke sakramenterne indstiftet. ” (CA 5).
Og for at leere evangeliet offentligt og for at forvalte sakramenterne skal
embedsbeererne veere “rettelig kaldet dertil”. (CA 14).

[12]

Den augsburgske bekendelse behandler ogséa den kirkelige magt (potestas)
eller noglemagten. (CA 28). Den kirkelige magt, som er betroet biskopperne
ifolge Johs. 20:21-22, er dndelig og mé ikke sammenblandes med nogen
form for verdslig magt. Neglemagten forstas som en befaling fra Gud om at
preedike evangeliet, tilgive og fastholde synder og forvalte sakramenterne;
dette indebeerer ogsa en forkastelse af vrangleere og udelukkelse af dben-
bare syndere fra kirken. Men denne myndighed kan kun udgves ved ordet;
dog ma biskoppen adlydes, da han handler som kaldet af menigheden. Bi-
skopperne mé anvise en orden i menighederne, sé at alt gar ordentligt til -
dog uden, at det tynger samvittighederne, eller opfattes som om hans for-
skrifter er nedvendige for frelsen. Biskoppens tjeneste begraenses sadan, at
dersom han leerer eller befaler noget som er i modstrid med evangeliet, ma
menighederne ikke adlyde ham.

I ”Traktaten om pavens magt og overhgjhed” (1537) tydeliggores tankerne
fra Den augsburgske bekendelse. Hvor der findes en kirke, findes ogsa ret-
ten til at forvalte evangeliet; altsa det er menigheden som far neglemagten
betroet af Jesus. Hvor den katolske kirke henviser til Matth. 16:18-19 (Du er
Petrus), begrundes ngglemagten her ud fra Matth. 18:18-20 om menighe-
dens myndighed til at lose og binde i sporgsmalet om menighedstugt:
“Hvad I (2 eller 3 / den forsamlede menighed) binder...” Dette sammenkae-
des med 1. Pet. 2:9: "I er et kongeligt preesteskab.” Da menigheden har ret-
ten til at forvalte noglerne, har den ogsa retten til at kalde, veelge og indvie
tienere, for den ordineredes tjeneste har sit grundlag og udgangspunkt i og
sin myndighed fra de troendes almindelige preestedemme. Men nér en tje-
ner er kaldet, valgt og indviet, er denne en gave fra Gud til menigheden
med henvisning til Ef. 4:8-12. Den negative konklusion er, at menigheden i
en situation hvor biskopperne enten er vrangleerere eller neegter at ordinere
rette leerere, kan tage magten tilbage og selv ordinere egne praester, som er
preester med samme gyldighed som hvis de var ordineret af en biskop.

Hvordan skal vi forstd autoritet i nutidens kirkeliv - eller genfinde den?
Efter min opfattelse er udgangspunktet for at forsa autoritet i kirken Jesu
befaling om at gere alle folkeslagene til hans disciple:

Mig er givet al magt i himlen og pa jorden. Ga derfor hen og ger alle folke-
slagene til mine disciple, idet I deber dem i Faderens og Sennens og Hellig-
andens navn, og idetI leerer dem at holde alt det, som jeg har befalet jer.
Og se, jeg er med jer alle dage indtil verdens ende (Matth. 28:18.20)

[13]



Autoriteten tilhgrer Jesus Kristus. Den er givet ham af hans himmelske far.
Pa sin vis gar Kristi autoritet tilbage til begyndelsen, ja forud for begyndel-
sen, da han er Guds evige Logos / Ord, hvorved Gud skaber alle ting og
som er Guds tolk i skabelsen, i frelsens historie og fuldendt i Ordets inkar-
nation som Jesus Kristus. Men da kirken er feellesskabet af Jesu disciple, ma
vores forstaelse af autoriteten i kirken fokusere p4 ham. Men Jesus deler sin
autoritet med disciplene, idet han sender dem til verden, ligesom han selv
er sendt til verden. “Som Faderen har sendt mig, sender jeg ogsé jer!” (Johs
20:21).

Nar Jesu autoritet anerkendes af disciplene, s at de tror og lyder, er der
ikke tale om en indirekte erkendelse, men hans autoritet er for dem begrun-
detiden personlige relation til ham, erfaringen af Guds neerveer i ham, er-
faringen af at Guds rige er brudt igennem hvor han er, og begrundet i mod-
tagelsen af Helliganden, som han giver dem del i. Jesu sendelses-ord til di-
sciplene paskedags aften forsatte med at Jesus bleeste &nde i dem: “Modtag
Helliganden!” (Johs 20:22).

Autoriteten i kirken er givet med disciplenes sendelse (at de er sendt af Je-
sus), med deres modtagelse af Helligdnden - og den er aldrig blot noget
ydre. De kalder mennesker ind i en personlig relation til Jesus, og for s&
vidt disciplenes budskab modtages, og de derved bliver autoritative vidner
om Jesus, sa er deres autoritet alene grundet i deres egen relation til Jesus.
Nar de preediker evangeliet for hele skabningen, nar de leder folk til frelse
ved at kalde dem til tro og ved at debe dem, nér de tilsiger mennesker syn-
dernes forladelse, n&r de uddriver deemoner og urene ander, nar de helbre-
der syge, nar de profeterer og taler i tunger, nar de udgver kraftige gernin-
ger - sa sker det ikke i kraft af dem selv, men fordi “Herren virkede med og
stadfeestede ordet ved de tegn, som fulgte med” (jfr. Mark. 16:15-20).
Autoriteten i kirken handler om en personlig relation til Jesus og om Hellig-
dndens virke. Autoriteten i kirken m4 aldrig blive til noget kirken besidder
eller som kun tros eller adlydes i kraft af en indirekte erkendelse. Det vil al-
drig veere nok at sige: Sidan stér der skrevet... Bekendelsen siger... Martin
Luther siger... Du skal tro mig fordi jeg er praest... Du skal gore sddan og
sddan fordi det har Folketinget vedtaget eller kirkeministeriet foreskrevet.
Autoriteten i kirken er ikke et menneske (et andet menneske end Jesus) el-
ler en menneskelig ordning, men alene Guds selvabenbaring:

Mangfoldige gange og pa mangfoldige mader har Gud i fortiden talt til
faedrene gennem profeterne, men nu ved dagenes ende har han talt il os
gennem sin sgn, hvem han har indsat som arving til alle ting, ved hvem

[14]

han ogsa har skabt verden. Han er Guds herligheds glans og hans veesens
udtrykte billede, og han beerer alt med sit maegtige ord. Da han havde skaf-
fet renselse for vore synder, tog han seede ved den Hgjestes hgjre hand i det
hgje, og han er blevet sa meget maegtigere end englene, som det navn, han
har arvet, overgar deres (Hebr. 1:1-4).

Disciplene - og altsa ogsa vi - vidner om Jesus ud fra vores erfaring af ham
som Guds Sen, som Guds skabende Ord og som vor Mester og Frelser. Det
er et liv i tro og lydighed. Hans autoritet gores geeldende nar vi autentisk
deler vores tro med hinanden og med verden omkring os. I den forstand
kan vi tale om kirkens autoritet og disciplenes autoritet, men det er en af-
ledt autoritet. For vi har faet en myndighed fra Jesus til at tale og handle pa
hans vegne.

Derfor er jeg ogsa enig med det reformatoriske synspunkt, at det er menig-
heden som et kongeligt praesteskab, der har fiet myndigheden betroet -
herunder ngglemagten. Menigheden er Kristi legeme med ham selv som
kirkens hoved. De troendes faellesskab er Kristus sendt til verden - i alt fald
i udgangspunktet; det er vores kaldelse. I det feellesskab har vi hver isaer
vores tjenester i overensstemmelse med de nadegaver Kristus tildeler en-
hver af os ved Helligdnden. Alle nadegaver tjener til feellesskabets opbyg-
gelse som Kristi legeme. Alle disciple er lige i veerdighed:

For I er alle Guds bern ved troen, i Kristus Jesus. Alle I, der er debt til Kri-
stus, har jo ikleedt jer Kristus. Her kommer det ikke an pa at veere jode eller
graeker, pé at veere trael eller fri, pa at vaere mand og kvinde, for I er alle én i
Kristus Jesus. (Gal.3:26-28)

Blandt nadegaverne er der nadegaver til at lede. Paulus naevner Apostle,
profeter, evangelister, hyrder og leerere. Han siger at deres tjeneste er en
gave fra Kristus til kirken, og deres opgave er o
at udruste de hellige til at gore tjeneste, s& Kristi legeme bygges op, indtil vi
alle nar frem til enheden i troen og i erkendelsen af Guds sen, til at veere et
fuldvoksent menneske, en vaekst, som kan rumme Kristi fylde. Da skal vi
ikke leengere veere uforstandige born og slynges og drives hid og did af
hver leerdoms vind, ved menneskers terningkast, nar de med snedighed fo-
rer os pa lumske afveje, men sandheden tro i keerlighed skal vi i ét og alt
vokse op til ham, som er hovedet, Kristus. Ud fra ham fgjes hele legemet
sammen og holdes sammen, idet hvert enkelt led hjeelper til med den
styrke, det har faet tilmalt, sd legemet vokser og opbygges i keerlighed. (Ef.
4:11-16).



Altsd deres myndighed ligger i, at de er givet som en gave fra Kristus til
menigheden. Deres autoritet er ikke selvberoende og opbygger ikke deres
egen magt eller position eller anseelse. Deres opgave er at hjeelpe hele fzl-
lesskabet til at vokse til en sddan grad af modenhed, at det rummer Kristi
fylde og har hans fylde af ndde, sandhed og keerlighed som norm. Deres
autoritet er ikke magt over menigheden, men en autentisk tro udlevet i ly-
dig og selvhengivende tjeneste efter Kristi forbillede.

Denne tekst leeses ogsé ved ordination af preester i Folkekirken. Derfor an-
giver det ogsé grundlaget for preestetjenesten i vores kirke. Det kirkelige
embede har altsd ingen anden autoritet end at veere givet til kirken og den
enkelte menighed. Embedsbzereren tjener i kraft af den nadegave som er
blevet ham til del. Derfor er kaldelsen til tjenesten afggrende. Ingen kan til-
tage sig tjenesten som preest, hyrde eller leerer. Menigheden kalder den i
hvem de genkender en autentisk tro, et liv i tienende lydighed og nadega-
ver til at udeve tjenesten. Embedet udspringer af de troendes almindelige
praestedomme, fordi det er en nddegave. Sidan skulle det vere, men Folke-
kirkens kaldelsespraksis er problematisk: Man sgger et embede. Man ud-
naevnes dertil. Man er embedsmand, og ens forste lydighed er statsmagten
og kgl. forordninger og den kirkelige lovgivning. Menighedsradet sporger
som regel ikke efter nddegave, tro og livsforelse (det kan ligefrem anses for
utilstedeligt).

Opsummerende om kaldelse. Det er Gud som kalder og udruster os til tje-
neste i Kristi legeme. For at en kaldelse skal vzre ret ma menigheden
sperge Gud til rads og soge Helligdndens vejledning; nar de genkender na-
degaverne til at varetage tjenesten og/eller Helligdnden udtager en person
til tieneste (jfr. Paulus’ og Barnabas’ udtagelse til apostolisk tjeneste, Ap.G.
13:1-3), kan menigheden kalde den pégeldende. For at sikre at ingen ind-
seettes 1 en tjeneste med tvang eller manipulation, skal der vare en indre til-
slutning og vished hos personen om kaldets rigtighed. Omvendt sikrer me-
nighedens kaldelse mod at en person giver sig selv en lederrolle i menighe-
den. Ordinationshandlingen er udtryk for nabomenigheders og den starre
kirkes bekraeftelse af kaldelsen.

Nar der laegges alt for megen veaegt pd embedet i spergsmalet om autorite-
ten i kirken er der en fare for at embedet usurperer nadegaverne og seetter
de troendes almindelige praestedemme ud af kraft. Et eksempel er sporgs-
malet om hvem der kan foretage en eksorcisme (Se KKK 1673).

Nér jeg tidligere sagde: “Det vil aldrig veere nok at sige: Sidan star der
skrevet... Bekendelsen siger...” er det ikke et udtryk for at jeg underkender

[16]

Biblen som autoritet, men blot at den ikke kan bruges fundamentalistisk og
som et redskab til andelig ensretning. Biblen er autoritet, fordi det er gen-
nem biblen vi leerer at genkende Guds Ord - Skaberordet, Gud Sgn og Or-
det, som blev kgd. Hvis vi skal genkende den gode hyrdes stemme for at le-
des af ham, ma vi blive fortrolig med denne stemme. Hvis vi skal prove
samvittighedens indre stemme eller &benbaringsgaver i menigheden, s& vi
ikke ledes vild af “hver leerdoms vind”, egen/andres gnsketeenkning eller
fordomme, sa er Biblen vores rettesnor. Nér vi begynder at leese eller hore
Biblen er det muligt at vi ferst tror og felger dens pabud i kraft af en indi-
rekte erkendelse, men néar Helligdnden kommer til, bliver Biblens ord til li-
vets Ord, og vi herer Hyrdens stemme og vi gnsker at folge ham. Det er det
Grundtvig udtrykker sa steerkt i salmen “Herren han har besggt sit folk”
(DDS 349) hvor Jesu gravleggelse og opstandelse sammenstilles med talen
om det forkyndte ord:

Blegt som et lig var livets ord,

dedt det os 1a pa tunge,

And dog fra Herren i det fér,

engle derom vil sjunge.

Synger da med i hgjen sky:

Ordet stod op af dede,

lyder i Andens kraft pa ny,

teender, sa tunger glede!

Biblens ord ma i ben om Helligdnden forkyndes og heres og deles for at det
bliver Ordets ord til os.

Derfor er gudstjenesten ogsé det sted hvor vi mere end noget andet sted
meder ham som har al myndighed og autoritet, og hvor hver vores afledte
autoritet udeves og genkendes til Kristi legemes opbyggelse.

Gudstjenesten er ogsa bekendelsens sted. De vigtigste symboler: ddbsbe-
kendelsen (den apostolske trosbekendelse) og hgjmessebekendelsen (den
niceenske trosbekendelse) har deres plads her. Med Irenzeus’ ord er trosbe-
kendelser sandhedens eller troens rettesnor men de er det som udtryk for
kirkens modtagelse af apostlenes og biblens vidnesbyrd om Livets Ord,
som udtryk for en levende erfaring. Som sadan blev troens regel videregi-
vet til dem, som skulle dobes. Som sadan bliver de troens tilbedende svar
pa evangeliet, nar vi i det forkyndte ord hgrer Skaberordet, som blev kod til
vor frelse. Derfor er det s& smukt nar vi i transmissionen fra julenat i Peters-

7

kirken ser paven kneele under den tilbedende stilhed efter ordene. ”... og

(17]



blev menneske.” (En praksis, som vi i Bethlehemskirken har overfort til
hver hgjmesse).

De ovrige trosbekendelser er god hjelp til at fastholde centrum i troen, men
p-gr.a. den megen polemik mod anderledes troende i de lutherske beken-
delser, bliver de hgjere grad redskaber til indirekte erkendelse end til tro
som en erfaret relation med den gode hyrde. De far en juridisk karakter
snarere end en kerygmatisk, forkyndende karakter.

Til sidst lidt om autoritet i folkekirken. I vores kirke sammenblandes det
verdslige og det andelige regimente, men pa en sddan made at det verds-
lige regimente har magten. Menighederne er ikke frie til at udtrykke deres
tro og lydighed mod Ordet i efterfolgelse af den gode hyrde; gudstjene-
sterne skal autoriseres af den verdslige gvrighed; konfessionslgse fakulteter
radgiver i leeresager og uddanner preester, og kirkeretten er blevet forvalt-
ningsret. Kirken ledes i overensstemmelse med statskirkeretten, hvis rets-
kilder alene er de retsregler, som er udfeerdiget af statsmagten/ folketinget:
Grundlovens bestemmelser, almindelige love, kongelige anordninger samt
ministerielle bekendtgerelser, cirkulerer, regulativer, retsseedvane og dom-
stolsafgerelser. Alle disse regler kan hdndhzves ved hjelp af sanktioner.
Der sporges ikke efter sandhedens eller troen regel, om en lovgiven praksis
stemmer overens med Biblen, om det er en praksis der giver Kristus hans
a@re og som bringer de aengstede samvittigheder trest. Det betyder at auto-
riteten i folkekirken er baseret pd magt og pa folketingets overvejelser om
hvordan kirken bedst udfylder sin rolle som en gren af den offentlige for-
valtning. Derved tages mere hensyn til den folkelige opinion end apostle-
nes vidnesbyrd om Kristus, frelsen og et liv i efterfelgelse. Samtidig ledes
kirken lokalt af menighedsrad, som ikke ngdvendigvis har en levende tro
eller lever med i disciplenes fallesskab om Ordet og sakramenterne. Man
kunne sige det sddan, at udviklingen i folkekirken har betydet, at vi fra at
veere Kristi kirke i det danske folk og i den forstand folkelig er blevet Fol-
kets kirke som en del af den offentlige forvaltning.

Konkluderende vil jeg haevde, at den enkelte kristnes autoritet udspringer
af hans eller hendes levende trosrelation til Jesus Kristus - og det gaelder
ogsd ledere, diakoner, praester og biskopper - og ikke af en position eller
rolle. Den kristnes autoritet haenger sammen med hans/hendes autenticitet
- om troen afspejles i livsforelse, i relationer og ord, at der er en villighed til
at dele sin egen trosrelation med Gud-i-Jesus Kristus med andre. Den krist-
nes autoritet er forbundet med kraft, nar hun eller han tjener med den eller
de gaver, som Helligdnden har givet hende eller ham.

(18]

Kirkens autoritet beror pa dens sendelse fra Jesus. Denne autoritet opfattes
som autentisk hvis den er tro mod Guds selvabenbaring i Jesus Kristus som
bevidnet i skrifterne og erfaret i bennens og gudstjenestens feellesskab med
ham, nar vi samles om Ordet og sakramenterne. Autoriteten og autenticite-
ten styrkes, nar kirken ved Helligdnden hjeelp udfolder den én gang overle-
verede tro pa en made som mgder mennesker i et sprog og pa en made,
som gor Kristus neerveerende, kalder mennesker til tro, omvendelse og hel-
liggorelse.

Autoriteten i kirken kan med andre ord ikke skilles fra et liv i Kristi efter-
folgelse, for kirken er disciple pa vandring med deres Mester og Frelser

som delagtige i Jesu sendelse fra Faderen.

En enorm skare
Preediken af René Yde ved votivmesse for Helligdn-
den: Ap. G 8,14-17 & Joh 14,23-31

Ved denne messe - og ved hele dette landskonvent - har vi Helligdnden
som tema. Vi betragter hans virke og betydning for kirken, men det er ikke
pinse endnu. Om 9 dage skal vi fejre Pinsedag, Helligdndens komme over
kirken, og derfor vil vi ikke her og nu tage for meget forskud pa festlighe-
derne og tale om Helligdndens komme i pinsen, men vi vil tale om Hellig-
andens virkninger og gerninger. Derfor vil jeg gerne tage jer med mig pé en
lille rejse tilbage i tiden - ikke til Pinsedag, men 31 &r senere.

Det er 18. juli og aret er 64 efter Kristus. Vi befinder os - ikke i Jerusalem,
men 3500 kilometer leengere mod vest - i Rom. I Roms sydlige ende 1& Cir-
kus Maximus, hvor der blev kert hestevaeddelob, og her opstod der en
brand, som hurtigt bredte sig. Det lykkedes naesten at slukke den, men pa
grund af sendenvinden fik ilden tag igen og store del af Rom braendte ned i
lobet af de 6 dage og 7 neetter branden heergede.

Det var en katastrofe og folk var ulykkelige og i en sddan situation, sa er
det en del af menneskets faldne natur at prgve at finde en syndebuk og be-
gynde at smede rygter. Hvem er det i sdidan en situation nemmest at skyde
skylden p&? Magthaverne og de store i samfundet! Derfor begyndte der at
versere rygter om, at Kejser Nero selv havde pasat branden, ja, man fortalte

[19]




rygter om, at han havde spillet lyre og reciteret sit digt om Trojas fald, mens
han havde betragtet Roms brand.

Kejser Nero havde behov for at aflede opmaerksomheden fra sig selv og
give nogle andre skylden. (Sadan er politikere jo.) Han overvejede forst at
bruge jederne i Rom som syndebukke, men det kunne han ikke, fordi hans
kone var interesseret i jopdedommen og var blandt de gudfrygtige hednin-
ger. Hvad sa? Jo, hvad med denne her nye jodiske sekt, de kristne, de méatte
kunne bruges. Derfor befalede Kejser Nero, at de kristne skulle forfolges og
indfanges, tortureres og henrettes.

Alt dette kan man leese om hos den romerske historiker Tacitus, der i sine
bergmte Annaler, bog 15 kapitel 44, skriver, at “en enorm skare (kristne)
blev domt, ikke sd meget for forbrydelsen at breende byen af, som for had
mod menneskeheden.”

Dette er faktisk forste gang, vi hgrer om de kristne i den verdslige historie-
skrivning. Det er forste gang, de kristne traeder ind pa historiens scene. Det
vi skal leegge meerke til her, er udtrykket “en enorm skare.” Tacitus er en
meget pélidelig historiker og er endog meget ngjagtig med antal og meeng-
deangivelser, sa nar han taler om “en enorm skare kristne,” s& mener han
det.

Ifolge den ikke-kristne, ja faktisk kristendomsfjendtlige historiker Tacitus,
sa var der altsd i dr 64 en enorm skare af kristne, som kunne forfalges og
demmes i Rom. Hvad er det vi horer i Tacitus’ udtryk? Vi herer et ekko af
pinsen. Vi herer et ekko af de 3000 der blev omvendt og debt ved Peters
praediken pd Pinsedag og de 5000 meend, der kom til tro et par dage senere,
da Peter helbredte den lamme mand. Roms brand er kun 31 ar efter Pinse-
dag. Derfor beviser den enorme skare af kristne i Rom Helligdndens
komme og den eksplosion af liv og keerlighed og ndde, som var en folge
heraf.

Helligandens guddommelige komme over kirken er den eneste forklaring
p4, at en ny religion som kristendommen kunne brede sig s& hurtigt og sa
langt, som Tacitus beskriver det for os. Gennem sekulzr historie moder sa-
ledes vi et bevis for Helligdndens komme og den virkning, han havde pa
hjerterne.

Dette udtryk hos Tacitus er et ekko af pinsen. De kristne bredte sig som
svampe efter regn. Fra Jerusalem til Samaria og over hele Romerriget og
hele den dakendte verden som en lgbeild, fordi Helligdnden pa Pinsedag
faldt som en bombe af liv og ndde. Dette var ikke blot en stilfeerdig vaekst.
Dette var en eksplosionsagtig brand, som Helligdnden anteendte.

[20]

Helligdnden kan virke p& denne made og dette mé vi bede om, at han vil
gore pa ny. Vi ma bede om, at Helligdndens kraft ma komme over os, lige-
som han kom over de forste kristne.

Helliganden er en virksom kraft, der kan styrke os og alle kristne til at leve
et mere autentiske kristenliv, forkynde evangeliet for menneskeheden og
skabe ny kristne, sa antallet af de frelste kan blive fuldt.

Vima gennem bod og ben sgge ilden fra det hgje og regnen fra Guds Him-
mel, sa vi kan blive breendende varme kristne, der bringer det livgivende
vand til den terstende menneskehed. Vi mé& gennem bgn og nddemiddel
soge at fyldes pa ny af Helligdnden, sa nddegaverne kan fa frit lob i vor me-
nighed og i vor kirke. Vi ma i Andens kraft bringe evangeliet ud til alle
mennesker, mens vi selv sgger vores egen helliggerelse og fornyelse i livet
fra Gud. Vi ma spge tilgivelse for vore synder og bede om, at Helliganden
ma blive en breendende ild i vore hjerter. I dében fik vi del i Kristi opstan-
delse og vi blev genfadt ved vand og Helligdnd. I konfirmationen fik vi -
efter afleeggelsen af den gode bekendelse - Guds segl og udrustning til at
leve som sande kristne, som konger og preester i den nye pagts folk - og vi
har endnu muligheden for at lukke denne ndde op i vores hjerter og i vore
sjeele.

Helliganden kom over de dgbte i Samaria, da apostlene lagde deres heender
pa dem. De modtog konfirmationens nademiddel og fik del i Helligandens
gaver. Lad os i stadig bod og bgn forny vor dédbs ndde og udrustning med
Helligandens kraft, sa vi kan vaere autentiske vidner om Kristus, bade gen-
nem vore liv og gennem vort vidnesbyrd. Lad troen og naden, som vi taler
om, blive en virksom og virkelig realitet for os, sa Andens gaver kan kendes
pé os. Lad Helligdnden komme over os pa ny, sa vi ikke mere er lunke og
slgve vanekristne, men levende, &ndsbarne vidnesbyrd om vor Herre Jesus
og om Helligdndens kraft for verden, for vore medkristne, for Nerrebro, for
Danmark og indtil verdens ende. Vi ma bede Gud sende sin Helligdnd som
en bombe i vores menighed og virke - ikke til odeleeggelse, men til liv og til
salighed og ndde. Matte Helligdnden oplyse sjel og sind, s& endnu en
enorm skare af mennesker kan blive kristne og na til erkendelse af sandhe-
den, troens vished og Helligdndens nade og liv og kraft.

[21]



Vesper-andagt ved René Yde: Ap. G 1,8-9

[ disse dage ved Kirkelig Fornyelses Landskonvent har vi betragtet Hellig-
dnden, hans veesen og gerninger. Vi har lert, at han ikke er bundet af de
ydre former og de ydre ting. Helligdnden blzser, hvorhen han vil og vi he-
rer hans rest. Gud kan ved sin And bryde ind i vor verden og pludseligt og
uventet skabe liv og vaekst og fornyelse, hvor og nar han vil uden at vi kan
vide det, forudse det eller kontrollere det. P4 den anden side, sa har Hellig-
dnden ogsa bundet sig til de ydre former og de jordiske elementer, s& vi har
steder at g& hen, nr vi vil sege Anden. Gud er fri til at virke udenom og
uafhaengigt af sine indstiftelser, men vi er bundet til dem. Hvis vi vil soge
Anden og vokse i keerlighed og kristenliv, sa er vi henvist til de kanaler for
Guds nade og Andens skabende liv, som Gud selv har givet os. Vima sgge
Gud i det udvortes ord, i bibelen og forkyndelsen. Vi ma soge Gud gennem
de hellige sakramenter og nademidler, ja gennem hele kirkens liv, for det er
der, han har lovet han vil komme til 0s. Man har sagt, at hgjkirkelighed er
materialiseret karismatik og det er rigtigt. Ordet blev kod ved Andes over-
skyggelse. Ordet kommer til elementerne og sakramentet opstar. Normalt
og under ordinzere omsteendigheder, s4 kommer Anden ikke til os uden det
ydre ord og uden de ydre nddemidler, men det kan ske pa ekstraordineer
vis, ndr vi mindst venter det. Vi mennesker er bade 4nd og legeme og der-
for har vi brug for, at anden bliver kod. Det fysiske og det andelige er ikke
modsaetninger, men de supplerer hinanden. Anden skal netop materialise-
res og blive konkret og hdndgribelig for os gennem de ydre ting. Kraften fra
det hoje er pd vej. Vi skal debes med Helligdnden om ikke mange dage. An-
den kommer til os gennem det ydre bibelord og han kommer til os i daben
og nadveren, fordi sddan har Gud villet det. Derfor skal vi sgge til kirkens
hus og arbejde, nar vi vil soge at fyldes med Guds And og af hans nade og
keerlighed. I kirkens liv og ved hendes nédemidler skal vi sage den Andens
fylde, som Jesus har lovet os. Dette skal vi gore i tro, mens vi lafter gjnene

mod Himlen og venter med leengsel pa Jesu genkomst pa himmelens skyer.
Amen.

[22]

Program for Sankt Ansqar Feellesskabet

Sendag 22.01.2023 kl. 17 Tredje Sendag Efter H3K
Torsdag 02.02.2023 kl. 19 Kyndelmisse

Sendag 26.02.2023 k1. 17 Forste Sendag i fasten

Tirsdag 07.03.2023 kl. 19 Hverdag i fasten

Sendag 26.03.2023 kl. 17 Marize Bebudelse

Torsdag 06.04.2023 kl. 11 Skeertorsdag

Fredag 07.04.2023 kl. 14 Langfredag

Lordag 08.04.2023 kl. 21 Péaskeaften

Sendag 23.04.2023 kl. 17 Anden Sendag efter paske
Tirsdag 02.05.2023 kl. 19 Som pa Tredje Sendag efter paske
Torsdag 08.06.2023 kl. 19 Kristi Legems fest (og arsmede)
Sendag 18.06.2023 kl. 17 Anden Sgndag efter Trinitatis

KIRKELIG FORNYELSE’s landskonvent 2023

Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE afholder landskonvent med
generalkapitel ved Kristi Himmelfart den 18. og 19. maj. Det foregar
1 Kingos Kirke og menighedslokaler Nanasgade 35, Kebenhavn N.

Hiemmesiden

Kirkelig Fornyelses og Sankt Ansgar Feellesskabets hjemmesider er under
om- og sammenlaegning for at forenkle administration og tilgeengelighed.
Alt er endnu ikke pé plads. Hiemmesiden findes under www.ansgarius.dk

Modtag meddelelser

Kom péd SAF’s og FKF’s mailliste; bl.a. om foredrag i SAF. Henvendelse
til Chr. Renneberg, e-post: ankerstjerne_roenneberg@hotmail.com.

[23]



RE-CORMATIO
udgives af Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Redaktion: FKF's bestyrelse. Ansv. red. Henrik D. Gautier

Formand for FKF: Henrik D. Gautier, Femte Juni Plads 10, 2000 Frederiks-

berg; E-post: hdg@privat.dk TIf: 30551272
Neastformand: Chr. Ankerstjerne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frede-

riksberg. T1f. 40449204
Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. tv. 2605 Brendby.
TIf. 36757165, e-post. nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse: Danske Bank, Reg.nr. 1551; kontonr. 2 08 81 42
Ved overfersel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000
0002 0881 42

Adresse@ndringer meddeles kassereren! - Vigtigt!

Abonnement Re-formatio: Henvendelse til redaktionen. Pris 100 kr.
Re-formatio udsendes 2 gange arligt. Deadlines 1/3 og 15/10.

Hjemmeside: www.ansgarius.dk

Artikler, anmeldelser, indlaeg, annonceringer mv sendes til ansv.red.

Indhold:

Kirkelig Fornyelses symbol: Helligdndsduen s.2

Preediken til Kristi himmelfartsdag 2022 ved Jan Bjerregaard s.3
Autoriteten i Kirken ved Ole Skjerbak Madsen s.6

Preediken til votivmesse for Helligdnden ved René Yde s.19
Vesperandagt over Andens gerninger og vaesen ved René Yde s.22
Kalender. Hjemmeside. Meddelelser s.23

[24]




