RE-FORMATIO

Meddelelser om kirkelig fornyelse i Danmark
ISSN 0900-8519

Fasten 201‘9




Leesning til Paskenatten

FARAO KOM NZRMERE, og da israelitterne fik gje pd egypterne og sd, at de var pd vej
efter dem, blev de meget bange og rdbte til Herren. De sagde til Moses: » Var der ingen grave
i Egypten, siden du har fort os ud for at do i orkenen? Huvad er det, du har gjort imod os ved
at fore os ud af Egypten? Sagde vi ikke til dig 1 Egypten: Lad os veere, lad os trelle for egyp-
terne! Vi vil hellere treelle for egypterne end do i orkenen.« Men Moses sagde til folket: »I
skal ikke vaere bange! Stil jer op og se, hvordan Herren frelser jer 1 dag. For siddan som I ser
egypterne i dag, skal I aldrig mere fi dem at se. Herren vil fore krig for jer, og I kan tie stil-
le!« Herren sagde til Moses: »Huvorfor rdber du til mig? Sig til israelitterne, at de skal bryde
op. Du skal lgfte din stav og raekke hinden ud over havet og klgve det, sd israelitterne kan gd
torskoet gennem havet. ... Moses rakte sin hdnd ud over havet, og hele natten igennem drev
Herren havet tilbage med en staerk gstenstorm og gjorde havet til tort land. Vandet klove-
des, sd israelitterne kunne ga torskoet gennem havet, og vandet stod som en mur til hojre og
til venstre for dem.—2 Mos 14,10-16, 21-22.

Origines — Homiilie 5 over anden Mosebog

FOLKET KLAGER, svaekket af provelsen, men de tager alligevel fejl. For det er me-
get bedre at do i erkenen end at gore slavetjeneste for Egypterne. Den, der der i
orkenen er befriet fra egypterne og kan ikke nas af merkets magter og Satans veelde
(Ef 6,12). Han har derfor allerede vundet meget, selv om han ikke er naet frem. Det
er bedre at de pa vejen, mens man sgger efter det fuldkomne liv end aldrig at seette
naesen op efter det.

Nu raber Moses til Herren. Hvordan réber han? Ikke en lyd heres af hans rab, og
dog siger Herren til ham: Huvorfor rdber du til mig? Jeg gav vide, hvordan de hellige
raber til Gud uden at give nogen lyd fra sig. Apostlen leerer, at der sker ved en dnd
Gud har givet. Det er en dnd, der giver barnekdr. I den ribes: ,,Abba, Fader!” Denne dnd
gdr 1 forbon for os med uudsigelige sukke. Videre star der: Han, der ransager hjerterne,
ved, hvad Anden vil, for den gir i forbon for de hellige efter Guds vilje (Rom 8). Sédan he-
res de helliges stille rb af Gud, medens Anden gér i forben.

Hvad sker der siden?

Moses befales at klgve havet ved
at lofte sin stav ud over det. Gen-
nem Guds vilje bliver elementerne
lydige tjenere. Vandet som man
frygter, skader ikke Guds tjenere
og danner tilmed en beskyttelses-
mur til hgjre og til venstre. Havet
anvises pa ny sin plads. Folket kan
ga torskoet igennem. Der ser du Gud,
vor Skabers, godhed om du felger
hans vilje og lyder hans lov. Da skal
selv elementerne mod deres natur
tjene dig.

Jeg har hert de gamle forteelle, at da
vandet delte sig, skete det flere steder,
sa der blev en sti til hver af Israels
stammer.

Hvad kan vi leere af det? Vi har alle-
rede nevnt hvordan apostlen tyder
det: Alle blev debt til Moses i skyen og i
havet (1 Kor 10,2). Selv dig, der blev
debt til Kristus i vand og hellig And
skal vide, at egypterne forfglger og vil
drage dig tilbage til deres slaveri. De
er denne verdens fyrster og onde an-
der.

Men vi kan ogsa forsta det anderle-
des. Hvis du flygter fra Egypten og
forlader vankundighedens merke for
at folge Guds og Mose lov, sa kommer
havet i vejen for dig som en flod af
protester. Da skal du sla de genstridi-
ge bolger med Mose stav, dvs. med
lovens ord, og berede en vej med ngje

skriftstudium og diskussioner med

modstanderne. Bglgerne skal uafbrudt

vige tilbage og stremmene give plads
til sejrherren. De, der nys stod i bel-
gen bliver ydmygede og slaet af
skreek. Du abner en troens vej og gor
sa store fremskridt i undervisningen
om troen, at dine tilhgrere, som du
fostrede med lovens stav nu selv star
op mod egypterne som mod hav-
stromme og ikke bare bekeemper dem,
men sejrer over dem. Nu ger du ikke
leengere morkets gerninger. Du udra-
derer egypterne, nar du ikke lever
efter keadet, men efter anden. Den, der
driver alle urene tanker ud af sit hjerte
og afviser dem tilintetggr egypterne,
ligesom apostlen siger: Overalt skal I
lofte troens skjold, hvormed I kan slukke
alle den ondes braendende pile (Ef 6,16).
Pa den méde kan vi selv i dag se
egypterne ligge dede pa stranden
med deres druknede heste og vogne.
Vi kan tilmed se Farao selv drukne,
om vi lever i en sadan tro, at Gud skal
lade Satan knuses under vore fodder
(Rom 16,20) gennem Jesus Kristus, vor
Herre. Hans er herligheden og magten

i evighed. Amen.

Kilde:

Evangeliets gryning.
Kirkefedrenes Skrifttolkning.
v/Olof Andrén & Per Beskow.
Artos Forlag.



DABEN

Smddryp fra et preesteliv i by og pd land

AF STEEN SUNESEN, LODDERUP

JEG MA HELT ZRLIGT TILSTA, at jeg ikke har erindring om min egen dab. Den
fandt sted i Vor Frelser Kirke i Vejle d. 11.11.1962. Jeg har en fin attest pa daben
med den kirkebogsforende sognepreests signatur, men det var faktisk kapellanen,
der degbte. Hans navn figurerer ingen steder pa attesten. Det illustrerer den veesent-
lige pointe, at daben er givet os. Det afggrende er ikke, hvem der deber, men at der
debes — og der debes pé vegne af Kirkens Herre, den opstandne Kristus, der send-
te sin flok ud i Alverden med besked om, at han ville veere med dem i den opgave.
Alle dage. Alle steder. Sadan har jeg altid leest loftet. Det er et lafte rakt til den kir-
ke, der horer kaldet til at ga ud, kaldet til at debe, kaldet til at leere, kaldet til at reek-
ke Jesu befalinger videre. I den opgave er kirken ikke overladt til sig selv. I den
opgave er Herrens neerveer tilsagt.

Da jeg i sin tid stod med eksamenspapir fra Universitetet og attest fra Pastoralse-
minariet, var naste udfordring at finde et preestekald og tage imod det. Det var
noget lettere sagt end gjort. Dengang var der ikke preestemangel som nu. Alligevel
lagde alt sig forunderligt til rette. Her ma jeg lane ordet , forelser”.

Niels Mogelvang skrev om ferelser i sin erindringsbog: , Gennem abne dore—
Kirke og Evangelium” fra 1971: ,Sddan skal der std: Forelser; for det, der skete nu, var
ikke noget jeg ville eller sogte, men fortes ind i. Der kunne ogsd std: Guds forelser; bagefter
kunne jeg se Guds hind i det. Guds hind er bag alt, men det er ikke altid den kan ses. Det
kunne den her” (s. 82). Og sa ruller Mogelvang ellers en beretning op, hvis endelige
opklaring henleegges til den nysgerrigt interesserede, der far adgang til Statens Ar-
kiver, nar foreeldelsesfristen er udlgbet. Det var den ikke, da jeg skrev speciale. Jeg
haber, jeg nar det en dag i min alderdom. For man kunne fristes til at sige med hi-

storierne fra Nokkebglle: , Der er lusk i buksbombusken”.

Sa fik da ogsa jeg taget mal til preestekjole og der blev aftalt dato for ordination i
Domkirken i Aarhus. En del formalia skulle falde pa plads — pa et tidspunkt ud-
bad bispesekreteren sig min débsattest. Pa det forstod jeg, at lige sa lidt som en
udebt kan konfirmeres, lige sé lidt kan en udebt ordineres. For der skal veere sam-
menheeng. Déab mé der til. Kirkens liv, kirkens historie. Den udspringer af ddben og
forer til ddben. Daben kan ikke undveeres. Den komme tidligt i et menneskes liv.
Den komme sent. For preester i Folkekirken gaelder det uomtvisteligt, at de skal
veere dgbte, og som debte kan de reekke videre, hvad de selv har modtaget. Man
skal have modtaget stafetten.

Efter ordinationen kom indsaettelsen og med indseettelsen pébegyndtes en tjene-
ste, hvor kalenderen lidt efter lidt blev fyldt med dabssamtaler og déb. Gennem
arene har jeg i seks stifter og flere sogne debt fortrinsvis smé& bern, enkelte mini-
konfirmander og konfirmander, men endnu ingen voksne. Ritualet har veret det
samme. Déabssalmerne har varet forskellige. Dabssamtalerne har vaeret forskellige.
Temperaturen pa vandet i debefonten har vearet forskellig. Somme tider blev der
brugt mere vand end andre gange. Alligevel har det veeret den samme dab.

Jeg har ikke oplevet, at daben blev fravalgt i de sogne, hvor jeg har virket. I hvert
fald ikke i de sogne, hvor familierne er bofaste. I nogle bysogne er der gennemtreek,
hvor man kun bor i sognet i nogle fa ar og sa er det videre, nar der stiftes familie og
bgrnene kommer til. Det betyder sa ogs4, at det ikke er muligt at folge familierne pa
samme led, som i egne, hvor flere generationer er tet pa hinanden. Ansvaret for at
leere de debte spredes pa flere haender, flere menigheder. I mine nuvarende sogne
pa Mors er dabsprocenten sé stabil som den kan veere, meget teet p4 100. Enkelte
kan veere tilknyttet Morsg Frimenighed — Ansgarskirken. Enkelte kan veere musli-
mer. Men traditionen for dab er fastholdt hos os. Bern dgbes—og unge familier
kommer hjem for at f& deres barn debt.

Ordene om at debe og lere videregives. Ordene om ded og opstandelse, udgang
og indgang lyder. Gennem arhundreder har disse ord fundet vej i en folkesjeel. Her
er noget vigtigt, der ikke ma saettes for voldsomt over styr, for sa mister vi os selv.
Hvor er det et stort privilegium at have modtaget en stafet, lobe med den, give den
videre. Hvor er det stort at sta i en tjeneste og arbejde med pa at realisere den Op-
standnes vision for en debt verden, lys og salt i verden, glaede, varme og feellesskab

nu og siden. I den tjeneste er vi aldrig overladt til os selv. Q




Bonnen for de afdede i den

Ortodokse Kirke

., Thi si sandt vi tror, at Jesus er dod og opstanden, skal ogsid Gud
ved Jesus fore de hensovede frem sammen med ham” (1. Tess 4,14).

AF MONICA PAPAZU

BONNEN FOR DE AFDUDE betragtes
sommetider som et kompliceret teolo-
gisk spergsmal, som giver anledning
til spekulationer over ,livet efter de-
den”. Bennen for de afdede er ogsa
sommetider blevet gjort til et strids-
punkt mellem de forskellige kristne
trosretninger, iseer pa baggrund af
skeersildsdoktrinen, som ikke er uni-
verselt accepteret. I virkeligheden dre-
jer det sig om noget fuldstendig
ukompliceret og uspekulativt. Det er
nok at abne Sgren Kierkegaards Kjerlig-
hedens Gjerninger og laese kapitlet om
»at erindre en afded” (I ix).

At erindre en afded” er en keer-
lighedens gerning. Det udspringer af
befalingen om, at ,du skal elske”.
,Skulle vi elske de Mennesker, vi see,
da ogsaa dem, vi have seet, men ikke

mere see, fordi Deden tog dem bort”,

skriver Kierkegaard. Keerligheden til
de afdede er endda sa ren, at den leerer
os, hvordan vi overhovedet skal elske.
Den virker som en , Maalestok”: Denne
kerlighed er ,fri”, ,uegennyt-
tig” (uden ,Udsigt til Gjengjeld” — i
hvert fald ikke i almindelig forstand)
og ,trofast”. Den er en keerlighed til de
tavse, de hjelpelgse, de treengende,
som ikke engang kan forteelle om deres
trang.

Kerligheden afheenger nemlig ikke
af synlighed. P& begge sider af det jor-
diske liv er der en usynlighed, som vi
er kaldet til at omfavne med keerlig-
hed: ,Der er i denne Henseende en
Lighed mellem det kjerligt at erindre
en Afded og Foraeldrenes Kjerlighed til
Born. Foreeldre elske Begrnene neesten
forend de blive til [...], altsaa som Ikke

-vaerende. Men en Afded er ogsaa en

Ikke-veerende; og dette er de to sterste
Velgjerninger: at give et Menneske
Livet og at erindre en Afded”.

Kierkegaards tanker er den bedst
mulige indledning til emnet, for ben-
nen for de afdede er, som de ortodokse
teologer ogsé siger, en kerlighedens
pligt [1] — en pligt, som ikke standser
ved dedens port, for keerlighedens
kilde og dens befaling ligger hos Gud.
Den Gud, som ikke seetter skel mellem
levende og dede, for alle er levende i
Ham: ,Han er ikke Gud for dede, men for
levende” (Mt 22,32). Vor Gud er de le-
vendes Gud, vor Herre er Opstandel-
sens Herre. Nar vi i vores liturgi sam-
ler os omkring den opstandne Kristus,
er ikke kun den synlige menighed til
stede. Vi er alle til stede: De synlige
levende og de usynlige levende, sam-
men med de himmelske skarer. Selv
vores kirker — ogsa i Danmark — for-
teeller os om det: Kirkerne rejser sig i
midten af de dedes haver. Det er ikke
for bekvemmeligheds skyld, at kirke-
gardene ofte ligger lige omkring kir-
ken, men som et symbol pa Guds me-
nighed, som rummer bade den nuvee-
rende sleegt og de hensovede, alle sam-
men forenet i Kristus.

Bonnen for de afdede har eksisteret
siden kristendommens forste tider. I
Constitutiones  Apostolorum fra 300-
tallet, som er en samling tekster, der

dokumenterer oldkirkens praksis,

handler adskillige afsnit om ihukom-
melsen af de afdede. Her er bla. fol-
gende liturgiske formel noteret:

,Lad os bede for vores bradre, som
hviler i Kristus, for at Gud, som elsker
menneskene, og som har modtaget den
hensovede N.N.’s sjeel, ma tilgive ham
alle hans synder, frivillige og ufrivilli-
ge, forbarme sig over ham og se i nade
til ham og give ham del i de troendes
land [...], hvor der ikke er sorg eller
smerte ej heller tarer. [...] Thi Du er
ikke Gud for de dede, men for de le-
vende” (VIIL42).

I kirkefeedrenes skrifter indgar ben-
nen for de afdede som en naturlig del
— saledes hos Tertullian, Cyprian af
Karthago, Kyrill af Jerusalem, Johannes
Chrysostomos, Ambrosius af Milano,
Augustin. Ved at bede for de afdede
fortseetter vi ganske enkelt kirkens
tradition gennem to tusind ar, og vi
gor det, fordi vi selv er en del af den

kirke, som er i tid og evighed.

Den guddommelige liturgi og mindet
om de afdede

I den Ortodokse Kirkes aktuelle prak-
sis er de afdede konstant til stede i
vores begnner. Der bliver bedt for de
hensovede inden for rammerne af tide-

begnnen (matutin og vesper) og i den




guddommelige liturgi. Dette skal pree-
ciseres i forste omgang, inden vi ser
pa de seerlige gudstjenester til ihu-
kommelse af , de bortrejste”.

I selve den guddommelige liturgi, som
er en feelles gerning, i hvilken deltager
jorden og himlen, de levende og de
hensovede, lyder bgnnen for de afde-
de tre gange. Forste gang i indled-
ningen til liturgien — , proskomidien”
eller tilberedelsen af offerbrgdet
(nadverbredet), som forrettes af de
gejstlige (preesten og diakonen) bag
ikonostasis. Af nadverbrgdene, som i
virkeligheden er det ene bred, Kristi
legeme, udskeerer preesten stykker og
anbringer dem pa fadet (diskos), sale-
des at de danner billedet af den hele
kirke: Kristus, Guds Lam, star i mid-
ten og samler alle omkring sig. Der er
et stykke, der er viet til Gudsmoder,
stykker viet til martyrerne, stykker til
de levende savel som reekker af styk-
ker til de hensovede — de har alle
sammen del i dette bred, som frem-
beeres for Gud, og som er Kristus selv:
livets brod. Dette er ,den nye skabelse,
som er samlet omkring Guds Lam”,
og ,i den er adskillelsen mellem de
levende og de dede, mellem den jordi-
ske og den himmelske kirke overvun-
det” [2]. Idet preesten siger: ,lThukom,
o Herre, alle vore i habet om opstan-
delse til det evige liv og i dit samfund

hensovede feedre og bredre”, nevner

han — ved navn — de afdede, som
menighedsmedlemmerne onsker, at
der skal bedes for [3]. Allerede her, i
denne forberedelse af det himmelske
maltid, er de afdede integreret i Kristi
kirke, som er pa jorden og i himlene.

De hensovede bliver naevnt yderlige-
re to gange: I litaniet (ektenia) efter
evangelieleesningen og efter pakaldel-
sen af Helliganden over bredet og
vinen og over de troende (epikiesis).

I litaniet hedder det: ,,... Endnu be-
der vi [...] for alle de hensovede rettro-
ende feedre og bredre, som hviler her
og overalt”. Derefter bedes der speci-
fikt for den eller de afdede, som allere-
de blev neevnt under proskomidien.
Bonnen begynder med: ,,Endnu beder
vi om hvile for den hensovede gudstje-
ner N.N.’s sjeel og om, at alle hans syn-
der, de forseetlige savel som de ufor-
seetlige, ma blive tilgivne ham”. I bgn-
nen for kommunionen neevnes de igen
med navns naevnelse, og bgnnen slut-
ter med: ,Kom alle dem ihu, som er
hensovede i habet om opstandelse til
det evige liv, og lad dem hvile hist,
hvor dit ansigts lys straler”.

Som man kan se, er de afdede klart
til stede under hele liturgien, fra be-
gyndelsen til enden. Det er ganske
naturligt, at de afdedes tilstedeveerelse
ogsa markeres i forbindelse med nad-
veren, for kommunionen er det hellige
maltid, Kristi bord i det hgje, Himme-

rigets fest, som bade de levende og de
hensovede har del i. Dostojevskij be-
skrev det pa uforglemmelig vis i Brod-
rene Karamazov, i form af den vision,
hvor Aljosja sa Guds rige som en fest-
sal, der uafbrudt udvider sig, og hvor
han genfandt sin keere, nylig afdede
andelige fader Zosima lyslevende og

fuld af himmelsk gleede.

Ded og opstandelse
Bennen for de afdede fylder meget i
den Ortodokse Kirkes praksis. Ud
over den guddommelige liturgi er der
serlige gudstjenester, som er en for-
ben for de hensovede. Disse falder i to
kategorier: 1) kirkelige handlinger,
som de parerende beder preesten om
at forrette til ihukommelse af en eller
flere personer; 2) kirkelige handlinger,
som foregar pa bestemte dage i kirke-
aret, og som har som genstand alle
afdede, hvilket inkluderer dem, som
star os neer.
Mindegudstjenesterne
(,mnemosynon” pa graesk, ,panikhida”
pa russisk, ,parastis” pa rumeensk)
placerer sig i forleengelse af begravel-
sesritualet, som de tekstmaessigt gen-
tager dele af. Der skal her siges, at den
ortodokse begravelse, som har et langt
og rigt ritual, indebeerer absolution —
forladelsen af alle den afdedes synder,
frivillige og ufrivillige, i ord, tanke og

gerning, og endda ophaevelsen af ana-

tema (forkastelse, fordemmelse), som
nogen kunne have pédraget sig pa
grund af meget alvorlige synder — og
er preeget af Opstandelsestroen, som
ogsé markeres ved brugen af levende
lys og andre symboler, som jeg vil
vende tilbage til.

Den begravelsesbon, som gentages
ved gudstjenesterne for de afdede
savel som i den guddommelige litur-
gi, lyder som folger:

»O Du andernes og alt kadets Gud!
Du, som har overvundet deden, frata-
get djevlen hans magt og givet din
verden liv! Du selv, o Herre, lad din
(dine ...) hensovede tjener (tjenerinde,
tienere ...) N.N.’s sjeel hvile pa lysets
sted, pa gleedens sted, pa fredens sted,
hvorfra al smerte, al sorg og al jammer
bortflyver; forlad ham, o du gode og
alkeerlige Gud, al hans synd, som han
har begaet i ord eller i gerning eller i
tanker, thi der er intet menneske, som
lever uden at synde; du alene er uden
synd, din retfeerdighed varer fra sleegt
til sleegt, og dit ord er sandheden.

Thi du, o Kristus, vor Gud, er op-
standelsen og livet og fred for din
hensovede tjener N.N., og vi opsender
lov og pris til dig samt til din evige
Fader og den alhellige og gode og
levendegerende And nu og altid og i
evigheders evighed”.

Liturgierne for de afdede finder sted

pa folgende tidspunkter: Tr@d]'edngén




efter deden (hvilket svarer til selve
begravelsen, som i reglen finder sted
tre dage efter deden), den niende dag
og den fyrretyvende dag — preecist
som det angives i Constitutiones Apo-
stolorum fra 300-tallet (VIII,42). Der-
neest hver tredje maned. Nar der er
gaet et dr, falder sjeelemessen pa selve
dedsdagen eller omkring den dato, og
den gentages hvert ar i syv ar. Derefter
kan mindegudstjenesterne finde sted
pa et hvilket som helst tidspunkt og sa
ofte, familien onsker.

Disse dage er valgt pa grund af de-
res symbolske indhold. Den forste
egentlige liturgi for den afdede, som
falder sammen med begravelsen, fore-
gar pa tredjedagen — derved under-
streges, at en begravelse er en Opstan-
delsens fejring, for Kristus opstod af
de dede pa tredjedagen. Deden er
ikke en afslutning, men indgangen til
opstandelsen — for alle debte har ved
daben ikledt sig Kristus, i daben blev
de begravet med ham og opstod ved
ham, og de tilhgrer Den Opstandne,
hvis meerke de beerer.

Den niende dag gentager tallet 3 —
tre gange tre. Det er bade Opstandel-
sens og Treenighedens tal — og hen-
viser desuden til tiden omkring 6.- 9.
time, da Kristus fer sin ded lyttede til
den gode rovers ben ,Jesus! kom mig
i hu, nar du kommer i dit rige!” og

svarede: ,Sandelig siger jeg dig: i dag

skal du veere med mig i Paradis” (Lk
23, 42-43). ,Missa pro defunctis”, som
det hedder pa latin, minder os om, at
vi er de gode rovere, og vi har modta-
get den korsfeestede Kristi ord om, at
vi skal veere sammen med ham.

Den fyrretyvende dag svarer til Kristi
Himmelfart. Den signalerer, at den
afdede nu bliver modtaget hos Gud,
og den udtrykker vores hab om, at vi
pa ny skal se hinanden, nar Kristus
kommer for anden gang i herlighed.

Meningen med disse mindegudstje-
nester er fgrst og fremmest at markere,
at de troendes liv er integreret i Kristi
liv. De forkynder Kristus, hans keerlig-
heds selvopofrelse, hans befriende
gerning, hans syndsforladelse, hans
sejr over deden, hans Opstandelse,
som han skeenker os. Hans ded bliver
til vores ded — en ded til opstandelse
— og hans himmelfart bliver til vores
bortrejse med loftet om et gensyn.

At rekviemmet gentages hver tredje
maned er en fastslaen af bade Treenig-
hedstroen hos os alle, som blev degbt i
Faderens og Sennens og Helligandens
navn, savel som — endnu en gang —
af Opstandelsestroen.

Den ortodokse ritus kendetegnes
samtidig ved en reekke steerke symbo-
ler: visuelle, handgribelige, sanselige
symboler. Under begravelsen, som
foregar med aben kiste (her seettes
dodens konkrete virkelighed ikke i

ey

parentes), holder den afdede en ikon
og et levende lys i sine heender. (I
ovrigt teender de ortodokse altid et
lys og siger en ben, nar deden ind-
treeffer for en af deres neermeste, og
straks efter et dedsfald kommer pree-
sten og beder sammen med den afdg-
des familie og venner. Praesten kom-
mer hver dag i alle de dage, den af-
dede befinder sig i huset.) Det, at den
afdede holder en ikon — Kristus eller
Gudsmoder med Jesusbarnet — og et
levende lys i heenderne, signalerer
troen p& Guds Sens inkarnation for
vores skyld (enhver Kristusikon er et
vidnesbyrd om inkarnationen) og pa
Kristus som ,verdens lys”, som livet
og opstandelsen. En begravelse er
altid badet i lys.

Endvidere har bade begravelsen og
mindegudstjenesterne et serligt kuli-
narisk aspekt, som er noget forskel-
ligt fra det danske ,gravel”. Efter
begravelsen og efter sjeelemesserne
kommer preesten med til familiens
hus, han beder, velsigner maden og
tager del i samtalen og i faellesspis-
ningen. Det seerlige ved den Orto-
dokse Kirke er, at familien ved begra-
velser og mindemesser medbringer
et flettet, sgdt franskbred i form af en
ring (eller bare rundformet) og med
et lys i midten (det smager som en
fransk ,brioche”) og en seerlig des-
sert, kaldet , kolliva” (,koljivo”)

(samme ord pé greesk, rumeensk,

serbisk, bulgarsk), som bestar af kogt
hvede med honning (eller sukker),
rosiner og ngdder. (Man bringer ogsa
frugter og vin.)

Det runde bred henviser til
Guds evighed og hans altomfattende
keerlighed. Den sgde smag er et tegn
pé livets bred og Guds riges sedme. |
bade bredet og hvedegreden er
grundelementet hveden, og derved er
de en sanselig pamindelse om Evan-
geliets ord om, at doden er til Opstan-
delsen. ,Hvis hvedekornet ikke laeg-
ges i jorden og der, bliver det kun det
ene korn; men hvis det der, beerer det
megen frugt” (Jh 12,24), star der i
Evangeliet, og Paulus understreger,
at vi bliver saet i jorden til opstandel-
sen: ,Séledes er det ogsa med de de-
des opstandelse; hvad der sés i fork-
reenkelighed, opstar i uforkreenke-
lighed; hvad der sas i vanaere, opstar
i herlighed; hvad der sés i svaghed,
opstar i kraft” (1. Kor 15,42-43).

Gavens kede

Alle begravelser og alle mindeguds-
tjenester i den Ortodokse Kirke inde-
beerer almisse. Ikke alene deler de
parorende bredet og hvedegroden
ud, men de bortgiver den afdedes
ejendele og serger for at hjelpe de
fattige. Efter vores mors ded har min

bror og jeg betalt for et varmt maltid




for nogle af de mest traengende i vores
by, nemlig de sultne og forladte men-
nesker pa det lokale plejehjem. Det,
der gives, gives i navnet pa den afde-
de, i forleengelse af den gave, som
hans/hendes liv har veeret for én. Det,
der gives, er noget, man ikke ejer — for
alt, hvad man har, er Guds gave. Det
er altid en gave, som bare flytter haen-
der. Det, man giver, indgar i vores
forben, som udtrykker vores keerlig-
hed til den afdede.

Den, som modtager disse gaver,
svarer med den rituelle formel, som
pa rumensk er ,bogdaproste” (eller
~bodaproste”), et slavisk udtryk, som
betyder ,Mé Gud tilgive ham/hende
hans/hendes synder” (,Bog da pro-
sti”). Derved gér modtageren ogsa i

forben for den afdede.

De tre lordage

Ud over de ferneevnte mindegudstje-
nester for en bestemt afded er der i
den Ortodokse Kirke seerlige dage til
ihukommelse af alle hensovede. De
vigtigste af dem er tre lordage: Forste
lordag i november (i praksis kan datoen
variere fra slutningen af oktober til
begyndelsen af november), lordag for
Den Yderste Doms Sendag og lordag for
Pinse. Grunden til, at lerdag er en ihu-
kommelsesdag, er, at det var en lor-
dag, vor Herre la i graven — Kristus

er altid fortegnet. Pa disse lordage gar

man ogsa i forbgn for sine afdede;
familierne bringer det rituelle bred og
et fad hvedegred til kirken, og efter
liturgien besgger de gravene og teen-
der lys pa dem.

Den teologiske betydning af de to
sidstneevnte lerdage er indlysende.
Lordag for Den Yderste Doms Sendag
indgar i forberedelsesperioden til Den
Store Faste (Paskens 40 dages fastetid).
Idet vi med frygt og beeven teenker pa
den dag, da vores sjeel skal sta foran
Gud og modtage sin dom, mindes vi
alle dede, fra verdens begyndelse til i
dag. Vi mindes dem, som dgde i fred,
og dem, som led en voldsom ded:
Dem, som degden har overrasket pa
deres vej; dem, som blev dreebt ved en
ulykke, ved naturkatastrofer, ved
menneskehand og pa slagmarken. Vi
beder for dem og beerer vidnesbyrd
om vores tro pad Opstandelsen: ,Ved
Din opstandelse fra de dede, o Kri-
stus, har deden ingen magt over dem,
som dgr i troen”. ,,O Herre, lad dine
tjenere hvile i de levendes land, hvor-
fra al smerte, al sorg og al jammer
bortflyver”. ,,Du har tilintetgjort de-
dens skygge, og dit lys stralede ud af
graven som en solopgang: Ger alle,
som gennem tiderne er sovet hen i
troen pa dig, til din opstandelses
bern”.

Den Store Faste er i seerlig grad en
tid til ihukommelse af de afdede. An-

den, tredje og fjerde lordag i Den Sto-
re Faste er ogsa helliget mindet om de
hensovede. Under vores rejse mod
Opstandelsens glaede baerer vi vores
keere hensovne i tankerne.

Lordag for Pinse forteller os om Hel-
liganden, som ger os til Guds bern, til
bekendere og vidner, og som samtidig
er den and, der renser og levendeger.
Helliganden er nemlig ogsa Opstan-
delsens And, sddan som Ezekiel pro-
feterede: ,Sa siger den Herre Herren
til disse ben: Se, jeg bringer and i eder,
sa I bliver levende. Jeg leegger sener
om eder, lader ked vokse frem pa
eder, overtraekker eder med hud og
indgiver eder and, sa I bliver levende;
og I skal kende, at jeg er Herren” (Ez
37,5 ff.).

I de forskellige ortodokse kirker
findes desuden Iokale traditioner.
F.eks. har hver national kirke sine
seerlige datoer til ihukommelse af
dem, som har ofret deres liv for feed-
relandet — man bevarer mindet om
de faldne soldater fra forskellige peri-
oder i nationens liv.

En af de mest rerende og teologisk
velfunderede traditioner findes i Rus-
land og i Rumenien (inklusive Ost-
moldavien, dvs. den tidligere mol-
daviske sovjetrepublik): Det er den
sakaldte , de afdodes Pdske”, og den har
veeret kendt siden oldkirken. Den

fejres en uge efter Paskesgndag (dvs.

en dag eller to efter Thomas’ Sendag),
mandag i Rumeenien og mandag eller
tirsdag i Rusland, hvor den hedder
,Radonitsa” eller , Radunitsa”, dvs.
Gleedens Dag. Denne gudstjeneste
finder sted pé kirkegarden: De troen-
de sammen med deres preest bringer
de hensovede de gleedelige nyheder
om Herrens opstandelse og fejrer Pa-
sken sammen med dem. Familierne
bringer farvede eg, rundbrgdet, hve-
degreden, vin, samt retter, som kun
tilberedes denne ene gang i aret; de
indbyder kendte og ukendte, og de
indtager maltidet direkte ved graven.
Det er et symbol pa den eskatologiske
nadver — I skal spise og drikke ved
mit bord i mit Rige”, som Kristus si-
ger (Lk 22,30) — et Himmerigets maltid,
som bade de levende og de hensove-
de, som jo er levende i Herren, delta-
ger i.

Dette er den Ortodokse Kirkes prak-

sis i store treek.

Vores fattige tid
Ved sin ihukommelse af de afdede
fastslar kirken den opstandne Kristi
permanente neerveer i vores midte — i
livet og i deden — og derved menin-
gen med livet og deden pa baggrund
af Guds evighed, som vi er kaldet til.
Enhver ihukommelse af de afdede
er et Memento mori, en pamindelse om

vores egen dedelighed og syndighed



— og om Guds keerligheds gerning
over for os. Netop her kan man maéle
den afstand, som adskiller vores nu-
veerende civilisation fra den andscivi-
lisation, som engang har veret Euro-
pas. Memento mori (som selv oldtidens
greeske kultur fra sin vinkel var be-
vidst om — tenk pa Sokrates og
Sofokles) er blevet erstattet med et
allestedsneerveerende Carpe Diem, som
vil slette enhver tanke om tidens
gang, alderdommens skrgbelighed og
den uundgaelige ded.

At glemme deden”, skrev den rus-
siske teenker Nikolaj Berdjajev, ,er i
virkeligheden ikke et udtryk for mod
og frygtlashed, men for overfladisk-
hed og nedrighed”. Enhver mé huske
alle vaeseners dedelighed (Preed 3,19)
og veere bevidst om sit ansvar over for
de andre. ,Mennesket kan ikke kun
definere sig selv over for livet, men
skal ogsa definere sig selv over for
doden. Det skal leve med en viden
om, at det vil dg”. Det drejer sig ikke
om at forsone sig med deden, men at
se den som ,et onde”, der er ,en folge
af syndefaldet”. Doden er fjenden,
som rejser sig imod Guds skaberveerk
og vil det til livs. Netop derfor kom
Kristus: Han ,kom ferst og fremmest
for at besejre deden, for at fjerne de-
dens brod”.

Den generelle tendens i vores af-
kristnede tid er, at mennesket ikke

leengere definerer sig selv — sit livs
indhold, sit ansvar — i forhold til de-
den og mere preecist i forhold til Guds
evighed og til det borgerskab i himle-
ne, man far skeenket ved dében. Livets
horisont bliver livet selv, og da et-
hvert liv slutter med deden, bliver
dets horisont ikke andet end det store
intet. Dette betyder, at menneskelivet i
bund og grund er meningslest, fordi
mennesket kun er til, for at det skal
blive tilintetgjort. Tegnet over menne-
sket er intetheden.

De nye skikke, som mere og mere
gor sig geeldende i Europa — skikke,
som er en blanding af ateisme og he-
denskab — afspejler en grundleggen-
de intethedstanke. Kremeringen er
ikke andet end en tilintetggrelse —
man ger dgdens veerk feerdig, man
gor det hurtigt, hygiejnisk, industrielt.
Hvad mere er, bliver asken sommeti-
der ikke engang samlet i en urne, som
seenkes i en grav (hvilket bevarer i det
mindste begravelsens symbol), men
bliver spredt for alle vinde, i skove og
over vandet. — Jeg er ikke i tvivl om,
at den almeegtige Gud kan bleese liv i
den dede aske; det er heller ikke min
hensigt at granske de enkelte menne-
skers tanker, nér de beslutter sig for at
blive kremeret; det, jeg taler om, er
meningen med kremeringen i lyset af
det, som engang har veret den kristne

civilisation.

Kremeringen og askespredningen er

et udtryk for tabet af meningen med
livet og deden, den mening, som 1&
central i den kristne forstaelse. H.C.
Andersens Lille Havfrue kunne ikke
forsone sig med, at hun ligesom alle
andre havfruer og hele havfolket kun
ville blive ,skum pa vandet”, ikke
engang have ,en grav hernede blandt
vore kaere” — derfor sggte hun efter
det evige liv, som de kristhe menne-
sker har del i. Vore dages mennesker
synes at gnske sig netop dette: At bli-
ve ,skum pa vandet”, som om man
aldrig har eksisteret — at forsvinde
fuldsteendig. Et afgerende skift i eksi-
stensforstaelsen har fundet sted.
Kristeligt er deden ikke den definiti-
ve afslutning. Kristi ded og opstandel-
se har eendret dedens betydning fuld-
steendig. Doden er ikke leengere straf-
fen for overtreedelsen — for Kristus
har taget straffen pa sig for os alle.
Kristus skaenker os en ded, som er en
ventetid — vi bliver bevaret hos Gud
til dagen, da vi alle skal genopsta.
Doden er blevet til en port, en over-
gang, en passage, en Pascha. Det orto-
dokse ritual anvender ofte udtrykket
»de, som er flyttet fra os” for at beteg-
ne de afdede. Pa engelsk siger vi ogsa
»to pass away”, og vi taler om ,, the de-
parted”, ,de bortrejste”, og ikke om de
tilintetgjorte. Det er ikke en eufemis-

me, men ord baret af tro. Det andet

traditionelle udtryk, nemlig , de henso-
vede”, peger pa freenes sgvn under
mulde — for vi bliver séet til opstan-
delsen. Kristendommen forkynder
ikke bare en tro pa sjelens udedelig-
hed, men pa ,kedets opstandelse”,
dvs. det hele menneskes restaurering.
Arkeeologisk kan man mange steder
i Europa klart afgere, hvornar kristen-
dommen blev indfert. Det er nok at
studere sporene efter begravelsesritu-
alerne. I det gjeblik kristendommen
vinder indpas, hgrer man op med at
kremere de dede og begraver dem i
stedet — ligesom Kristus blev begra-
vet — og man begynder at omgas det
dede legeme med respekt. Derfra ud-
springer ogsa den ere, man viser reli-
kvierne — det gjorde man siden kri-
stendommens forste tider — for reli-
kvierne er et tegn, ikke pa deden, men
pé livet og det kommende evige liv.
Sommetider kan ogsa etymologien
giver os et fingerpeg. Det gamle, he-
denske graeske ord for kiste var
.sarkofag”, og det betyder
,kodedende”. Det er ikke ordet
»sarkofag”, vi anvender i det kristne
univers. Vi, som tror pa kedets op-
standelse, bruger derimod ord, som er
forbundet med noget dyrebart: , kiste”
pé dansk henviser ogsa til en skatteki-
ste, en dragkiste. P4 samme maéade
indeholder det smukke danske ord
Jkirkegird” — kirkens ager, kirkens




16

have — heller ikke nogen henvisning
til definitiv oplesning, men tl frugt-
barhed. Ogsa andre ord pa europeei-
ske sprog har deres gode betydning:
ncemetery” eller ,cimetiere”, som er
udledt fra gresk, betyder
.soveveerelse”. Pa russisk hedder kir-
kegard , kladbisjtje”, som ligesom
~kiste” pa dansk taler om noget veer-
difuldt, en ,skat” (,klad”), som bliver
bevaret.

I dag er det ikke livet, men deden,
der seetter dagsordenen — derfor bli-
ver minderne, overleveringen, traditi-
onen devalueret og forkastet. Det er
kun det snaevre, blinde og flygtige
gjeblik, der geelder. Det, at fortiden
ikke bliver bevaret i erindringen, er,
som Nikolaj Berdjajev rigtig forstod,
en dedens sejr over livet. Nar minder-
ne bliver slettet, har deden det sidste
ord. At mindes er livets nej til deden.

Alle gudstjenester for de afdede er
mindegudstjenester. Ved at mindes de
afdede beder vi Gud om at ihukomme
vores kere, vi betror dem til hans
trofaste og keerlige ihukommelse. Vo-
res hukommelse svigter — han giver
os vores hukommelse tilbage. Han
seetter os i forbindelse med dem, som
vi har mistet pa denne jord.

Bonnen for de afdede er et udtryk
for, at vi stadig befinder os i bennens
kommunion med hinanden. Det er

ikke alene os, der beder for vores hen-

sovede, men de beder ogsa for os.
»Bed for os” — ,ora pro nobis” — siger
vi ogsa til Gudsmoder, til skarerne af
martyrer og vidner og til vores neer-
meste, som ,er flyttet fra os”. Vi er
stadig bundet til hinanden ved keerlig-
hedens band.

Jeg vil afslutte pa samme made, som
jeg begyndte: Begnnen for de afdede er
en karlighedens gerning. 1 forleengelse
af Kierkegaard vil jeg til slut citere
den russiske teolog Alexander Schme-
mann:

#[K]ristendommen er kerlighedens
religion. [...] Keerligheden er kirkens
fundament og kirkens egentlige liv
[...]. Synden er altid keerlighedens
fraveer, og som sadan betyder den
adskillelse, isolation, alles krig mod
alle. Det nye liv, som Kristus har givet
0s [...] er en restaurering af keerlighe-
dens band, som synden har kappet.
[...] At bede for de afdede er et
grundleggende udtryk for kirkens
vaesen som kerlighed. Vi beder Gud
om at mindes de mennesker, vi min-
des, og vi mindes dem, fordi vi elsker
dem. Ved at bede for dem mgder vi
dem i Kristus, som er keerlighed, og
fordi han er keerlighed, netop derfor
overvinder han deden, som i sig selv
er den ultimative form for adskillelse
og mangel pa keerlighed. I Kristus er
der ingen forskel pa levende og dede,

for alle er levende i ham. Naér vi elsker

Kristus, elsker vi ogsa alle dem, som
er i ham; ved at elske dem, som er i

ham, elsker vi Kristus selv”.

Noter

1) Timothy (Kallistos) Ware,
The Orthodox Church, London,
Penguin Books, 1963, 1997, s. 254.

2)  Alexander Schmemann,

The Eucharist: Sacrament of the King-
dom, Crestwood, New York, St. Vladi-
mir’s Seminary Press, 1988, s. 111.

3) Den orthodox-katholske (orien-
talske) Kirkes Guddommelige Liturgi-
er, oversatte af C. Siletzky, G. E. C.
Gad, 1909, s. 12.

4)  Sammesteds, ss. 33-35, 62-63.

5)  Sammesteds, s. 35.

6) Balsameringen er pabudt ved lov
i Rumeenien, og jeg formoder, at det
ogsa geelder de andre ortodokse lan-
de. Ved balsameringen, som normalt
foregar i hjemmet, er medlemmer af

familien til stede og hjeelper med.

7)  The Lenten Triodion (Fastetidens
liturgiske tekstsamling), oversat af
Mother Mary og Kallistos Ware, Lon-
don, Faber and Faber, 1984, , The Sa-
turday of the Dead before the Sunday

of the Last Judgement”, ss. 124, 138,
136.

8)  Nikolaj Berdjajev,

~Problema tjeloveka” (Menneskets
problem), 1936, genoptrykt i Khristi-
anstvo i antisemitizm (Kristendom og
antisemitisme), Moskva, forlag
T8RUGRAM, 2018, ss. 99-100 ff.

9)  Nikolaj Berdjajev,
Ulighedens filosofi (1918-1923), over-
sat af Christian Gottlieb, Tidsskriftet
Fenix, 1917, ss. 174-183.

10) Alexander Schmemann,

Great Lent, Crestwood, New York, St.
Vladimir’s Seminary Press, 1990, ss. 23
-24.



Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE
LANDSKONVENT d. 30. & 31. maj 2019

Hovedtema: Den skabte virkelighed

Gud sé alt, hvad han havde skabt,
og han sd, hvor godt det var. (1. Mos 1,31)

Kingos Kirke med menighedslokaler,
Bragesgade 35, 2200 Kgbenhavn N
(Kirkens indgang er fra Nannasgade 25 — lige om hjgrnet)

PROGRAM:

Kristi Himmelfartsdag torsdag den 30. maj 2019

KI. 14.00 Festmesse pd& Kristi Himmelfartsdag
Celebrant: Sogneprcest Jens Christian Larsen
Prcedikant: Pastor Erik Sloth

KIl. 15.30 Kaffe

Kl. 16.00 Foredrag v/sogneprcest Christian Langballe:
Gud som Skaberen

KI. 18.00 Festvesper med procession.
Celebrant: Pastor René Yde.
Preedikant: Stud. theol. Rasmus Ladekjcer Pedersen

K. 19.00  Middag

Kl. 20.30 Completorium

Fredag den 31. maj 2019

Kl. 09.30 Festmesse for Sankt Michael og alle engle
Celebrant: Sogneprcest Jens Christian Larsen
Prcedikant: Pastor Jan Bjerregaard

Let morgenmad

KI. 11.00 Generalkapitel ifglge vedtcegterne

KI. 13.00 Tolvsang
KI. 13.15 Frokost og kaffe
KI. 14.30  Foredrag v/ Pastor René Yde:
Som mand og kvinde skabte han dem.
KI. 16.30 Vesper
KI. 17.30 Middag
KI. 19.00 Completorium

PRAKTISKE OPLYSNINGER

Alle gudstjenesterne er offentlige.

Konventsafgift: Kr. 150,- for hele landskonventet.

For enkelte foredrag betales kr. 75,-. (50 % rabat for studenter).

Man opfordres til at betale forud for landskonventet.

Betaling kan ske ved overfgrsel til FKF's kontonummer:
Danske Bank; reg.nr. 1551; kontonr: 000208 8142.

Overnatning mé hver enkelt selv sgrge for.
Tilmelding til méaltid skal ske senest den 1. maj 2018 til fcellesskabets

kasserer Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. sal, tv., 2605
Brendby, tIf. 28 90 03 29, e-post: nmhiorthmadsen@amail.com

Priser for mdltider:

Let morgenmand: 15 kr,

Frokost: 45 kr.

Middag: 150,00 kr.*
Konventsafgift: 150,00 kr.
Drikkevarer kan kgbes. Kaffe 10 kr.
Anmeldelse til maltider er bindende.

*) Ret til cendringer forbeholdes, da prisen vil afhcenge af deltager-
antallet.

19




Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand
René Yde, Charlotteager 8, 1. mf, 2640 Hedehusene, tif. 2547 5115

@vrige bestyrelsesmedlemmer

Chr. Ankerstierne Rgnneberg, Sdr. Fasanvej 20, Frederiksberg, tif. 3645 8404
Henrik Didier Gautier, Frederiksberg Alle 34, 1820 Frederiksberg C
Rasmus Ladekjcer Pedersen, @ster Voldgade 20, 5, 1350 Kgbenhavn K
Fr. Kirsten Jakobsen. Hulgérdsvej 13, 2400 Kgbenhavn NV

Kasserer

Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 2605 Brandby, tif. 3675 7165
Adressecendringer meddeles kassereren: nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse

Danske Bank, reg.nr. 1551 konto 208 8142. Gaver modtages med tak.
NB! Ved overfarsel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000 0002 0881 42

Redakter af RE-FORMATIO
Steen Sunesen, Indmarken 4, 7900 Nykabing M, tIf. 3031 9762, ssu@km.dk

RE-FORMATIO ARGANG 61 FASTEN 2019/1

Leesning til paskenatten

Homilie 5 over Anden Mosebog af Origines 2
Déaben
Smédryp fra et preesteliv af Steen Sunesen 4

Bonnen for de afdede i den ortodokse kirke
Foredrag hos Ansgarfeellesskabet af Monica Papazu ~ 6

Indbydelse til Landskonvent i Kristi Himmelfartsdagene
Hovedtema: Den skabte virkelighed 18



