RE-FORMATIO

ARGANG 57 ISSN 0900-8519

3/2015



Pd forsiden: Sankt Knud Konge

Ved René Yde

Konge af Danmark og martyr. Knud blev fodt i 1040 og blev konge i 1080. Han
arbejdede med stor nidkaerhed for at befaeste den endnu unge kristendom 1 landet og
udryddede hedenske saeder. Han gav penge til Lunds domkirke. Pd grund af sin iver
for kirkens rettigheder blev han 1 1086 draebt foran hojalteret i Sct. Albans kirke i
Odense af oprorske bonder. Kongeriget Danmarks skytshelgen.

O du Danmarks konge og martyr, Knud, du herlige styrer, bed for dine
troende om erens sejrspalme, og for fra dedens merke til nadens lys os,
Evas bern.

O Knud, herlige konge og Kristi martyr, du, som pd jorden var konge og
hersker over vort jordiske faedreland og bragte stor velsignelse over landet
ved dine fromme bgnner, led ogsd nu os ved dine magtige forbgnner frem
ad vejen til vort faedreland i Himlen. Bed for os og alle tronede i Danmarks
land og rige om at vore sjeele ma frelses.

O salige Kong Knud, Danmarks pryd og store helgen, pa jorden var du
kronet til konge over Danmark og du virkede med iver og fromhed for
Kirkens sag til frelse for vort danske folk; foran Herrens alter blev du
draebt, medens du sang lovsange til Guds @re. Derfor synger vi til dig: Zre
til ham, som har frelst dig. Zre til ham, som har kronet dig med den him-
melske krone. Zre til ham, som pé din forbgn har gjort store ting for Dan-
mark og den danske kirke.

Gud, du, som til din kirkes forherligelse har veerdigedes at smykke den
salige Kong Knud med martyriets palme og med herlige undergerninger,
giv os i ndde, at ligesom han fulgte Herren efter i hans lidelse, saledes ogsa
vi ma vandre i hans fodspor og na til de evige glaeder, ved Jesus Kristus,
vor Herre. Amen.

2]

Preediken: Sankt Knud Konge

Af Hans Olav Okkels. Afholdt ved en votivmesse for Sant Knud den 16. maj 2015 i
forbindelse med FKFs landskonvent i Kingos Kirke, Kabenhavn. Tekster: 1. Tim
2,1-7 & Matth 16,24-27. Salmenumre: 326 - 186,1-2 // 709 - 351 - 518

En katolsk kirkemand skal have udtalt, at helgenernes veerste fjender er de
helgenlegender, som tegner et helt urealistisk glansbillede af de hellige. Vi
skal netop ere de hellige som eksempler p4, at nogle almindelige, syndige
mennesker ikke bare forholdt sig som tilskuere og tilherere til evangeliet,
men lod sig inddrage, s de i deres liv bar vidnesbyrd om Jesus Kristus.
Kingo, som var biskop i en kirke, som fejrede aposteldagene og som folte
stor aerbgdighed for apostlene, fastslar med henblik pa Peter og de andre,
som svigtede Jesus Skeartorsdag aften, men alligevel blev brugt og lod de-
res liv forandre: “Store helgen ogsa haver Adams ked og kleeder pd. ” I
striden om kong Knuds hellighed mangler den erkendelse. Broderen og
efterfolgeren Oluf Hunger afviste Knuds hellighed, fordi han vidste adskil-
ligt om Knud, som viste, at han ikke var hellig. Og omvendt legendeskrive-
ren ZAlnoth, som vidste mere om helgenlegender end om kong Knud tegner
netop et idealiseret billede af kong Knud.

Jeg vil derfor holde mig til et par treek, som berettes i den islandske Knyt-
linga saga. Der er nu forst sagen med Blod-Egil, som havde slukket sin torst
ved at drikke vand blandet med menneskeblod. Kong Knud ville ikke gore
noget ved sagen, men henviste Egil til at skrifte for en preaest. Men da kon-
gen opdagede, at Blod-Egil som en gemen sgregver havde overfaldet et
norsk skib, draebt ssmaendene og tilegnet sig byttet var kongen nedt til at
feelde dodsdommen over Egil. Det var politisk uklogt, for Egil havde man-
ge venner blandt stormeendene, som bad kongen tage hensyn til Egils haje
byrd. Det ville kong Knud da ogsa. Derfor skulle Egil haenges i det hgjeste
tree. - Da Pilatus forhgrer Jesus og siger: “Sa er du altsa dog en konge, ”
svarer Jesus: “Du har ret, jeg er konge. Dertil er jeg fodt og kommen til ver-
den, at jeg skal vidne om sandheden. ”

(3]



Det er en kristen kongegerning - ikke at handle politisk klogt, ikke selv at
overleve, men at “vidne om sandheden. ” Her er den sandhed, at ogsa en
stormand stod under loven og ogsé nogle norske semeend stod under lo-
vens beskyttelse. - For nogle maneder siden kunne man i fjernsynet se en
film om retsopgoret efter den amerikanske borgerkrig og mordet pé preesi-
denten. Anklaget var en kvinde fra sydstaterne, hvis sgn var indblandet.
Hun var beskyldt for meddelagtighed i mordet pa preesident Lincoln. Hen-
des advokat (fra nordstaterne) fandt, at hun ikke blev retfeerdigt behandlet
og klagede til praesidenten, som lod til at vaere enig. Men preesidenten an-
drede mening, fordi han nok gik ind for retfeerdig behandling, men i dette
tilfeelde sa det som sin vigtigste pligt at sikre unionens sammenhold. Og
det mente han kun kunne gores ved at imedekomme nordstaternes haevn-
torst og ved at skreemme sydstaterne fra ethvert forseg pa at udtraede af
unionen.

Over for denne statsklogskab ser vi, hvordan Jesus er pa sin vej til at sone
hele verdens synd - villigt afbryder sin vandring for at hjeelpe et enkelt
menneske i ngd og derigennem vidne om Guds keerlighed til fx en blind
mand ved Jeriko. Og i Evangeliet advarede Jesus os mod forst og fremmest
at ville frelse vort liv og mod at ”vinde hele verden, men mé bgde med vor
sjeel. ”

I Knytlingasaga findes en beretning, som i hgj grad viser, hvordan St. Knud
bade havde Adams kad og kleeder pa, og dog ogsa provede at folge Jesus.
Ved en fest sa kongen en kvinde, som var sa smuk, at han ikke syntes, at
hav havde set nogen skennere kvinde. Hun var gift med en hgjtstdende
praest. (Det var dengang colibatet for praester endnu ikke var treengt helt
igennem.) Nu befalede kongen, at man skulle sgrge for, at denne kvinde
var i sengen hos kongen om natten. Men da han vendte sig keerligt om
imod hende, tog hun til orde sdledes: ”“Gud beskarme jer herre konge, nu
og altid. Veer nu sé god at handle, som det semmer sig jeres Hojhed. Tilfgj
ikke mig vaneere og Jer selv mén, og s godt og smukt, som I holder andre i
dette land til saedelighed, s& semmer det sig dog, at I selv har de smukkeste
sader, eftersom I gar fremfor alle her i landet.

(4]

Nu vil jeg bede om at, nar I stedes for den konge, som har al magt, at han
vil vende sit gre til Jeres begn, som I nu til mig. ” Kongen svarede: "Hvad du
beder om, vil jeg tilstd dig, for jeg ser, at du beder om dette ud af megen
god vilje, og sddan som du vil det skal det veere, semmer det sig bedst; det
kreever vil lige straks nogen overvindelse ikke at fglge sin egen vilje, men
det er dog en lille ting ved siden af de store ting vor Herre Jesus Kristus har
talt for vor skyld. ” Sa stod kongen op og gik sin vej. - Her ser vi, hvordan
ikke Lovens bud, men troen p4, hvad Kristus har lidt for os, far kongen til
at se kvinden ikke blot som et kensobjekt, men som skabt og elsket af Gud
for Jesu skyld, sa han bgjer sig for loven.

Sluttelig lidt om de undere, som skete efter drabet pa kongen i Odense.
Kirken erkleerede jo ikke nogen for helgen af egen magtfuldkommenhed,
men kun dem, som Gud selv udpeger ved underfulde gerninger. Nogle har
sa travlt med at sige, at katolikker lidt vel hurtigt, slar fast, at der er sket et
under. Ogsé ved helgenprocesser er man opmaerksom pa det forhold.

Men der er jo ogsé en fare for havne i overdreven skepsis. Engang da jeg
gennemgik daben med konfirmanderne og var ndet til hiemmedab, rakte en
pige fingeren i vejret. Hun var blevet hjemmedgbt, for leegen sagde: “Det
ville vaere et under, hvis det barn lever. ” Og sa reg det ud af min mund:
"Huskede han sa ogsa at sige, da du levede videre? ” Her i Danmark er det
sd megen skepsis, at mange undere bliver overset.

Under et billede af en hellig skrev man i 1500-tallet: “Sancti non adorandi,
sed venerandi” (De hellige skal ikke tilbedes, men @res). Siden har man
veeret dygtige til ikke at pdkalde hellige, men ofte har man glemt at sere
dem som eksempler for os andre pa troens vej. Lad os are Sankt Knud for
den kompromislgse tro, hvormed han udevede sin kongegerning og feelde-
de domme uden personsanseelse og for, at han midt i sin tilbgjelighed for
magtbegaer, ogsa kunne lade sig retlede af en frimodig praestekone og ogsa
pé det sidste kunne angre sine synder og henfly til naden. Amen.



Folkekirken, en del af Kristi legeme? Del 1

Foredrag ved Kirkelig Fornyelses landskonvent, lordag den 16. maj 2015
Af pastor Erik Sloth, Bjerreby

Som det ses af overskriften i Re-Formatio, er der et sporgsmalstegn efter
titlen pa mit foredrag. Jeg vil lige pointere, at det er jeg selv ansvarlig for,
idet der forekommer mig at ligge et spergsmal snarere end en neggtern kon-
statering gemt i formuleringen Folkekirken -en del af Kristi legeme?” Jeg
gar nemlig ud fra, at ingen af de tilstedevaerende vil veere uenige med mig
i, at der ikke uden videre kan sattes lighedstegn mellem nutidens danske
folkekirke og sa den kirke, som er en del af-Kristi legeme. Sporgsmalet ma,
som jeg ser det, veere, i hvilken forstand og i hvilket omfang vor danske
folkekirke kan siges at veere en del af Kristi legeme, altsa den kirke eller
menighed, som Paulus mangfoldige gange omtaler som lemmer pa Kristi
legeme (Ef. 1,23,2,16,3,6etc.)

Morten Pontoppidans folkekirkelige syn

En af dem, som forst og fremmest har sat sit preeg pa opfattelsen af, hvad
kirken i dansk sammenhaeng er eller ber veere, og som fremfor nogen er
blevet set som talsmand for det, vi plejer at kalde “Det folkekirkelige syn ”,
er Morten Pontoppidan, praest og hgjskolemand og broder til digteren Hen-
rik Pontoppidan. Morten Pontoppidans syn pa folkekirken kan f.eks. fin-
des i den forholdsvis korte artikel med den karakteristiske overskrift: Den
levende Guds menighed, oprindelig trykt i Hans eget tidsskrift Frit vidnesbyrd
d. 3. febr 1899. og siden optrykt i artikelsamligen Vor Folkekirkes Undergrave-
re, s. 44 - 50) Her definerer MP den ”levende” menighed siledes”Ved den
levende menighed maa forstaas den del af Kristenfolket, som viser visse
Kendetegn pé at vaere grebet og sat i Bevaegelse, Den levende menighed det
er kort sagt, den Menighed, der gor sig gaeldende i Verden ved Ord og
Daad, er sig selv bevidst og hendrager Opmaerksomheden paa sig”. Pon-

[6]

toppidan bemeerker, at alt dette for sd vidt kan veere godt nok, hvis bevae-
gelsen og livet ellers er agte.

Men hvad nu med sognemenigheden? Hvad med alle dem, som Brorson
skriver om, at “af dgbte vrimler stad og land, men hvor er troens brand”?
Om den skriver Pontoppidan: Sognemenigheden -” med vanemaessig Al-
tergang to Gange om Aaret, med regelmeessig kirkegang til de tre store
Hejtider og ellers meget uregelmeessig og treven Kirkegang Aaret rundt.
Sognemenigheden med sin store Sum af Slevhed, Ligegyldighed, Sevnag-
tighed”. Lad mig straks sige, at der er preester, som ville sige, at ville deres
medlemmer endda overholde dette som minimum, s ville meget veere
vundet. Jeger helt klar over, at Pontoppidans oplevelse af dette sognekirke-
lige minimum, maske nu kun findes meget spredt og mere eller mindre
tilfeeldigt. Men allerede, da Pontoppidan skrev dette ved det forrige ar-
hundredskifte, kunne han konstatere, at “Begrebet Sognekirkelighed nee-
sten er gaaet ud af Kurs som kirkeligt Begreb. Det er i Feerd med at blive
noget ganske verdsligt og borgerligt. Alligevel kan en preest ikke tillade sig
at opfatte sine sognebern som objekter for mission, heller ikke, om der s&
slet ikke skulle findes noget i hans sogn, som med rette kan kaldes “den
levende menighed”. Pontoppidan skriver: Den levende Guds menighed - det
er et navn vi trgstig kan anvende om den menighed vi er medlemmer af
eller praester for. Om vi ter kalde den “en levende Menighed”, vil jo altid,
selv i heldigste Tilfaelde, vaere Tvivl underkastet. Men den levende Guds
Menighed er den, uden Hensyn til, hvor megen eller liden Livskraft den for
Jjeblikket udfolder, og vedbliver at vaere det, saa leenge Guds Ord og Sa-
kramenter ikke er tagne fra den”: (Vor Folkekirkes Undergravere, s.46). At
veere en levende menighed har traditionelt i hgj grad veret forbundet med
vaekkelse, et fenomen, som ikke skal underkendes, men dog ma medes
med sporgsmaél til provelse af veekkelsens segthed og forankrethed i guds-
tjeneste og sakramenter. For, som Pontoppidan skriver, Det betryggende, det,
Praesten kan stille sit Haab fast pd, det er noget ganske andet ved menighe-
den, noget, som er uathaengigt af den aandelige Livstilstands Bglgen op og
ned, noget, som beholder sin gyldighed ogsa under de mest dedlignende
Dvaletilstande, dette nemlig, at det er den levende Guds, ejes af Ham, til-

[7]



egnes af Ham”. Det kan géa op og ned med vakkelsen og den folelsesmaes-
sige opblussen, men selvom ilden méaske allerede blusser og blafrer, sa er
det dog, ifelge Pontoppidan “Raadeligst at grunde sit Haab ikke paa selv
den skgnneste Opblusning, men paa den evige Livsens Flamme, der breen-
der rolig og uforanderlig hos Ham, der nu en Gang verdiges at kalde den-
ne Menighed sin. Dersom der er noget at stole paa hos en Menighed, da er
det denne Egenskab af at veere den levende Guds”. (Vor Folkekirkes Under-
gravere s. 47).

Nu skal man ikke tro, at Morten Pontoppidan er sa naiv, at han ikke har
blik for svaghederne ved det folkekirkelige syn. Han omtaler f.eks., hvor-
dan spersgsmélet om valget af menighedsrad har givet anledning til,at man
har spurgt, hvordan man sikrer, at den levende menighed far hovedindfly-
delsen eksempelvis pa disse valg. Herom siger han henimod slutningen af
artiklen: “Jeg ser selv det ene Skreemmebillede efter det andet, naar jeg for-
sgger at danne mig en Forestilling om, hvorledes disse Flertal i vore almin-
delige Gennemsnitssogne vilde rogte deres Hverv. Jeg ser muligheden af, at
man kunde lade politiske Hensyn blive de egentlig raadende, - at man
kunde sette Folk med sekterisk, ja, kirkerevolutioneerTeenkemaade ind i
Menighedsradene, - at disse Raad kunde benytte deres Indflydelse paa
praestevalget til at faa valgt den Mand, der bedst kunde spille en I"'hombre
med dem, eller den, der var naermest i Familie med et af Raadets Medlem-
mer. Jeg ser alle disse muligheder; jeg kunde fortseette med at udmale dem.
Men saa haever jeg mit blik og teenker paa den levende Gud. Han er en Fak-
tor, der skal tages med i Beregningen. Og det gor, at facit ikke er saa let at
udregne paa Forhaand. Dersom Han - hvordan nu end vore stakkels Sog-
nemenigheder er opstaaede, og hvor lidt “nytestamentlige” de vil befindes
at veere - dersom Han dog har lyst dem i Kuld og Ken og regner dem for
sine den Dag i Dag, da vil Han dog maaske forstaa at gore disse tarvelige
Velgerkorps til sine “Instrumenter efter fattig Lejlighed”. (Vor Folkekirkes
Undergravere s. 49 - 50) Morten Pontoppidan er her pa linje med den gamle
Gyllingpraest Otto Moller, som et sted i sine Erindringer skriver: “Dette, at
Mennesker er debte og ikke vitterligt sige sig fri derfra,det maa man ikke
regne for intet, fordi de endnu ikke er naaet til at forstaa og paaskenne,

[8]

hvad der i Daaben er givet dem Adgang til”. (Otto Moller: Slaegt og Oplevel-

ser s. 90) Det forekommer mig, at Morten Pontoppidan i sin lille artikel har

leveret et af de kraftigste forsvar for folkekirken, som, omend det kan have
sine svagheder, altid er vaerd at beskeeftige sig med. Til sidst skal jeg vende
tilbage til Morten Pontoppidan og hans synspunkter i titelartiklen Vor Fol-

kekirkes undergravere

Kirken som Kristi legeme

Hele Det Nye Testamente vidner om, at der bestar et inderligt og ubryde-
ligt feellesskab mellem Kristus og Hans kirke. Det kommer ikke mindst til
udtryk hos Paulus, som er den der mest udferligt har benyttnet sig af ud-
trykket "Kristi legeme”, ligesom det kommer til orde andre steder, f.eks.
hvor Vor Herre Jesus Kristus taler om forholdet mellem Ham selv og dem,
der hgrer Ham til. Jeg teenker f.eks. pd billedet af vintraeet og grenene. Der
er ligeledes billedet af kirken som Kristi brud - eller der er Abenbaringsbo-
gen, hvor vi har udtrykket “Lammets bryllupsfest”’og endnu en gang: bille-
det af “en brud, der er smykket for sin brudgom”, den hellige stad, det ny
Jerusalem (Ab. 21,20). Ogsé hos Jesus selv, i nogle af lignelserne, er der tale
om formuleringer, der understreger eller i alle fald fortolker Kirken, mest
markant, -og relevant for vort emne: Lignelsen om rajgraesset og hveden
Matth. 13,24 - 30, hvor Jesu ord traditionelt er blevet fortolket som et bille-
de pa den kirke, Han selv vil grundleegge: Manden med hvedemarken by-
der, som vi husker, at man, skont tjenerne ellers tilbyder at tage affeere og
sortere rajgraesset fra,.- skal lade rajgraesset og hveden gro side om side:
“Lad kun begge dele gro side om side indtil hgsten, og i hestens tid vil jeg
da sige til hestfolkene: “Saml forst rajgraesset fra og bind det i knipper for at
breende det, men bring hveden hjem i min lade” Kap. 13,29-30).

I dag skal vi opholde os serligt ved billedet af kirken som Kristi legeme,
som er et bade plastisk og rammende billede. Tydeligere kan det ikke siges,
at det er Kristus og Ham alene, som er kirkens Herre. Ligesom Han er for-
billedet for sin brud. Vi kan sende en venlig tanke til det gamle vielsesritu-
al, hvor det hedder, at "Kristi keerlighed til kirken er det kristelige segte-

[9]



skabs hgje og hellige forbillede”. Som Johannes Horstmann skriver i sin Et
Grundrids af den kirkeliige Dogmatik:”Kristus vil ikke veere uden sin kirke.
Han drager den efter sig overalt, hvor Han kommer frem, ligesom hovedet
drager legemet og lemmerne efter sig. Den Herre, som er kirkens, gor ikke
ligesom en jordisk heerferer eller general, som sender sine tropper ud i situ-
ationer, der meget vel kan komme til at overstige deres kreefter, og som kan
ende med en katastrofe for dem, uden at han er i stand til at hjeelpe dem det
mindste; men Han, kirkens Herre, er en Herre, der ofrer sig selv for alle
dem, som er Hans, og Han er i stand til at hjeelpe i enhver situation, hvad
der end maétte ske for og med kirken under dens liv i denne verden”.

Jeg vil lige gore et par forelobige bemeerkninger om det spergsmal, som vi
skal vende tilbage til lidt senere, nemlig kirkens synlighed i denne verden.
Det er en gammel diskussion, om kirken er synlig eller usynlig. Hvis jeg
skulle give et forelgbigt svar pa dette spergsmadl, sa ville jeg veelge Grundt-
vigs formulering af forholdet, som jo er dette, at kirken er, som han siger,
kjendelig. D.v.s. den har nogle kendetegn, som er synlige nok, men vel at
marke kun for troen. Igen med Horstmann: “Kirken er ikke en konstater-
bar sterrelse inden for denne verdens rammer””. Det er kun troen, der kan
opfatte kirkens kendetegn som fuldgyldige kendetegn pa, at kirken er til
stede i verden. Men altsd: "Kirken er ikke en umiddelbart konstaterbar
sterrelse inden for denne verdens rammer”. Hvorfor Luther ogsa i skriftet
Om den treelbundne vilje kan sige, at kirken er skjult.

P4 den anden side er kirken heller ikke kun ”en andelig Christenhed i
luften”, som Grundtvig skriver i Den Christelige Borneleerdom. Derfor kan
Horstmann lige efter, at han har talt om kirken som “en ikke konstaterbar
storrelse”, sige:”Kirken, den hellige, almindelige kirke, er en virkelighed
her i verden, hvor syndige mennesker samles omkring Jesu navn. Kirken er
saledes synlig, fordi det er i denne verden, at den er, og fordi den bestar af
mennesker, der lever her pd samme made, som andre mennesker ger. Men
det er usynligt, at disse mennesker er kirke. Det ma tros” (Horstmann s. 244
-45))

Sagt med lidt andre ord: Den kirke, som er virkelig, og som er kendelig i
verden, for nu at bruge Grundtvigs udtryk, er altsa nok synlig, men det
betyder ikke, at den er umiddelbart kendelig for enhver. Kirken er synlig,
men det er skjult, hvem der i sandhed herer til den kirke, som dedsrigets
porte ikke skal f& overhdnd over. Eller med billedet af hovedet og lemmer-
ne. Det er skjult, hvem der er sande medlemmer af den kirke, som Aposte-
len siger om om, at “Han er sit Legemes Frelser”. (Ef.5,23 Paulus siger jo
netop ogsa lidt leengere fremme i kapitlet, Ef..5,32, at “Den hemmelighed, der
ligger heri, er dyb. Jeg sigter hermed til Kristus og kirken” .

Om denne kirke siger Horstmann videre: "Kirken er usynlig der, hvor
mennesker vil gore den til deres egen; men hvor mennesker vil tale om
kirken som usynlig, fordi de vil gere den til en platonisk stat, som kun er
virkelig i idéen, der gor kirken sig selv synlig, nemlig som disse synlige
hverdagsmennesker, der samler sig om dette horlige evangelium og disse
sakramenter, som ses. Det er Gud selv, som er kirkens ophav, som den
skylder sin tilblivelse og sin opretholdelse. I den oldkirkelige hymne “Veni
Creator Spiritus er der indeholdt en klar forstaelse af, at det, at kirken bliver
til, er en guddommelig Skabelseshandling”. Jft.Prenters Doktordisputats
Spiritus Creator.

Confessio Augustana Artikel 7 - 8 Prenter

Som de fleste husker, handler Confessio Augustanas 7. artikel om kirken.
Den lyder sdledes: ”Ligeledes leerer de, (altsd de lutherske menigheder) at
der bestandig vil forblive een hellig kirke. Men kirken er de helliges for-
samling, i hvilken evangeliet leeres rent og sakramenterne forvaltes ret. Det
er ikke ngdvendigt, at der overalt er ensartede menneskelige overleveringer
eller riter og ceremonier indstiftede af mennesker, som Paulus siger: En tro,
een dab, een Gud og alles Fader” etc.

I CA’s to artikler om kirken fremstilles det kirkebegreb, som luther ndede
frem til fra sin reformatoriske “opdagelse, dv.s. fra ca. 1518-19 og fremefter.
Jeg vil her opholde mig lidt ved Prenters fremragende gennemgang af og
komentarer til Augustanas art. 7 og 8, fra hans artikelsamling Kirkens luther-

[11]



ske Bekendelse (Konvent for Kirke og Theologi, 1978). Der er tale om en raek-
ke af foreleesninger fra 70°erne, som Prenter holdt i Haderslev p& den lokale
afdeling af Statens Leererhgjskole for en kreds af nord- og sydslesvigske
leerere, og Prenters serlige evne til at gore det svaere enfoldigt fornzegter sig
ikke, heller ikke i disse koncentrerede og indholdsmeettede kommentarer til
bekendelsen.

Artiklerne om kirken, 7 og 8 i Confessio Augustana, har Prenter sammen-
fattende givet sin egen originale overskrift: Om Guds Borns Faderhjem. Han
begynder med at tale om, at som retfeerdiggjorte af tro; nar vi er frikendte
for Guds domstol, kan vi vende tilbage til det Faderhjem, vi vendte ryggen
ved syndefaldet. Som hjemvendende skal vi ikke vaere alene, men vi (og jeg
citerer) “som den fortabte sgn i Jesu lignelse vender vi tilbage til et hjem,
der modtager os med et festmaltid, et hjem, hvor alle de andre, der er ret-
feerdiggjorte for Kristi skyld i troen péa evangeliet, gleeder sig med Gud og
med hinanden. Dette hjem hedder Guds kirke eller folk ”. Prenter under-
streger, at denne kirke er en historisk given storrelse. Den er ikke et sammen-
rend af mere eller mindre tilfeeldige personer, men den Guds ekklesia,
d.v.s. de, som er kaldt ud fra verden. Det skyldes Guds evige udvegelse,
hans vilje til at frelse, alle dem, som begaerer eller, som det er blevet sagt.
“duer” til at frelses. Ekklesia er Septuagintas, den greeske bibeloversattel-
ses udtryk om det nye Gudsfolk, som hviler pa Kristus selv som klippen.
Denne kirke vil altid besta, siger Prenter i forbindelse med CA art. 7 og han
siger hertil: “At sige, at dette folk uden noget brud vil veere til stede til alle
steder og pa alle steder, hvor Gud kalder pa mennesker, er en bekendelse til
Guds urokkelige troskab. Som Guds folk er kirken een, hellig, uden afbry-
delse altid bestaende.” Kirkens lutherske Bekendelse s. 77 - 78.

Kirkens kendetegn

Som Luther og siden Grundtvig m. fl. Taler Prenter om kirkens kendetegn,
og det vigtigste af disse kendetegn er i hans optik suveraent gudstjenesten.
Grundtvig talte som bekendt om forkyndelsen, bekendelsen og lovsangen
som kendetegn pa kirken, og i sit skrift fra 1539 ”Om Koncilierne og kirken

[12]

navner Luther i alt syv kendetegn. 1. Ordet: “Hvor du nu herer eller ser
dette ord blive praediket, troet, bekendt og efterlevet, hav da ingen tvivl

om, at der med sikkerhed ma findes en sand Ecclesia sancta catholica, et
kristeligt, helligt folk, selv om der horer meget fa til”. Kendetegn nr. 2. For
det andet kender man Guds folk eller det hellige, kristelige folk pa ddbens
hellige sakramente, hvor det bliver forkyndt, troet og brugt ret efter Kristi
indstiftelse. 3. Guds Folk kendes for det tredje pa alterets hellige sakramente,
néar det bliver givet, troet og modtaget ret efter Kristi indstiftelse. 4. Det
fierde tegn er kirkens nogler; det har med skriftemal, lenligt og offentligt, at
gore. Taet forbundet med det 4. kirketegn er det 5., hvorved: Luther forstar
embedet —i videste forstand “For det femte kender man i det ydre kirken pa,
at den indvier og kalder kirketjenere, eller har embeder, som den skal be-
seette. 6. Det sjette tegn er bgnnen: "Hvor du ser eller herer, at man beder
eller leerer at bede Fadervor... der skal du med sikkerhed vide, at der er et
helligt, kristeligt Guds folk”. 7. Endelig er vi kommet til det syvende kirke-
kendetegn: Korset.:"For det syvende erkender man i det ydre det hellige
kristelige folk ved det hellige korses laegemiddel, at det mé beere al ulykke
og forfelgelse,al anfaegtelse og ondskab”. (Luther Om koncilierne og kirken
Luthers skrifter i udvalg Bd. II s. 393 - 407)

Vi vender tilbage til Prenter, der, som jeg naevnte for, her i foreleesnings-
reekken naevner eet serlig sikkert tegn pd kirkens tilstedeveerelse i denne
verden, nemlig gudstjenesten. ”"Gudstjenesten er det sikre kendetegn pa
kirkens tilstedeveerelse, den er det vigtigste kirkekendetegn. (nota ecclesia)
Hvorfor er kirken med nedvendighed et gudstjenestefejrende folk? Svar:
Fordi evangeliets rene forkyndelse og sakramenternes rette forvaltning er
de handlinger, hvorigennem Gud kundger i verden sin udvelgelse af det
folk, Han her samler, og denne udvelgelses fortsatte gyldighed. Det er en
pointe for Prenter, at forkyndelsen af evangeliet og forvaltningen af sakra-
menterne ikke er kirkens grund. Det fremgar sdledes ifelge Prenter af tek-
sten, at det ikke er evangelieforkyndelsen og sakramentforvaltningen, der
konstituerer kirken eller betegner dens grund. Det er altsa ikke sddan, som
man har kunnet se det, navnlig i en sakaldt “grundtvigsk” theologi, at kir-
ken kun er til "Hvor ordet lyder” - og sa skal kirkerne gerne sta aflasede til

[13]



neeste gudstjenestedag”, hedder det i polemik mod grundtvigianere og
formodetlig ogsa tidehervsfolk. N ej, for kirken er ikke kun til om sendagen,
sdvist som den skylder sin eksistens en guddommelig udveelgelse, som gér
forud for det, der sker i kirken. For, siger Prenter: "Det ligger i udveelgel-
sens veesen, at den ubetinget far forud for alt, hvad de udvalgte ved, teenker
og taler og gor i den anledning.Guds udvaelgelse sker forst-—-- Det vil sige: i
evighed, for alle tings skabelse”. (s. 80) .

Kirkens enhed

Artikel 7 bringer endnu et leereudsagn, som Prenter tilleegger afggrende
betydning. Det er den del af paragraffen, der taler om kirkens sande enhed.

“Og til kirkens sande enhed er det tilstraekkeligt at vaere enig om evangeli-
ets forkyndelse og sakramenternes forvaltning. Der er to former for enhed,
den sande og det, som Prenter kalder”den kunstige enhed”. (s. 83) Den
“Kunstige (falske) enhed, det er den enhed, som de enkelte kirker ikke menes
at have hver for sig i kraft af Guds evige udvelgelse. Derfor mé der en
menneskelig indsats til for at seette enheden i veerk. Det betyder, at enheden
ikke er noget, der er givet med kirkens vaesen som Guds udvalgte folk. S§,
siger Prenter,”bliver enheden noget, som kirkens tjenere bringer i stand ved
at blive enige om, hvordan evangeliet skal forkyndes og sakramenterne
forvaltes”. Men det forhold sig er ikke saledes, at man skal arbejde for at
skabe sand enhed, hvorfor man méd hugge en hel og klippe en ta eventuelt
for at komme andre kirkesamfund i mede og séledes skabe en enhed, som
hverken ferer til et naermere fallesskab eller for den sags skyld til storre
enighed. Prenters konklusion bliver da, at vi m& ga ud fra den sande enhed,
som Gud allerede ved sin udveelgelse har givet sin kirke, og som Han be-
vidner og bekreefter for den gennem evangeliet og gennem sakramenterne,
som Han ved sine tjenere reekker til mennesker i overensstemmelse med
det evangelium, de har forkyndt. Med henblik pa vores nuverende oku-
meniske situation, mé vi, siger Prenter ligeledes arbejde ud fra tesen om, at
Confessio Augustanas Artikel 7 peger pa “den kirkens enhed, som alene

[14]

Gud kan give den, og som Han allerede har givet den i udveelgelsen af den

for Kristi skyld, bevidnet og bekreaeftet af evangelium og sakrament.

Ogsa CA artikel 8 handler om kirken. Hvad er kirken? lyder overskriften.
Artiklens ordlyd er denne: “Skent kirken i egentlig forstand er de helliges
og sandt troendes forsamling, er det dog, da mange hyklere og onde er
blandet imellem i dette liv, tilladt at benytte sakramenter, som forvaltes af
onde, i overenstemmelse med Kristi ord: “De skriftkoge og farisaeerne sid-
der pa Moses’stol” osv. Og sakramenterne og ordet er virksomme p.g.a.
Kristi forordning og bud; de er ikke afhaengige af menneskers moralske
habitus. Artiklen er vendt mod donatisterne, som i oldkirkens tid havde
den opfattelse, at hvis en sakramentforvalter forte et umoralsk liv, s& var
han ikke i stand til at forvalte - forst og fremmest nadveren. Kirkefaderen
Augustin bekeempede donatisterne s& meget han overhovedet kunne over-
komme. Han praedikede og skrev mod donatisterne, og en del af hans iver
og konsekvens pa dette omrade skyldes nok, at han felte et seerligt ansvar
for de enfoldige, som jo ikke altid kunne vide, om den preest (eller bisp) de
stod overfra, nu ogsa var en tilstraeekkelig from mand til, at man turde bruge
ham som sin preest. Det er altsd sakramenternes virkekraft, der er pa dags-
ordenen - og dermed ogsd spergsmdlet om, hvem der heorer til den sande
kirke. Men lige sa sikker Prenter er pd, at gudstjenesten er kirkens fornem-
ste kendetegn, lige sa sikkert slar han fast, at “"Man kan ikke skille hyklerne
og de slette mennesker ud fra de sande troende. Hyklerne kan ikke udren-
ses ved nogen kirketugt; for de optraeder jo som gode kristne og vil snarere
veaere at finde blandt dem, der ivrer for en stram kirketugt. Hermed fore-
kommer det mig, at Prenter star pa et standpunkt, som ligger i forleengelse
af Luther og konfessionen - og for den sags skyld Morten Pontoppidan -
narmere end det, man med lidt forsigtighed kan kalde det ”pietistiske”
standpunkt, som kan siges at veere der, hvor der pa pietistisk vis gores et
lidt for tydeligt skel mellem de ugudelige og sa dem, der kan ses at veere
egte medlemmer af den levende menighed. Om lidt skal jeg preve at gore
rede for, hvordan Prenter efter min opfattelse prover at saette sig mellem to
stole, hvad f.eks. angér spergsmalet om Prastefrihed i folkekirken.

[15]



Lad os forspge at sammenfatte, hvad vi indtil nu er naet til i spergsmalet
om kirkens synlighed/ usynlighed. Det vil jeg gore ved at naevne, hvad Leif
Grane skriver i kommentaren til CA artikel 7. Her skriver han enkelt og let
begribeligt, at “Troen er Andens gave og derfor skjult, og folgelig kan det
heller ikke vides, hvem der virkeligt herer til kirken, men troen er bundet
til det ord, som kan heres, og til de tegn, som kan ses. Med andre ord: de
helliges forsamling kan overhovedet ikke findes udenfor kredsen af dem,
som er samlet omkring nademidlerne, men den behgver ikke at omfatte
dem alle. (Leif Grane:Confessio Augustana s. 71).

Artikel 8 ma ifelge Prenter fortolkes i lyset af lignelsen om rajgreesset
blandt hveden, hvilket nedvendigvis ma betyde, at “hyklerne” er dem, der
er tilfredse med sig selv og ikke har brug for Kristi forsonergerning, mens
kirken bestar af de sandt troende. Skal lignelsen tages alvorligt, ma det
btyde, at ved dommen skal hyklerne og de onde “kastes ud i merket uden-
for”, som det hedder, hvor der er grdd og teenders gnidsel”. Hyklere og
onde findes ogséd blandt dem, der forvalter sakramenterne, men enfoldige
kristne, der ikke kan skelne klart mellem troende og vantro, har lov at bru-
ge ogsa disse som deres praester - modsat dem (donatisterne), som mente,
at de uverdiges sakramentforvaltning er ugyldig. Og Prenter mener med
sin skepsis over for folkekirken, at selvom de falske sakramentforvalteres
handlinger er gyldige, sa betyder det ikke, at man kan bruge dette forhold
til et forsvar for folkekirken: “Det er, skriver han, vigtigt at sld dette fast,
fordi det under folkekirkelige forhold ligger snublende neer at misbruge
artikel 8 til et forsvar for de folkekirkelige ” blandede menigheder”. Hvor-
for det forholder sig saledes star mig ikke umiddelbart klart - med mindre
der er tale om et udslag af Prenters livslange skepsis over for den folkekir-
ke, som jeg er overbevist om, at han samtidig holdt af. Det eéendrer heller
ikke ved, at han fastholder, citat, at”Just kirken i egentlig forstand, ”de hel-
liges og sandt troendes forsamling” er i kraft af sine kendetegn, d.v.s.i sin
gudstjeneste, i udmeerket forstand synlig eller, som Grundtvig foretrak at

o

sige, "kendelig” “ja, umiskendelig”. (Kirkens lutherske bekendelse s. 89).

[16]

Nar man i tidens lgb har talt om kirkens usynlighed eller dens skjulthed,
som Luther sagde, sa skyldes det ifolge Prenter den “landskirkelige (stats-
kirkelige) orthodokse lutherdom. For den blev den sande kirke “sa usynlig,
i betydningen ukendelig) at den i virkeligheden slet ikke kunne erkendes.
“Intet under”, siger Prenter, “at denne opfattelse matte fremkalde modbe-
vagelser, der havnede i den modsatte groft (som i bestemte former af pie-
tisme og andre veekkelsesbevaegelser og gjorde troen til en menneskelig
afgorelse og den sande kirke til sma ”synlige” kredse af “afgjorte” kristne.

Som sagt forekommer det mig, at Prenter ikke altid kan sige sig helt fri for
at tendere i den her naevnte retning, men derom senere. Han mener ligele-
des (uden at jeg skal gere nermere rede for det her”), at man med Au-
gustana i handen kan argumentere imod den sékaldte “ubetingede
débspligt” for praester, som han ansa for statskirkelig pression.

Fortseettes i naeste nummer.

Fra kirkens skatkammer: Beon for en rejse

Ved René Yde

Antifon. Ad fredens og lykkens vej lede os den almaegtige og barmhjertige
Herre, og matte arkeenglen Rafael blive sendt med os pé rejsen, for at vi
med fred, sundhed og gleede mé vende tilbage til vort hjem.

L. Lovet vaere Herren, Israels Gud! * Thi han har besegt og forlgst sit folk.
II. Og har oprejst os et frelsens horn * i sin tjener Davids hus.

I. Saledes som han talte * ved sine hellige profeters mund fra fordums tid.
IL. En frelse fra vore fjender * og fra alle deres hand, som hader os.

L. For at gore barmhjertighed imod vore faedre * og ihukomme sin hellige
pagt.

I1. Den ed, som han svor vor fader Abraham, * at han ville give os.

L. Atvi, friede fra vore fjenders hand, * skulle tjene ham uden frygt.

II. T hellighed og retfeerdighed for hans asyn * alle vore dage.

(17]



L. Men ogsd du, barnlille, skal kaldes den Hgjestes profet; * thi du skal ga
foran for Herrens asyn for at berede hans veje.

IL. For at give hans folk erkendelse af frelse * ved deres synders forladelse.
L. For vor Guds inderlige barmhjertigheds skyld, * ved hvilken lyset fra det
hgje har besggt os.

IL. For at skinne for dem, som sidder i morke og i dedens skygge, * for at
lede vore fodder ind pa fredens vej.

I. Are veere Faderen og Segnnen og Helligdnden.

II. Som i begyndelsen, s& nu og altid og i al evighed. Amen.

Antifonen gentages.

V. Kyrie eleison.

R. Christe eleison. Kyrie eleison.

V. Fader vor, du som er i Himlene! Helliget vorde dit navn. Komme dit
rige. Ske din vilje, som i Himmelen séledes ogsa pa jorden. Giv os i dag vort
daglige brad. Og forlad os vor skyld, som ogsa vi forlader vore skyldnere.
Og led os ikke i fristelse, men fri os fra det onde.

R. Thi dit riget og magten og aren i evighed. Amen.

V. Frels, min Gud, dine tjenere. R. Som haber pa dig.

V. Send os, Herre, hjeelp fra helligdommen. R. Fra Zion styrke du os.

V. Herre, veer os et maegtigt tarn. R. Til veern imod fjenden.

V. Lad ingen fjende overveelde os. R.Ingen nidding trykke os ned.

V. Lovet veere Herren hver eneste dag.

R. En lykkelig rejse skaenke os vor frelsende Gud.

V. Lad os kende dine veje, Herre. R. Leaer os dine Stier.

V. Lad vore veje retledes. R. Til overholdelse af dine bud.

V. Gud, byd dine engle. R. At vogte os pa alle dine veje;

V. Herre, hor vor bgn. R. Og lad vort rdb komme til dig.

[V. Herren veaere med eder. R. Og med din &nd.]

V. Lad os alle bede.

Gud, du, som lod israelitterne g torskoede midt gennem havet, og som
ved en ledende stjerne lagde vejen til dig aben for de tre vismaend, skeenk
os, beder vi dig, en lykkelig rejse og en rolig tid, for at vi med din hellige

(18]

engel som ledsager ma nd lykkeligt frem til det sted, vi rejser til, og siden til
den evige frelses havn.

Gud, du, som efter at have fort din tjener Abraham ud fra Ur i Kaldeea,
bevarede ham uskadt pa alle hans vandringers veje, vi beder dig om nadigt
at bevare os, dine tjenere. Ver os, Herre, den, der raeekker os sejrens palme i
kamp; veer os vederkvaegelse undervejs; skygge i sommerhede; ly i regn-
skyl og kulde; den, som beerer os i vor treethed; vort veern i modgang; stot-
testav, hvor der er glat; havn under skibbrud; for at vi med dig som ferer
ma na lykkeligt frem til det sted, vi rejser til, og siden uskadte ma vende
tilbage til vort hjem.

Vi beder dig, Herre, hor nddig vore benner, og bered dine tjeneres vej ved
din lykkebringende frelse, for at vi mellem alle denne rejses og dette livs
omskiftelser altid ma beskyttes af din hjeelp.

Vi beder dig, almaegtige Gud, giv, at din familie md vandre fremad pa frel-
sens vej, og idet vi efterkommer den salige Johannes Dgbers tilskyndelse,
ma na sikkert frem til ham, om hvem han profeterede, vor Herre, Jesus
Kristus, din Sen, som med dig lever og regerer i Helligdnds enhed, én sand
Gud fra evighed og til evighed. R. Amen.

V. Lad os drage frem i fred. R. I Herrens navn. Amen.

Til kalenderen

Sankt Ansgar Fzllesskabet.
Tjenesterne fejres i Kingos kirke, Bragesgade 35, 2200 Kgbenhavn N.

Sendag den 4. oktober KI. 17.00 - 18. sondag efter trinitatis

Tirsdag den 20. oktober KI. 19.00 - Evangelisten Lukas

Lordag den 31. oktober KI. 16.30 - Alle Helgens Aften med forfestmesse og
aftensang

Tirsdag den 17. november KI. 19.00 - Alle Sjeeles messe

Sendag den 6. december KI. 17.00 - 2. sondag i advent

Tirsdag den 15. december KI. 19.00 - Skt. Lucia

[19]



Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand og redakter af Re-formatio: René Yde, Bygaden 53, 2630 Hoje
Taastrup. TIf. 25 47 51 15, e-post. reneyde@gmail.com

Nastformand: Chr. Ankerstjerne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frede-
riksberg. TIf. 40449204

Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 5. tv. 2605 Brendby.
TIf. 36757165, e-post. nmhjorthmadsen@gmail.com

Bankforbindelse: Danske Bank, Reg.nr. 1551; kontonr. 2 08 81 42

Ved overforsel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000
0002 0881 42

Medlemskab af Faellesskabet KIRKELIG FORNYELSE koster 300, - arligt.
Abonnement pd RE-FORMATIO koster 200, - arligt og leber indtil det opsi-
ges skriftligt. Adresseendringer meddeles kassereren. Bladet udkommer
hvert kvartal. Skulle bladet udeblive bedes man kontakte kasseren.

Leeserindlag, artikler, boganmeldelser, annoncering af arrangementer og andet til
bladet modtages med glaede og tak.

Indhold:

P4 forsiden: Sankt Knud Konge ved René Yde: 2
Praediken: Sankt Knud Konge af Hans Olav Okkels: 3
Folkekirken, en del af Kristi legeme? Del 1 af Erik Sloth: 6
Fra kirkens skatkammer: Bon for en rejse ved René Yde: 17
Til kalenderen: 19

[20]




