RE-FORMATIO

ARGANG 57 ISSN 0900-8519

2/2015



Pé forsiden: Sankt Knud Hertug

Ved René Yde

Martyr. Knud Hertug (Lavard) blev fodt omkring 1096 som son af Kong Erik Eje-
god. Han var opkaldt efter sin farbror, Sankt Knud Konge. Han blev hertug af
Sonderjylland i 1115. Hans indsats stir for retssikkerhed og retferdighed for alle,
uanset stand: “Han spredte fjenderne, draebte raverne og hangte tyvene, han befri-
ede kort sagt sit fedreland for al undertrykkelse”. Han dreebtes den 7. januar i 1131
i skoven ved Haraldsted naer Ringsted af tronfolgeren Magnus Nielsson. Ringsteds
og hele Sjallands skytshelgen.

Lovet vaere du Herre Jesus Kristus, som gjorde den hellige Knud til Sjeel-
lands skytshelgen. Han var en retsindig hersker, men ogsa en keerlig og
from fyrste. Han arbejde for hedningernes omvendelse og sgrgede for en
veerdig gudstjeneste, men ved fromessetid pa dagen efter julefestens opher
blev han uretfeerdigt draebt i Haraldsted skov.

O hellige Knud, retfeerdige hertug, fremmer og beskytter af kirken, forsva-
rer mod hedningerne og martyr for retfaerdigheden, bed for os til Kristus,
vor Gud, at Danmark ma velsignes med stremme af nade og vore sjeele ma
frelses fra ondskaben.

Han skifted ret ved Sliens bred,/ For sleegtskab, gunst og gave blind; / Han
var i leding som i fred / En hersker efter Herrens sind.

Med Danmarks gyldne kongekrans / Var smykt hans fader og hans sgn; /
Den bedste krone blev dog hans, / Guds karne helgens himmellgn.

Thi fryd dig, Danmark, at hos Gud / Du har en stor og meagtig tolk, / at
hisset hellig Hertug Knud / End beder keerligt for sit folk.

Gud, efter din vilje fejrer vi pa denne dag festen for den hellige martyr
Knud Hertug, vi beder dig: Benher os, dine tjenere, og lad ham, hvis fest vi
i dag fejrer, komme os til hjeelp med sine forbgnner, ved Jesus Kristus, vor
Herre. Amen.

2]

Formandstale i FKF 2015

Af René Yde

Engang i 590’erne var der lynchstemning i Rom. De romerske borgere var
rasende over noget, som paven havde gjort. Paven dengang var Gregor den
Store, som var en helgen og den sidste af de fire latinske kirkefeedre. Bade
den vestlige kirkesang og den vestlige liturgi har sit navn efter ham. Sa det
var altsa ikke en hr. hvem-som-helst befolkningen i Rom var vrede pa. Det
han havde gjort var at lave en a&endring i nadverbgnnen. Han havde tilfgjet
ordene: ” Lad vore dage henrinde i din fred og byd os at blive befriede for den evige
fordemmelse og regnet med i dine udvalgtes skare. ” Umiddelbart skulle man jo
ikke mene, at dette var noget at hidse sig op over. Disse ord, som vi stadig
bruger ved vore messer som en del af kirkebgnnen, er jo smukke og rettro-
ende og udtrykker pd ingen méade noget kaettersk eller afvigende fra den
rette leere eller den rette gudstjeneste. Hvorfor var romerne dog sa vrede?
Fordi de elskede gudstjenesten, traditionen og den rette tro, som bringer os
til Himlen. De var - vil jeg mene - legitimt bange for aendringer i traditio-
nen - i overleveringen fra feedrene. Det er maske nok at ga til desperate
yderligheder at sla paven ihjel (og s& vidt kom det da heller ikke), men det
viser alligevel noget af den rette indstilling. Det viser en keerlighed til tradi-
tionen - til det overleverede - og det viser en legitim frygt for eendringer,
der maske kan gore frelsen usikker. Frelsen er det vigtigste i livet og derfor
er der grund til bekymring, nar der indfgres nye ting. Vi ma elske traditio-
nen, gudstjenesten og den rette leere og vi mé veerne den og beskytte den og
fastholde den ren og ubrudt. Zndringer i gudstjenesten og dens bgnner
kan vel ske, nar det sker i forleengelse af traditionen og den rette og almin-
delige kristne tro OG nér dette ydermere er absolut nedvendigt for sjeelenes
andelige velfeerd, men der kan og ma ikke aendres i selve troen, for det er
troen, der frelser og bringer os til Himlen. Man skal fastholde den hele og
fulde og uforandrede tro. Man ma vaere en katolik, der fastholder den ka-
tolske tro. Det er dette, der ligger i ordet “katolsk. ” Det betyder ”i overens-
stemmelse med helheden. ” Troen skal vare hel og uforandret.

(3]



Med ordet “katolsk” udtrykkes det samme, som apostlen Judas Thadseus
skriver i sit brev: “T elskede! da det 1 mig alvorligt pa Sinde at skrive til
eder om vor feelles Frelse, fandt jeg det ngdvendigt at skrive til eder med
Formaning om at stride for den Tro, som een Gang er bleven overgiven de

hellige. ”

Troens indhold er bundet til vor Herre Jesus og alt, hvad han sagde og
gjorde, mens han var her pé jorden. Den er historisk og derfor uforanderlig.
Troen er ikke en raekke evige principper, som vi kan @ndre pd, nér det pas-
ser os. (Det lyder som en selvmodsigelse, men det er faktisk det moderni-
sterne gor.) Jesus sagde det, han sagde, og han gjorde det, han gjorde, og
det kan der ikke pilles ved. Troen er et historisk faktum, som er lukket med
den sidste apostels ded omkring ar 105. Man kan kun forholde sig til troen
pé én af to mader. Man kan fastholde den, séledes som den er, eller man
kan afvise den, sdledes som den er. Man kan ikke @ndre pd den og hvis
man prgver, sa har man allerede afvist den. Dette er problemet i dag, hvor
praester og biskopper, teologer og leegfolk opferer sig som om de var tradi-
tionens herrer og mestre - som om de bestemte, hvad kristendommen er for
noget. Troen er noget absolut objektivt, som er uafhangig af mig. Vi ma
have den katolske, den fulde og rette tro, i vores hjerter og sind, hvis vi vil
frelses. Det er som der star i den athanasianske trosbekendelse: “For en-
hver, der vil frelses, er det frem for alt ngdvendigt at fastholde den katolske
tro. Enhver som ikke bevarer den hel og udelt, vil uden tvivl ga fortabt. ”

Her ma jeg lige gore én ting lysende klart. Ordet “katolsk” er ikke ensbety-
dende med “romersk-katolsk. ” Vi er ikke underlagt paven og derfor ser jeg
ingen grund til at lade ham definere, hvad det vil sige at veere katolsk. Jeg
er medlem af den danske kirke og jeg regner mig selv for katolik og hvis
nogen sperger: “Hvorfor konverterer du sé ikke til den katolske kirke? ” s&
vil jeg svare: "Det behover jeg ikke. Jeg er allerede medlem af en katolsk
kirke, nemlig den danske. Jeg er dansk-katolsk og det er alt, hvad jeg on-
sker at veere. ” Den danske kirke er katolsk, den er en almindelige kirke og
ikke keettersk. Den er et perfekt samfund, der meddeler de troende alle
muligheder og redskab og midler til evig frelse.

[4]

Den danske kirke er grundlagt af den hellige Ansgar, Danmarks oplyser og
apostel. Den hviler pd apostlenes og profeternes grundvold med Jesus Kri-
stus selv som hovedhjernesten. Den danske kirke er stadfeestet med blodet
fra mindst 2 martyrer, nemlig den hellige Knud Hertug og den hellige

Knud Konge, som vi skal are ved messen i morgen, fordi han er Danmarks

skytshelgen. Den danske kirke er en provins i den verdensvide katolske
kirke. Det der skete i 1536 anser jeg ikke for at have eendret vasentligt pa
det faktum. Det at vaere evangelisk og det at veere katolsk er ikke modseet-
ninger. Husk hvad der stér i vor kirkes evangeliske bekendelse fra rigsda-
gen i Augsburg: “Dette er grundessensen af vores leere. Som man kan se,
indeholder den intet, der ikke stemmer overens med Skriften eller den ka-
tolske kirke eller den romerske kirke... ” Vi er katolikker i en katolsk kirke
og vi fastholder vor evangeliske arv med glaede, fordi de to ting ikke er
modsatninger. At veere katolsk vil sige at fastholde den tro, som er og har
veaeret den almindelige for alle kristne igennem tyve arhundreder.

Problemerne i vor kirke i dag er legio, men de kommer alle sammen tilbage
til biskoppers og preesters svigt ved ikke at forkynde den rene og rette og
fulde og hele katolske tro, som én gang er overgiven de hellige - biskopper
og preester, som er forraeedere mod Kristus og Kirken - biskopper og pree-
ster, som ikke fglger deres hgje hverv. En forkynder, en evangelist, en teo-
log, en praest og specielt en biskop mé og skal forkynde og leere i overens-
stemmelse med den tro, som har veeret troet af alle kristne, alle steder til
alle tider. For at vi kan fastholde denne almindelige, katolske tro og blive
frelst, sa ma vi kende den og for at vi kan kende den, sa méa den forkyndes
og leeres ret. En biskop skal vogte og bevare den katolsk tro i sit stift. Det -
og kun det - er hans arbejde og kald. En biskop er traditionens tjener og
ikke dens mester. Det er hans opgave at vogte traditionen og overgive den
hel og uforandret til sin efterfglger. Han kan ikke traekke fra eller tilfgje.
Han skal ikke finde pa nye ting. Han skal ikke aendre pa troen. Angreb
udefra fra den moderne anti-kultur kunne kirken klare, hvis den fastholdt
troen, men nar Kristi fjender sider pa bispestolene og star pa praedikesole-
ne, sé er den gal. Alt slags raddenskab og fordeerv gar i svang i vor kirke.
Fornzagtelse af alle trossandheder horer til dagens uorden.

[5]



Preester kan frit benagte Jesu opstandelse uden at blive fyret pa grat papir,
mens rettroende kandidater til preesteembedet systematisk frasorteres af
biskopperne, fordi disse kadidater er rettroende. Hvem tror mere for alvor
pa trosbekendelsens ord og indhold? Hvem tror pa en skabende Gud?
Hvem tror pa Trefoldigheden? Hvem tror pa, at Guds Sgn blev menneske
og blev fodt af en jomfru? Hvem tror pa genfedslen i ddben? Hvem tror pa
Kristi virkelige og substantielle nserveer i nadverelementernes brad og vin?
Hvilken trosseaetning er ikke kastet i stovet og trampet pa af vore preester og
biskopper? Og hvilken synd hyldes ikke som noget godt og smukt og gud-
velbehageligt? Hvilken del af den etiske og moralske lere fra bibel og be-
kendelse pradikes i dag helt og fuldt? Utroskab " velsignes” rask vaek af
preesterne, ndr folk bliver gift pa ny for kirkens alter, mens deres forste
egtefeelle stadig lever.

Sodomi er ikke bare lovligt, men det er borgerligt anerkendt og kaldes end-
og for “aegteskab” og - hvad er endog mere alvorligt - kirken har lagt sig pa
ryggen og ind ad en kant accepteret dette og indfert en ritual til indgaelse
af en sddan naturstridig og syndig forening. Det svarer nejagtig til, da de
gamle israelitter indferte et ritual til afgudsdyrkelse i selve templet. Hvor-
for er dette med sodomi s stort et problem? Fordi det er en af de fire syn-
der, som ifelge bibelen raber til Himlen om heevn ... og nar jeg taler om
haevn, sd mener jeg krig, sygdom, terke, hungersned, ild og svovl, jord-
skeelv og vulkaner, meteorregn og oversvemmelse. Gud vil ikke blive ved
med at finde sig i det. Intet land, intet folk, ingen kultur og ingen kirke gor
oprer mod Guds vilje, givet i naturen og stadfestet i §benbaringen, og
overlever. Men nu skal det siges, at sodomi kun er en del af problemet. Det
er kun én af de fire synder, der raber til Himlen om haevn. En anden er drab
pa uskyldige. Hvor hejt tror i blodet fra 1400 sm&, uskyldige barn om ret
rdber til Himlen? Jeg tror, at vi star over for en stor guddommelig straf, som
verden aldrig har kendt magen til. Jeg er bange! Hvad venter pa os i frem-
tiden? Matte vi alle holde fast i den katolske tro og leve i nadens stand! Nu
md vi dog huske, at nar Gud straffer, sa er det altid, fordi han elsker os
mennesker. Han er en far, der udever sin revselsesret, fordi han ved, at
hans bgrn ma opdrages.

[6]

Nar Gud straffer, sa er det altid fordi han pa den ma kan fere flere folk til
omvendelse og tro og frelse, end han ellers ville kunne. Malet for Guds
tugtelse, er altid at sjeelene ma frelses.

Vi beveeger os mod et samfund, som lever mere og mere i strid ikke bare
mod Guds dbenbarede vilje i Bibelen, men mod selve de af Gud skabte
naturlove, som vel at meaerke ogsa er guddommelige. Vi gor oprer mod
selve virkeligheden. Vi vil bestemme selv. For nu at citere et engelsk digt:

“To think that two and two are four
And neither five nor three?

The heart of man has long been sore
With two and two just being four.”

Vi vil bestemme over selve den virkelighed, at 2 og 2 er 4. Hvis vi gnsker at
2 og 2 skal veere 5, sa er de 5 uanset, hvad Gud og virkeligheden og den
objektive sandhed leerer os. Vi siger til Gud, virkeligheden herre og skaber:
“Behag at traede til side. Vi bryder os ikke om den virkelighed, du har
skabt. Nu skal vi indrette virkeligheden og naturen sddan som det passer
0s. Sa kan du leere, hvordan det skal geres. Vi kan gere det meget bedre
selv.” Vi naegter i dag, at anerkende den virkelighed, som Gud har skabt.
Vi vil selve veere guder og bestemme over virkeligheden. Hvis jeg ikke
bryder mig om det kon, som Gud har skabte mig med, sa far jeg da det bare
lige ordnet og skifter ken - enten med en operation eller juridisk. Hvis jeg
ikke bryder mig om den agtefeelle jeg har, si gar jeg da bare pa nettet med
mit NemID og lader mig skille ved at klikke med musen. Vi vil lege guder
og selv bestemme over virkeligheden og hvis den ikke passer os, sd laver vi
den om. Dette er synd og det er en stor synd, som Gud ikke vil blive ved
med at finde sig i. Métte Herren forbarme sig over os, syndere.

[ alt dette skal vi huske, at vi selv er syndere, der har brug for Guds mis-
kundhed og nade. Vi skal huske, at synd og det, der adskiller os fra Gud,
ikke bare er noget de andre gor. Djeevelen har bukkefoden i deren til vore
hjerter. Jeg er en synder og du er det. Det er jo netop derfor vi har brug for
Gud og den rette katolske tro.

[7]



Vi har brug for ndden og retfeerdigheden og keerligheden fra Gud. Vi skal
ikke pd nogen made pege fingre af de andre, af synderne. Du og jeg er syn-
dige mennesker med giften fra Adam i blodet. Det er derfor vi har brug for
Jesu blod og kirkens laere. Vi har brug for nyt gift-frit blod. Det er derfor vi
skal fejre messen og modtage Jesu legeme og blod. Det er derfor vi sgger til
kirken, fordi vi har brug for Jesus. Det er derfor vi fastholder den rette
gudstjeneste og den rette leere. Det er derfor vi fastholder den katolske tro,
for kun i den kan vi blive frelst. Vi ma igen og igen fornyes ved Kristi offer,
som ihukommes for Faderen, nér vi fejre messen. Vi ma here budskabet
om, at Jesus, der er Gud i kedet og blev fodt af en jomfru, har betalte for
vore synder, har bundet Djevelen og nedtrampet Helvede, er opstaet fra de
dede, opfaret til Himmels og skal komme for at domme verden. Og vi har
brug for Guds vejledning i at leve. Derfor ma vi fastholde Guds etiske vej-
ledning til det gode liv - ogsa fordi dette er en vejledning i virkeligheden.
Vi falder og svigter og synder, ja, men vi mé pa ny og pé ny atter soge tilgi-
velsen hos Gud, for han ensker at vi skal frelses og have livsfaellesskab med
ham. Han elsker os og gnsker at vi bliver frelste, meget mere end vi selv
gor. Vi har brug for ham og derfor keemper vi mod synden i vore egen liv
og vi keemper mod forfaldet i vor kirke. Vi gnsker at hele det kristne folk pa
ny skal here den rette leere forkyndte fra landets praedikestole, s det kan
hores til tro og til efterfelgelse. Vi har brug for den katolske tro, hel og fuld-
steendig, siledes som den er overleveret fra feedrene. Derfor skal vi veere
sandt katolske - vi skal veere almindelige kristne og ikke af en serlig slags.
Vi gnsker ikke at @ndre pa troen. Vi gnsker ikke at vaere kaettere. Vi gnsker
ikke at der skal tilfgjes nye ting til, fordi det vil gore troen uden virkning og
forhindre sjeelenes frelse.

Nu kunne man stille det provokerende spargsmal: Mon alt dette med op-
losningen af troen i virkeligheden er Luthers og reformationens skyld?
Ligger kimen til dette med selv at bestemme over troen og virkeligheden i
selve reformationens anliggende? Var reformationen en stor misforstielse?
Ber vi alle hurtigst muligt konvertere til den romerske kirke? Nej, for alle
disse problemer er lige sa store p& den anden side af Tiberen.

Skal vi ikke kaste os i floden og svemme over pa den anden side?

[8]

Nej, for vandet i Tiberen er forurenet og der er et skilt med “Badning for-
budt. ” Modernismen og humanismen har inficeret og gennemtraengt den
romerske kirke fra top til bund. Det er ikke den katolske tro, der forkyndes
fra storstedelen af de romerske praedikestole. Leeren forties af biskopper og
preester. Og hvad det moralske liv angar, sa herer jeg, at nogle romerske
praester lever mere eller mindre abenlyst med deres sodomitiske elskere
uden at biskopperne griber ind og romerkirkens biskopper og gvrige hie-
rarki er mere optaget af verdslig politik end i at fejre gudstjenesten og for-
kynde kirkens rette leere og den kristne moral. Flertallet af de romerske
biskopper er ngjagtigt lige sa vrangleerende som de danske. Derfor kan det
ikke nytte noget at konvertere. Den modbydelige lille humanistiske nisse
flytter med. Hvad s med pave Frans? Han er da si populaer og ydmyg og
beskeden? Ja médske, men han er ikke meget bevendt som pave, hvis man
onsker rettroenhed og katolsk leere. Ud fra hvad Frans siger, s& kan han
ikke ligefrem kaldes “katolsk. ” Han er modernist og liberal og har - s&
vidt jeg kan bedemme - ikke meget at gore med den katolske tro. Et af de
sporgsmal, som vi hgjkirkelige ofte meder fra mennesker, uanset om det
bliver formuleret eller bare ligger i luften, er: "Hvorfor skal I absolut veere
mere katolske end paven. ” Mit svar er: "Selvfelgelig skal vi veere mere
katolske end paven. Man kan ikke veere katolsk nok. ” Og specielt med
hensyn til pave Frans er vi virkelig nodt til at vaere mere katolske end pa-
ven.

Nogle vil méske sige: ”"Er du ikke lidt hard mod pave Frans. Kunne du
maske gore det bedre? ” Tja, nu er der jo nogle traditionelle katolikker, som
vil anse mig for en forfeerdelig modernistisk, protestantisk og keettersk
vranglaere, men jeg mener i al ubeskedenhed, at jeg er mere katolsk i hove-
det end pave Frans. Nu er det jo mere end usandsynligt, at jeg skulle blive
valgt til pave, men jeg er en person, der kan lide at veere pa forkant med
udviklingen og forberedt pa alle eventualiteter, s jeg har da valgt mig en
pave-navn. Jeg vil vaere pave Leo XIV. Na spog til side.... I virkeligheden,
ndr man tager min syndige natur i betragtning, sa skulle jeg maske snare
vaere pave Alexander IX.

[9]




Jeg har talt ret med om den katolsk tro i dag. Hvor kommer det evangeliske
og det lutherske ind i alt dette. Det er blandt andet det, som vi har for os
ved dette landskonvent og jeg vil ikke komme s& meget ind pa det her i
slutningen af min formandstale. Jeg vil bare beskrive mit eget personlige
forhold til alt dette med det hgjkirkelige og det katolske og det evangeliske
og det lutherske. Det vil jeg gore gennem en lille historie, som jeg har digtet
med inspiration fra noget, som Kaj Munk engang skrev:

"Nar jeg der og ved Guds nade kommer til Himlen, s vil jeg mede tre
mennesker: Den forste vil veere Berge Barsge, der var hejkirkelig preest i
Virring og en af den danske hgjkirkeligheds pionerer. Den anden vil veere
Marcel Lefebvre, der var en beton-traditionalistisk romersk-katolsk arkebi-
skop. Og den tredje vil veere Martin Luther. Borge Barsge vil trykke mig i
hénden og enske mig hjerteligt velkommen. Marcel Lefebvre vil smile
fromt til mig og i sit stille sind undre sig over, hvordan jeg er kommet der-
op. Og Martin Luther - ja, han vil skule ondt til mig, hvorefter han vil grine
hgjt og byde mig pa en ol pa det neermeste veertshus. ”

Fra messe til messe. Messen som pulsslaget

Av pastor TERJE TONNESSEN

Hva gjor det med oss at vi feirer og gar til messe? Gjer vi det for 4 tilfreds-
stille noen kulturelle, sosiale, psykologiske behov? Kommer jeg naermere
Jesus? Meg selv? Kommer vi nermere hverandre? Blir Kristus forkynt, tatt
imot, bekjent, tilbedt av flere og flere der vi bor, ved at vi gdr til messe? Har
liturgien den virkning at livet vart blir et lovoffer, takkoffer, et liv der Kri-
stus er synlig, herbar, legger andre merke til den &ndelige rikdom vi far i
Evangeliet og sakramentene? Lever vi et nddens, frelsens, forsoningens,
tilgivelsens liv ndr vi har veert til messe - eller starter kranglene, smalighe-
tene, konfliktene allerede ved kirkekaffen?

MESSEN ER IKKE EN MEKANISK RITUS PA AUTOPILOT

Messen er ikke en maskinell kultus der den fastlaste formalismen styrer. Vi
mad veere pd vakt mot en rigid tradisjonalisme, fundamentalistisk konserva-
tisme, antikvarianisme, en mekanisk reproduksjon, en rekonstruksjonisme,
som ofte er en idyllisering av fortiden, der ulike liturgier blir fossiler resir-
kulert i en arkeologiserende liturgisk praksis. Messen er ikke et antikvariat,
et museum, en kult som minner om de gamle hedenske mysteriereligione-
ne, der den detaljstyrte perfeksjonismen matte veere til stede for at kulten
skulle ha den gnskede andelige virkning. Guds hus er bgnnens hus. Og vi
er barn. Barn er ikke perfekte, feilfrie. Vi ma passe oss sa vi ikke bli sekteri-
ske, elitistiske, ekskluderende. Faren for sekterisme, den innestengte selv-
godhet, gjelder alle konfesjoner - ortodokse, katolske, protestantiske. Man-
ge samles i sine sma lokaler, bygg - men liker ikke andre kristne: Ortodokse
som ikke liker katolikker, katolikker som ikke liker ortodokse, protestanter
som ikke liker ortodokse, katolikker som ikke liker protestanter, - men til
gudstjeneste, messe, mote skal de hver sgndag - men gjor ingenting for a
minske og reparere splittelsen mellom kristne. Man kan bli en liten sekt
som havner i skisma, splittelse. Narsissistisk personlighetsforstyrrelse er en
alvorlig diagnose i psykologien og psykiatrien, kanskje er narsissistisk per-
sonlighetsforstyrrelse ogsa utbredt i ekklesiologien (leeren om kirken)? Vi
ma passe oss for konfesjonell og liturgisk arroganse slik at vi havner i sma-
lig selvopptatthet.

DET YTRE - DET INDRE

Jedene i GT i den gamle pakt var flinke seremonimestre, men ofte darlige
praktikere, de var ifglge flere profeter dyktige kultutgvere, men svake tro-
ende. Gud sier: "Kom ikke med gagnlose gaver - jeg taler ikke ondskap og
hoytid sammen, hvor mye dere enn ber, horer jeg dere ikke” (Jesaja 1,14 -
se ogsa Jeremia 6, 20, Hosea 8, 13, Amos 5, 21£f)). "Herren sa: Fordi dette
folket holder seg neer til meg med munnen og serer meg med leppene, mens
hjertet er langt borte fra meg og fordi den frykt de har for meg er tillzerte
menneskebud” (Jeremia 29, 13ff). Gud ser tvers gjennom alle ytre liturgier,

[11]



seremonier, kroppsbevegelser, gester, skruder. I Korint samlet de kristne
seg pa en slik méte at det ble splittelse, skisma i Kristi menighet (1. Kor 11,
17ff), de feiret en dysfunksjonell messe, de hadde et skismatisk fellesskap,
levde i en brutt enhet. Er det det velutdannede borgerskap med overklas-
sens sosiale koder som skal bestemme oppferselen, spiritualiteten i Kristi
menighet? Kommer de ulike nadegaver til rett i messene vére? Er det f.eks
nulltoleranse for tungetale, benn om helbredelse? Er disse og andre nade-
gaver ganske enkelt sensurert, korrigert, fiernet fra liturgiene? Hvis det er
den vestlige intellektuelle eliten som avgjor hva som er korrekt seremoniell
og spiritualitet, hva da med de fattige, undertrykte, analfabeter og deres
andelige behov?

ORTODOKS, KATOLSK, PROTESTANTISK

Messen som pulsslaget. Hvilken messe snakker vi om? I en normalmesse i
katolsk sammenheng fér folket bare brodet, Kristi legeme - ikke vinen,
blodet, selv etter at det er fullt mulig og tillatt & dele ut bade bred og vin,
brukes det lite. Hvorfor skal ikke menigheten fa Kristi blod i hver messe? Er
en moderne katolsk messe dermed defekt, ufullstendig? Mange katolske
messer er ogsa veldig knappe, kjappe, raske, alt er rigid fastlagt, her er det
ingen plass for improvisasjoner, overraskelser, alt er forutsigbart, prekenen
er kort, menigheten synger lite, en hoytidelig messe kan veaere over pa 45
minutter. Hvorfor s hurtig? Spesielt TV-overferte katolske messer varer
veldig kort. I ortodokse liturgier fir man Kristi legeme og blod med en skje
som alle bruker, noe som kan gi inntrykk av at kommunikantene ma mates
som sma babyer, i tillegg kommer de rent hygieniske aspekter ved en slik
praksis. Ortodokse liturgier er for gvrig stappfulle av gjentakelser, repe-
tisjoner, de er etter mitt syn altfor ordrike og man kan sperre seg om ikke
det ville veere mer relevant og nedvendig a be for levende mennesker -
bade kristne og ikke-kristne - enn & be om igjen og om igjen for avdede
patriarker, erkebiskoper og kirkeleerere? I protestantismen er det et mang-
fold av gudstjenesteliturgier, mange er ogsa sakramentlgse, og der nattver-
den feires og deles ut pa mangfoldige méter. Hva er rett? Hva er en rett
messe? Ortodoks? Katolsk? Protestantisk?

(12]

GA INN - GA UT!

Iurkirken i Jerusalem var det et levende og dynamisk evangelisk, sakra-
mentalt, sosialt, gkonomisk, emosjonelt fellesskap mellom de som fulgte
Kristus (Ap. Gj. 2 og 4). I menigheten var det under, tegn, helbredelser, det
var en frimodig Kristusforkynnelse. I vér interreligigse, interdialogiske,
religionstolerante tid mé vi forkynne Kristus som verdens eneste Frelser, vi
ma ikke utydeliggjore, relativisere frelsen og Kristi frelsesmessige eksklusi-
vitet. Gar vi for mye inn (i bygg) og for lite ut (blant menneskene)? Er det
mer komfortabelt og behagelig for oss & ga inn & feire messe og be tidebgnn
enn & ga ut & forkynne Evangeliet? I Jerusalem hadde de praktisk felles-
skap, kommunion, communio, kommunikasjon: ” Alle som var blitt troen-
de, holdt sammen og hadde alt felles” (Ap. Gj. 2, 44ff). Hvordan uttrykker
vi vart fellesskap i en tid med mye ensombhet og sosial isolasjon? Hvor al-
vorlig tar vi Jesu oppfordring: “Nei, nér du skal holde selskap, s& innby
fattige og vanfere, lamme og blinde. Da er du lykkelig, for de kan ikke gi
deg noe igjen” (Luk 14, 13)? Messen m4 og skal ha konsekvenser. Det vi
mottar, skal vi gi videre. Det vi far, skal vi dele. Troen, hapet og kjeerlighe-
ten skal praktiseres, tydeliggjores, berare, bevege, bli synlig, merkbar, hor-
bar. Fra messe til messe. Messen som et nadens pulsslag far belgene og

denningene til & vise seg for menneskene vi omgas, det blir bevegelse, dy-
namikk, Kristusliv, Kristusbekjennelse.

MESSEN TAR OSS INN I NADENS VERDEN

Vi ma ikke bli s formalistiske nar det gjelder liturgiske detaljer at messen
bare blir bokstav - ikke And. Messen skal fore til frelse, nytt liv, misjon,
evangelisering, den skal skyve oss ut i en sekulaer verden som akutt trenger
Kristus. Kristus er hjertet i messen som slér og slar og driver det hele fra-
mover. Messen er pulsslaget, en kraftstasjon der vi far &ndelig pafyll, der vi
lader batteriene. Messen er et verksted for &ndelig reparasjon, vi far nye
deler, de gamle blir pusset opp, satt i stand s& de fungerer. Messen er en
neeringsstasjon, et naeringssenter, et misjonssenter. Messen er et trenings-
senter der en far flere og sterkere muskler, ny energi, oppdatert konkurran-

[13]



seinstinkt i forhold til &ndskampen vi stir i. Messen er stedet for & vandre
sammen, finne en mentor, sjeleserger, skriftefar, andelig veileder, en hjel-

per. Blir vi sett nar vi gar til messe? Far vi oppmuntring, oppmerksomhet?
Blir vi satt pris pa, ensket velkommen, smilt til, tatt vare pa, tatt hand om?
Eller kommer vi ensom og gar ensom?

ROKELSESDUFTEN UT I VERDEN

Mens vi vandrer fra messe til messe som pilgrimer, nomader, skal Kristus
vinne skikkelse i oss: Vi barer alltid Jesu ded pa var egen kropp, for at
ogsa Jesu liv skal bli synlig ved den” (2. Kor 4,10). Kroppen er et levende
tempel, en katedral, et bosted for Helliganden. Merkes det av andre vi om-
gas at vi beerer Jesu liv og ded pa var egen kropp? Horer de Kristi stemme
og tale i vare ord? Ser de Kristi mildhet, godhet, kjeerlighet i vare gyne? |
messen bruker vi rokelse. Men vi skal selv dufte rokelse - nar vi ber og nér
vi lever vare hverdagsliv: “Men Gud veere takk, som i Kristus alltid ferer
oss med i sitt seierstog og gjennom oss sprer kunnskapen om Ham som en
duft pa hvert sted. For vi er som en Kristi vellukt for Gud, blant dem som
blir frelst og blant dem som gér fortapt” (2. Kor 2, 14ff). I messen apner vi
hendene, vi lofter dem: Har vi apne hender mot naboer, kolleger, familie,
asylsgkere, flyktninger, tiggere, fengslede, fattige, utstotte? Eller - er de
lukket, avvisende? Vi star og bekjenner troen pa at alt synlig og usynlig i
kosmos er skapt av Gud: Far det den fglge at vi har praktisk kjeerlighet til
og dyp respekt for alt levende, til skaperverket, naturen, til de ufedte barn i
mors liv, til dyr, fugl, fisk, insekter, planter, skog, hav? Vi kan knele pé de
riktige steder og gjore korsets tegn fullstendig korrekt - men noe av det vi
skal testes pa pa dommens dag er dette:” For jeg var sulten, og dere ga meg
mat, jeg var terst, og dere ga meg drikke, jeg var fremmed, og dere tok imot
meg, jeg var uten kleer, og dere kledde meg, jeg var syk, og dere sa til meg,
jeg var i fengsel, og dere besgkte meg” (Mt 25, 35ff). Hvor lenge siden er det
du var pa fengselsbesgk? Far messen den praktiske konsekvens at vi utfe-
rer konkrete av og til svart krevende kjeerlighetsgjerninger? Viser vi empa-
ti, omsorg? Tar vi initiativ og banker pa en der, tar en telefon, gir et vennlig

(14]

smil til folk rundt oss som trenger det? Hvis du vil fi gode venner, mé du
selv vaere en god venn.

MESSEN ER EN LEVENDE KILDE

Messen er en mektig strom, en rennende elv, en sprudlende bekk, en le-
vende kilde som skal ha sosiale, etiske, moralske konsekvenser. Naden m&
ikke isoleres fra hverdagene. Vi skal vaere hverdagskristne, ikke bare son-
dagskristne. Vi mé ikke havne i en konfesjonell, seremoniell selvopptatthet,
en andelig egosentrisitet, en konfesjonell isolasjon, vi ma ikke bli en sekte-
risk elite som har alle de rette teoretiske svarene, kan alle dogmene, men
mangler praksis. Vi har del i det ene bred. Vi er en kropp. Vi er i Kristus.
Kristus er i oss: ” Velsignelsens beger som vi velsigner, gir det oss ikke del i
Kristi blod? Bredet som vi bryter, gir det oss ikke del i Kristi legeme? Fordi
det er ett brod, er vi alle ett legeme. For vi har alle del i det ene bred” (1.
Kor 10,16ff). Fantastisk! Utrolig stort! Men hva gjor vi med det? Hva slags
praktiske utslag far det - at vi er ett i Kristus - lokalt, nasjonalt, globalt? For

vi vil da ikke vare en sekt som i narsissistisk selvgodhet bare er opptatt av
seg selv?

KLEDD I KRISTUS - FRA MESSE TIL MESSE

I messen bruker vi praktfulle skruder, vakre kleer, flotte tekstiler, celebran-
tene ser ut som fyrster, prinser og konger - tenk bare pa prosesjonene i de
store katolske messene med hundrevis av kardinaler, metropolitter, erke-
biskoper og biskoper med heye mitraer (hodeplagg) og skinnende messe-
hageler. Men de viktigste liturgiske kleerne er ikke de vi bruker i messen,
det er de vi til daglig er kledd i: ” Alle dere som er dept til Kristus, har
kledd dere i Kristus” (Gal 3, 27). A veere kledd i Kristus er noe annet og mer
enn a ga rundt med tekstiler av gull og brokade. Mens vi gar fra messe til
messe, harer vi: “Dere er Guds utvalgte, helliget og elsket av Ham. Kle dere
derfor i inderlig medfelelse, godhet og ydmykhet” (Kol 3, 12). Merker folk
vi omgds at vi er kledd i Kristi renhet, rettferdighet, hellighet? Jesu realpre-
sens i nattverden slutter ikke nér vi gar ut etter messen og kirkekaffen. Den
er i oss, skal ut, bli synlig, hgrbar, bergrbar. Nattverden kalles eukaristi,

[15]



takksigelse, takkoffer, takkesang og kommunion, communio, da blir spra-
ket og kroppsspréket viktig. Er for eksempel slik enkelte ortodokse gjor
liturgisk bruk av kirkeslavisk fornuftig? Hva med latin? Sprak som har lang
seremoniell historie, men i dag ikke blir forstatt? Er ikke det viktigste at
Evangeliet blir forstatt - av 10aringer, 18aringer, 404ringer? Og hva med
kroppsspraket: Hvis kroppsspraket uttrykker avstand, likegyldighet,
motstand, avvisning, kan vi da vente at nye mennesker kommer pa vare
messer? Hvis fredshilsenen eller fredskysset blir en mekanisk gest uten ekte
nerhet og personlig neerver, hva er da poenget? Jeg har veert pa messer i
Ser-Amerika og Europa der fredshilsenene er noe av det jeg husker best, de
var autentiske, spontane, naturlige, kjeerlighetsfylte, ekte, ja, i Rio de Janeiro
en gang ble det s sterkt at jeg begynte a grate.

HVERDAGSLIVET INN I MESSEN - MESSEN INN I HVERDAGSLIVET

1 offertoriet baerer vi ikke bare fram bred, vin og vann - vi beaerer fram alt
som er oss, alt vi er og har, hus, hjem, hytte, bil, bat, familie, arbeid, de-
presjon, suksess, ensomhet, kroppen vi fikk, genene var far og mor ga 0ss -
alt beerer vi fram i offertoriet. I offertoriet sier vi: Her kommer jeg, Jesus, jeg
kommer med alt jeg er og har, jeg kommer til Deg. Messen er pulsslaget
som forplanter seg inn i hverdagen, messen er en levende elv av nade, en
strem av frelse, en bekk av forsoning, en oase, en hvile, en dynamisk kilde,
som stremmer inn i kropp, sjel og &nd og fornyer og forvandler, messen er
pulsslaget som lofter og beerer, inspirerer, styrker, sender ut, skaper, smil,
ekthet, glede, fellesskap, vennlighet. Nar vi sendes ut fra en messe, er vi
misjonzerer, evangelister, hellige. Nattverdens dynamiske rytme er: Offerto-
riet, konsekrasjonen, kommunionen. Konsekrasjonen betyr at bred og vin
ved Anden og Ordet blir Kristi legeme og blod - konsekrasjonen tilsvarer
helliggjorelsen i det som kalles nadens orden. Kommunionen, det at vi tar
imot Kristi legeme og blod, tilsvarer unio mystica, der vi blir forent med og
ett med Kristus. Messen har en kosmisk, kosmologisk, astrofysisk di-
mensjon: Vi bryter brodet og lefter frelsens kalk pa en roterende planet i et
roterende univers, som utvider seg med en enorm hastighet hele tiden, og
som vi bare forstar en liten flik av. Ved Ham og med Ham og i Ham er alle

[16]

ting. Fra messe til messe. I messen synger vi. Hele vart liv skal vaere en
lovsang, et lovoffer til Herren. Min mor Marie Sofie sang for meg i 9 méne-
der for jeg ble fadt, hun sang da jeg leerte & gd, begynte pa skolen, ble tena-
ring, hun sang den vakreste av alle universets sanger, sangen om Jesus.
Messens sang forplanter seg inn i hverdagen sa hele livet blir en lovsang:
"Jeg er korsfestet med Kristus, jeg lever ikke lenger selv, men Kristus lever i
meg” (Gal 2, 19f). Hvis Kristus lever i meg - fra messe til messe - hvem
merker det, hvem bergres av det, hvem forvandles av Kristi naerveer i meg?

HVA SKJEDDE UNDER OG ETTER NATTVERDINNSTIFTELSEN
I JERUSALEM?

Det er interessant & se hva som skjedde i forbindelse med at Jesus innstifter
nattverden - i et lite rom i annen etasje i et privathus i Jerusalem. I folge
Matteus er Jesus redd, erlig, tydelig: "I natt kommer dere alle til 4 vende
dere bort fra meg” (Mt 26, 31ff). Peter opponerer og kommer med den kor-
rekte retorikk og dogmatikk, men sovner i Getsemane og fornekter senere
kjennskap til Jesus. De rette ordene er pa plass, men praksis er katastrofal. I
folge Markus var situasjonen slik: “Da forlot alle Ham og flyktet” (Mk 14,
50). Klarere kan vel sviket ikke sies. Hva gjor vi - nar det virkelig koster &
bekjenne Kristus - fra messe til messe? I folge Lukas krangler og tretter
apostlene forst om hvem som er forraederen og dernest om hvem av dem
som er stgrst. I over 2000 &r har krangelen fortsatt: Hvem er storst, best,
flinkest, frommest? Ortodokse, katolikker, lutheranere, reformerte, pinse-
venner, metodister, baptister, presbyterianere har deltatt i konkurransen.
Det har veert en konstant konfesjonell diskusjon, en ekklesiologisk evalue-
ring av hverandre der man pa mer eller mindre diplomatisk og empatisk
vis har sagt: Vi er de ekte, opprinnelige kristne! Vi har de rette dogmene,
seremoniene, liturgiene, den opprinnelige autentiske nadegaveutfoldelsen,
den bibelske etikken, den eneste gyldige apostoliske suksesjonen, det ene-
ste sanne hierarkiet med patriarker, biskoper, presbytere, diakoner. I folge
Johannes vasker Jesus apostlenes fatter for Han bryter bredet og lofter frel-
sens kalk. Han er rystet i sitt innerste (Joh 13, 21) for en av dem skal forrade
Ham. Peter kommer igjen med den korrekte, kontekstrelevante retorikk:

[17]



”Jeg vil gi livet mitt for Deg” (Joh 13, 37). Og - og det er Evangeliet - det
ender der det alltid ender hos Jesus - i naden, offeret, kjeerligheten: “Et nytt
bud gir jeg dere: Dere skal elske hverandre” (Joh 13, 34). “Jeg har gitt dere
et forbilde: Slik jeg har gjort mot dere, skal dere ogsa gjere” (Joh 13, 15). Det
star ingenting om at det bare skal skje seremonielt en gang om aret skjer-
torsdag, s vi fir anta det menes hver dag i aret, hele tiden. Hvor langt er vi
villig il & g&, hvor dypt er vi villig til & boye oss - for 4 tjene andre - for
Jesu skyld? S& innstiftes ifolge Johannes den hellige eukaristi og Jesus sier:
”Men den som spiser mitt legeme og drikker mitt blod, har evig liv, og jeg
skal reise ham opp pa den siste dag. For mitt legeme er den sanne mat og
mitt blod er den sanne drikk. Den som spiser mitt legeme og drikker mitt
blod, blir i meg og jeg i ham” (Joh 6, 54ff). Ubegripelige ord! Og jedene som
herer dette sper helt logisk og rasjonelt: “Hvem kan here pa slikt?” (Joh 6,
60). Med dyp sorg og med den storste kjeerlighet stiller Jesus et spgrsmal til
apostlene som ogsé er et personlig, dagsaktuelt spersmal til oss: Vil ogsa
dere ga bort?” (Joh 6, 67). Det treffer oss midt i hjertet, i var tro, véart hap,
var kjeerlighet. Fra messe til messe: Vil ogsé dere gé bort?

DU SOM TRONER OVER KJERUBENE, VIS DEG 1 STRALEGLANS

Dette skjedde under og etter nattverdinnstiftelsen i Jerusalem - svik, sgvn,
likegyldighet, konflikter, trette, konkurransementalitet, splittelsestenden-
ser, store ord, fine lofter. I dag gjelder det oss. Fra messe til messe. I tro, hap
og kjeerlighet skal vi leve et nadens hverdagsliv i frelsens glans. I kjeer-
lighet, hengivenhet, tilbedelse, offervillighet, ydmykhet. I bgnn vandrer vi -
fra messe til messe - vi er pilgrimer: “Du som troner over kjerubene, vis
Deg i straleglans” (Salme 80, 2). Vi skal leve et eukaristisk liv, et takksigel-
sesliv, et forsont liv, et frelst liv, et tilgitt liv - ikke fordi vi er feilfrie og per-
fekte og skjenner alt og har alle de riktige meningene og de korrekte sere-
moniene og dogmene - men fordi vi er elsket - langt langt dypere og mer
enn vi aner. Nar du gar ut fra en messe, gar du - i Kristus - ut som en hel-
gen for a forkynne Evangeliet for en verden som mer enn noen gang tren-
ger & se og here og ta imot frelsen i Jesus Kristus. Are vaere Faderen og

(18]

Sennen og Helligdnden, som i begynnelsen s& na og alltid og i all evighet!
Amen.

Dansk altergangsskik fra kirkeritualet af 1685

De som have faaet Aflgsning af Guds Tiener, enten hemmelig, eller aaben-
bare, skal siden, naar Communionen angaar, komme med Andagt til HEr-
rens Altere og sette sig ned paa Kna omkring Alteret, saa mange, som vel
kunde faa Rum uden Treengsel, Mndene paa den hgjre, Qvinderne paa
den venstre side: De andre blive saa leenge staaende ordentlig og skikkelig
ved siderne af Alteret, indtil de forste ere blevne betiente.

Efter lesningen af Nadverens Indstiftelsesord: Naar dette er forrettet, da tager
Preesten med Arbedighed forst Disken med det velsignede Brod og begyn-
der fra den hgjre Haand at uddele det runden om til dennem, som sidde
paa Knee for Alteret, saa at hand giver en hver sin Deel i Munden, og idet
han giver det, siger hand til en hver i szr: Dette er JEsu sande Legeme. Der-
efter tager hand Kalken og uddeeler den paa samme Maade, saa at hand
holder derpaa, mens de drikke deraf, og i det de drikke, siger hand til en
hver i seer disse Ord: Dette er Jesu sande Blod.

Efter uddelingen til hvert hold: Efter at Uddeelelsen saaledes er skeet med
begge Dele, Brgdet og Vinen, da vender den Praest, som har uddeelet Kal-
ken, sig til Communicanterne og siger saaledis: Den korsfzste og opstandne
Christus JEsus, som nu har spiset og skenket eder med sit hellige Legeme
og Blod, hvormed hand har fyldistgjort for alle eders Synder, hand styrke
og opholde eder der ved i en sand Tro til det @vige Liv!

Saa staa de op, som have communiceret, og med Zrbedighed baje deris Knae
tillige med deris Hierter, og gaa saa hver til sin Steed igien.

Benediiktinerdage pa Hellig Kors Kloster fra onsdag d. 19, til mandag d. 24. august
2015: Dage med tidebenner, pilgrimsvandringer, foredrag, samtaler og hyggeligt

samvaer. Pris: Kr. 400, - pr. pers./dggn. Naermere oplysninger og tilmelding til Mette
Ladefogeq, tif. 46 55 55 02 eller mela @km.dk

[19]




Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand og redakter af Re-formatio: René Yde, Danmarksgade 16, st. th.
9800 Hjerring. TIf. 25 47 51 15, e-post. reneyde@gmail.com

Nastformand: Chr. Ankerstjerne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frede-
riksberg. TIf. 40449204

Kasserer: Nete Marie Hjorth Madsen, Gillesager 268, 2605 Brondby. TIf.
36757165

Bankforbindelse: Danske Bank, Reg.nr. 1551; kontonr. 2 08 81 42

Ved overfarsel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000
0002 0881 42

Medlemskab af Faellesskabet KIRKELIG FORNYELSE koster 300, - arligt.
Abonnement pda RE-FORMATIO koster 200, - arligt og laber indtil det opsi-
ges skriftligt. Adresseeendringer meddeles kassereren.

Leserindleg, artikler, boganmeldelser, annoncering af arrangementer og andet til
bladet modtages med glaede og tak.

Indhold:

Pa forsiden: Sankt Knud Hertug ved René Yde: 2
Formandstale i FKF 2015 af René Yde: 3

Fra messe til messe af Terje Tennessen: 10

Dansk altergangsskik fra kirkeritual af 1685: 19

[20]




