RE-FORMATIO

ARGANG 56 ISSN 0900-8519

2/2014



Pd Forsiden:
lkon af den hellige Kjeld af Viborg

Ved René Yde

Kjeld var provst i Viborg. Han blev fodt i Venning ved Randers omkring ar
1105. Han blev leder af Viborg katedralskole og omkring 1145 domprovst i
Viborg. Han var ydmyg og gavmild mod de fattige. Han dede den 27. sep-
tember 1150, men fejres 11. juli. Viborgs skytshelgen

Antifoner fra tidebonnerne: Se, en Herrens vismand, som funkler klart af gode
gerninger; herlig af byrd og af saeder, der glimter himmelske af godhed.
Om ham berettes det, at han fremstod i lyset i verden under kong Niels i en
herlig tid, den hellige Ketil.

Med jubel og prisende sanges harmoniske toner skal vi fejre vor fader, Ke-
tils, hellige festdag, der forjeetter os guddommeligheden! Den troende
meengde erer ham, der med endnu sterre lykke er ophgjet og er feelle i
englenes samfund.

Herrens folk og hans praesteskab skal ophgje ham med hellige lofter og
prisende sange, tillige med frydefulde stemmer, medens vi fejrer den helli-
ge fest for Herrens keempe Ketillus.

Bon: Almeegtige, evige Gud, du, som er dine helgens forunderlige glans, og
som har ophgijet din salige bekender og preest Kjeld til den evige saligheds
herlighed, tilsted os i nade, at han, hvis minde vi arer pa jorden, ma skeer-
me os med sin forbgns hjelp hos din barmhjertighed i Himlen, ved vor
Herre, Jesus Kristus, din Sen, som med dig lever og regerer i Helligands
enhed, én sand Gud fra evighed og til evighed. Amen.

2]

Andagt: Pinsefesten

Fra Terje Tonnessens bog ”Svak fornemmelse av vir” pd dansk ved René Yde

Den hellige pinsefest afslutter pasketiden. Kristi sonofferded pa korset og
Kristi store og stralende opstandelse paskemorgen rammes ind af den glo-
dende pinseild, som tendes, nar Helligdnden gor jordens overflade ny.
Kirken springer pinsedag ud i sin universalitet og apostolisitet. Gud Hel-
ligdnd afslorer synden i dens brutalitet og modernitet. Dodens magt bliver
synlig, djeevelens forferelse abenbar. Mennesker dgbes i Helligdnd og ild.
De bliver pasketidens nyrensede, nyudsprungne, nyplukkede pinsevenner.
Kirkens universelle og apostolske og sakramentale faellesskab i Kristus
stréler frem. Kirken er, som Kristi krop, det smukkeste sakramente. Brodet
brydes for en ny verden. Frelsens kalk loftes i tilbedelse og tak. Helliganden
og Kristi ord omskaber bred og vin til Kristi legeme og blod pa det hellige
alter, nar celebranten star der i Kristi sted. Pasketidens jubel eksploderer i
pinsefestens kraftudsendelse. Nu skal verden erobres. Nu skal skakmatte
mennesker finde vejen igen. Nu skal den fortabte sen og datter fa lov til at
komme hjem. Til fest, jubel og lovsang. Man skal klaede sig paent pa. Der
skal kebes ind. Der skal spises og drikkes og festes. Med nade og i nade og
af nade - af krystalklar skinnende nade. De steerke keerlighedsvibrationer
som meerkes pa krop og sjeel. Pinsefestens udsendelsesgled inspirerer til at
leve et radikalt forpligtende og hengivent liv for Kristus. Kristuslivet skal
leves ud i en universalitet og sakramentalitet, som spraenger alle graenser, i
tid og rum, mellem levende og dede.

Paskemorgensejren er sa gennemtraengende i hele Guds univers, at selv
ikke deden skiller et saligt menneske fra Kristus. Pinsens Hellige And er
som vandet og regnen og luften og vinden. Det risler og rinder og river og
rusker op. Nu kan vi leve, vokse, fornyes, forfriskes. Jordens overflade bli-
ver ny. Sproggranser brydes ned. Nar pinsens vind blaeser pé os, ser vi den
korsfeestede Marias sen, og vi kneeler i tilbedelse.

[3]




Vi herer opstandelsesbruset fra paskemorgen. Vi jubler og gleder og danser
og drikker. Af livets vand. I overflod. Til halsen i dirrende, forfriskende
salighed.

Messen som sakramente

Foredrag ved Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSES landskonvent 2013 wved
René Mpller Yde

Lad os begynde med to citater - bare for at saette tonen for dette foredrag.

Det forste citat er af Poul Hoffmann og stammer fra en artikel i Ordet &
Israel fra 1974, hvor han siger noget om gudstjenesten eller, som vi kalder
den, messen: “Vi har da vel ikke en eller anden opfattelse af, at det er et mode hvor
praesten holder en opbyggelig tale i en passende ramme af bekendtgorelser, feelles-
sang osv. Vi forstdr vel, at det der sker sondag formiddag, eller pd andre tidspunk-
ter er det, at vi moder Gud, at paradisets porte stdr pd vid gab, at vi herer dets tone
og fornemmer dets lys og dets farver. Smager frugter af livets trae og drikker af
livets vand. I Gudstjenesten 1 kirken der bliver dette at veere ombord i frelsens skib
til synlig, hindgribelig virkelighed. Huvis det lyder hajkirkeligt sd skyldes det jo nok,
at det er det! Mitte vi sd bare allesammen blive tusinde gange mere hgjkirkelige.
Mitte vi bare tusinde gange mere meerke brisen fra paradiset. ” (Fra "Evangeliet" 1
Ordet og Israel 1974)

Det andet citat er af Sankt Leonardo fra Porto Maurizio og er indledningen
til hans traktat om messen: ” Uanset lvor sjeelden og kostbar en skat i virkelighe-
den muitte veere, sd vil den kun blive veerdsat 1 samme grad, som den er kendt. Det
er uden tvivl derfor, keere laeser, at det allerhelligste messeoffer ikke piskennes i den
udstraekning, som det fortjener af et stort antal kristne. Det er Guds kirkes skonne-
ste rigdom og guddommelige pryd, men det er en skjult skat, som alt for fi kender.
An! Hois alle vidste, hvad denne Paradisets perle er, sd var der ikke et eneste men-
neske pd jorden, der ikke frivilligt ville give alt, hvad det ejede her nede, i bytte for
den. Ved du, hvad Den Hellige Messe i virkeligheden er? Den er intet mindre end
kristenhedens sol, troens sjel, hjertet i Jesu Kristi religion; alle riterne, alle

[4]

ceremonierne, alle sakramenterne stdr 1 forbindelse med den. Den er i ét ord ind-
begrebet af alt, hvad der er af skent og godt i Kirken. Dette offer er sandelig det
mest arveerdige og mest fuldkomne; og, for at en sidan skat kan opnd den agtelse
fra dig, som den fortjener, vil vi her kortfattet undersage, med fi ord, nogle af dens
kvaliteter. Jeg siger nogle, for at fatte dem alle ville vaere umuligt for det menneske-
lige intellekt.”

Vi herer her to meget forskellige kristne fra vidt forskellige tider, som alli-
gevel har fattet lidt om messen og dens sakramentale karakter. Messen er
det forste hovedord i det her foredrag. Messen er det traditionelle ord for
nadvergudstjenesten. For en messe er ikke en praediken, hvorpa der er pa-
klistret en altergang. Messen er frembeerelsen af et offer. Den er en ofring,
en ihukommelsen af Kristi lidelse og ded og opstandelse. I denne gudstje-
neste indgar der bade en praediken og begnner og menighedens sang, men
disse ting er ikke det primeere. Disse ting peger frem mod messens hgjde-
punkt, som er frembeerelsen af offergaverne, deres forvandling til Jesu le-
geme og blod og altergangen.

Ordet messe bruges mest her i den vestlige kirkeafdeling. Vore bredre og
spstre i ost taler - ikke uden grund - om Den Guddommelige Liturgi. Mes-
sen eller liturgien har en guddommelige karakter, fordi den er indstiftet af
Kristus og er en repraesentation pé jorden af den gudstjeneste, som Kristus
som vor og hele skabningens ypperstepraest fejrer i himlen. Messen er tje-
nesten med brgd og vin og taksigelse, som vor Herre Jesus har indstiftet i
sin kirke. Den er den offentlige gudstjeneste, hvor der blandt alle folkeslag
frembeeres rene offergaver til Gud. (Mal 1,11) Den er den gudstjeneste, hvor
gaverne af bred og vin frembaeres, der holdes taksigelse for frelsen i Kristus
over dem, Kristi frelses gerninger ihukommes, de forvandles til Jesu legeme
og blod og forteeres af de kristne. Messen er den handling, hvor vi eeder det
hellige bred og drikker frelsens kalk og derved ihukommer vi Kristi lidelse
og ded, indtil han kommer igen i herlighed.

Leeg imidlertid meerke til formulering af titlen pa foredraget: MESSEN som
sakramente. Det er ikke: Nadveren som sakramente.

[5]




Det er altsa ikke nadvermaltidet i snaever forstand som er vores fokus. Det
er hele nadvergudstjenesten, hele messen, det drejer sig om. Det skal altsa
ikke veere et foredrag om nadveren isoleret set, men et foredrag om hele
gudstjenesten. Det er ikke altergangen og det at 2ede Kristi legeme og drik-
ke hans blod forstéet som en selvsteendig handling, men ogsa alt det andet,
som foregéar i messen. Hele messen har en sakramental veerdi. Bon, tekst-
leesninger, preediken og lovsang indgar fra apostelenes tid som en del af
messen og omgiver naderhandlingen. Alt dette er ikke sakramenter, men
de udger alligevel en nodvendig del af den hellige handling.

Det andet hovedord i foredraget er sakramente. Et sakramente er en hellig
handling, som er indstiftet af Kristus. Et sakramente er en handling, hvor
Guds keerlighed og ndde kommer ind i vor verden. Et sakramente er en
nadens og frelsens kilde, hvor det evige liv stremmer ned over os menne-
sker. Et sakramente er noget, som spraenger vor menneskelige fatteevne og
vor almindelige begrebsverden. Det er ikke uden grund, at de gstlige krist-
ne bruger ordet Mysterium om disse handlinger i kirkens liv. Et sakramen-
te er en ydre handling, hvortil Jesus har knyttet en guddommelig nade. Nar
et menneske modtager et af sakramenterne, s far det del i Guds keerlighed
og liv og hellighed og guddommelighed. Sakramentet er altsa en kanal fra
Guds verden og ind i vores. Et sakramente er et middel til, at vi mennesker
kan leve og elske Gud og vor naeste.

Her mé vi ga lidt grundigt til veerks for at forsta et sakramentes funktion. I
paradiset var der ingen sakramenter. Der var ikke brug for dem. Adam og
Eva levede med fri adgang til livets trae, som de kunne spise af. De levede i
Guds keerlighed og nade, og Gud Herren vandrede sammen med dem, nér
dagen blev kglig. (1. Mos 3,8) Adam og Eva levede i feellesskab med Gud,
som er selve livets ophav, og derfor var de udedelige og var opfyldt med
guddommelig keerlighed og hellighed. Ved syndefaldet bred de med Gud.
De afskar sig fra livet og keerligheden og blev dedelige vaesener. For at
bruge et moderne billede. Det var som, nar man treekker stikket ud til en
baerbar computer. Den kan forseette en tid, fordi batteriet er ladet op med
strom.

[6]

For eller senere ma den dog tilferes ny energi, hvis den ikke skal lgbe tor
for strom og ga i sort. Sidan er det med mennesket. Hvis vi afbryder for-
bindelsen til livet og keerligheden, sa der vi. Hvis vi ikke lever i feellesskab
med Gud, som er livet og keerligheden, sa er vi dedelige. Vi er ikke levende
i os selv. Vi er ikke guddommelige i os selv. Vi har ikke liv og keerlighed og
hellighed i os selv, men kun hvis vi har forbindelse med Gud. Vi har ikke
liv i os selv, og derfor ma vi have forbindelse til Gud, hvis vi vil leve og
elske. Derfor indstiftede Jesus sakramenterne. De er midler til at liv og keer-
lighed og nade kan stremme ind i denne dedens verden, s vi mennesker
kan lades op med ny energi og sa vi kan leve og elske. Fordi mennesket pé
samme tid er et fysisk og et andeligt vaesen, sa er sakramenterne ogsa nogle
fysiske ting, hvortil naden er knyttet. I daben er det fysiske element vand,
hvortil der er knyttet genfodslens nade og i nadveren er det fysiske element
bred og vin, som forvandles til Jesu legeme og blod, sa de bliver beerere af
Guds frelsende néde.

Nu har vi set lidt pa elementerne i foredraget, sa lad os derfor se lidt pa,
hvordan messen er et sakramente eller en sakramental handling. Messen er
centrum og hgjdepunkt i al kristen gudstjeneste. Alle andre gudstjenester
og alle andre sakramenter og hellige handlinger og benner og gode gernin-
ger og alt andet kristenliv, bade offentligt og privat, finder sit hgjdepunkt i
messen. Messens funktion og betydning for kirkens liv og for den enkelte
kristne kan ikke undervurderes. Nar vi taler om messen er det umuligt at
overdrive. Hvis jeg var digter ville jeg skrive digte og hymner til messen og
smykke den hellige handling med de skenneste og dejligste ord, og det
ville kun veere ord, som var fattige og svage. Den salige Padre Pio sagde det
engang sadan: “Det ville vaere nemmere for verden at overleve uden solen end
uden den hellige messe.” Det er sandt. Messen er uundveerlig.

Messen er udtryk for troens mysterium i hgjeste potens. Messen er det su-
blime i det sakramentale liv. Den er pa samme tid noget guddommeligt og
noget dybt menneskeligt. Den er noget gud-menneskeligt, ligesom Jesus
Kristus selv. Messen er et drama i ordets egentlige betydning.

[7]




Ikke forstdet som et skuespil, men som en handling, hvor der sker noget.
Messen er den handling, hvor frelsen og det evige liv og Guds nade realise-
res for os.

Det der skete pa korset, i dedsriget og ved graven paskemorgen bliver i
messen en handgribelig og neervarende og nutidig virkelighed for os men-
nesker. Messen er som et jordskeelv, der ryster hele universet. Livet og keer-
ligheden realiseres. Doden og de onde kraefter bekeempes. Nar messen fej-
res traekkes det forhaeng til side, som adskiller tid og evighed. Nar messen
fejres opstar der en der i himlen og vi bliver en del af den himmelske guds-
tjeneste. Messen er himmeriget pa jorden. Nar messen fejres, kommer Jesus,
Guds og Marias sgn, ned fra himlen og tager seede pa vort alter. Det jordi-
ske alter bliver som kerubtronen, der bar den guddommelige herlighed i
templet i Jerusalem. Altets hersker kommer til stede iblandt os mennesker,
nar messen fejres. Jesus kommer til stede i al sin fylde af liv og keerlighed
og nade i de jordiske elementer af brgd og vin.

Messen har en ganske seerlig og betydningsfuld funktion i feellesskabet
mellem Kristus og kirken. I messen realiseres Kristi keerlighed til kirken og
i messen kommer kirkens keerlighed til Kristus til udtryk - og kommer det i
sin mest fuldkomne og skenneste form. I messen giver Kristus sig selv helt
og fuldt til kirken og kirken giver sig selv helt og fuldt til Kristus. Messen
er en manifestation i verden af Guds keerlighed til menneskene og af men-
neskenes kearlighed til Gud. Og messen er den handling, hvor keerlighe-
dens kilder blotleegges og flyder frit mellem Gud og mennesker. Lad mit
blot udtrykke det kontroversielt og med risiko for at traeede nogen over tee-
erne: I forholdet mellem Kristus og Kirken har messen samme funktion
som samlejet har mellem mand og kvinde i aegteskabet. Den er det sted,
hvor de to medes og bliver til ét. Det er der, hvor keerligheden kommer til
sit hgjeste udtryk og hvor de to kommer taettest pa hinanden. I messen mg-
des Kristus, den himmelske brudgom, med kirken, den jordiske brud, og
" Sulamit md tage sin Salomon i favn! ” (DDS 8,6)

8]

Det store mysterium, det store sakramente, den hellige og ophgjede hand-
ling og begivenhed, som Paulus skriver om i brevet til Efeserne kapitel 5,
og som kommer til udtryk i messen.

Det store bryllup mellem Kristus og kirken, som fuldt og helt skal realiseres
i det nye Jerusalem pa den nye jord i al evighed, er allerede nerverende
her pa jorden i tiden, nar vi fejrer den hellige messe.

Messen er altsa et sakramente eller en sakramental handling. Nér den fej-
res, sa udspiller der sig et gud-menneskeligt drama, hvor Gud tilbedes ved
offer og ben og lovprisning og taksigelse, og hvor sjelene frelses. Det er en
brise fra paradiset, som rammer os her pa jorden, hvor vi mé arbejde i da-
gens hede for det daglige brod. Nar vi padbegynder messen, s& gar vi kon-
kret ombord i frelsens skib og steevner frem mod den frelsende kyst pa den
nye jord. Nér vi fejrer messen, ligger vi pa gronne enge og drikker af og
bader i livets flod. Dette er, hvad messen er efter sit vaesen. Dette er virke-
ligheden pa alle steder og pa alle tider, hvor og nar messen fejres. Det sker
ved den mest hojtidelige messe i den storste katedral, og det sker ved den
mest enkle messe i det mindste kapel. Det sker, nar ritualet et det mest
skrabede, og stort set kun bestér af indstiftelsesordene, og det sker, ndr man
bruger de zldste og herligste bonner og liturgier. Men det er ogsa derfor, vi
skal arbejde for og bestraebe os pa, at messen udferes pa den smukkeste og
mest hgjtidelige made, som er mulig efter omsteendighederne. En messe
med det enkleste ritual og de mest forsimplede ceremonier er gyldig og
tilstreekkelig. Ja, men enkelthed og simpelhed er ikke et mal i sig selv. Net-
op fordi messen er sa herlig i sit indhold, sa ber den ogsa udferes med den
storste herlighed, som det er menneskeligt muligt for os at preestere - til
Guds are og til opbyggelse for de troende.

Nar vi som hgjkirkelige bruger sa smukke og dejlige benner og en s& ophe-
jet liturgi, og nér vi fejrer messen med sa mange pragtfulde ceremonier og
sa mange dikkedarer og tingeltangel, som nogen maske ville kalde det, s&
er det fordi, vi onsker, at messen ogsa i det ydre skal fremtreede, som det
den rent faktisk er, efter sit veesen.

(%]




Hvis messen virkelig er en manifestation pa jorden af den himmelske guds-
tjeneste, s& ma vi da bestraebe os pa, at vor messe og vor gudstjeneste her
pa jorden fremtraeder med blot en afglans af herligheden og skenheden i
Himlen. Messen er det skgnneste og mest ophgjede pa jorden.

Den er efter sit veesen en hellig og guddommelig handling, som vi inddra-
ges i og bliver en del af, nér vi fejrer den. Derfor skal vi fejre messen, fordi
der meder vi Kristus, og der bliver frelsen en handgribelig virkelighed for
0s.

Teologi, kosmologi, psykologi, liturgi

Anmeldelse af Terje Tonnessen skrevet over René Ydes haefte pi 44 sider:
”Om hoordan messen fejres, ” udgivet pi Re-formatio’s Forlag 2011.

René Mgller Ydes foredrag om messen fra landskonventet i 2010 er utgitt
som hefte pa Re-formatios Forlag 2011. Jeg er blitt bedt om & anmelde det.
Anmeldelsen er en kritisk, konstruktiv refleksjon pa basis av heftet og de
"hejtidelige messer” jeg har deltatt i ved landskonventene. Jeg vil forsgke &
se tematikken bade innenfra og utenfra.

Forfatteren har betydelig kunnskap om liturgi og liturgihistorie. Han forer
et presist, forstaelig sprak som bade er personlig og pedagogisk. En anmel-
delse som imidlertid bare skryter av innholdet og er positiv til alti en av-
handling, leerer vi lite av. Derfor disse 10 punktene som ikke bare fokuserer
pa heftet, men mer generelt pa hvordan disse messene fungerer i praksis og
i konteksten FKF i Danmark.

Folgende detaljer, pastander, oppfatninger, praksiser kan man diskutere og
reflektere over:

1 - Forfatteren mener Kyrie som synges 9 ganger er en henvendelse til Jesus
Kristus. Det kan det selvsagt veere, dersom det er det man har bestemt. Men
Kyrie tolkes ofte i klassiske liturgier som en henvendelse til Treenigheten,
Gud Faderen (3x), Sennen (3x) og Helliganden (3x).

[10]

2 - Hvorfor har man ikke i denne “hgytidelige messe” en fast lesning fra

Det Gamle Testamentet - i tillegg til epistel og evangelium? GT star i fare
for & bli sveert fremmed og ukjent for menigheten hvis det ikke leses fast

derfra. I en normalmesse ber det alltid veere 3 lesninger.

Ved lesningen av Evangeliet bar responsen fra menigheten for lesningen
veere: ire vaere Deg, Herre! Og etter lesningen: Lovet veere Du, Kristus!
Halleluja ber synges flere ganger - helt til Evangelieprosesjonen er kommet
tilbake pa plass. At det ikke er noen spontan Hallelujasang etter lesningen
av Evangeliet, er et stort folelsesmessig savn og oppleves som et underlig
tomrom. For menigheten er det et eksistensielt og naturlig behov a respon-
dere verbalt pa Evangeliet - etter at man har hort det lest. Taushet og still-
het er ikke naturlig etter Evangelielesningen.

3 - Prekenen skal ifelge Yde ikke vaere misjonerende, den skal ikke veere
omvendelsesforkynnelse og ikke undervisende. Hva skal den da veere? En
intern henvendelse til en liten minoritet, en elite, til dem som allerede er
innenfor, til dem som kan kodene, kjenner passordene, behersker spraket?
Vi lever i en sekulzer, hedonistisk, postmoderne tid der kristen kunnskap er
serdeles liten. Da ma misjonsaspektet, omvendelsesaspektet og evangelise-
ringsaspektet i hoyeste grad komme inn - selvsagt spesielt hvis det er ikke-
kristne mennesker til stede. Hvis ikke overser og ignorerer vi de sgkende
og uomvendte, vi tar dem ikke pé alvor. Problemet er vel heller at ikke-
kristne ikke kommer péa disse “hoytidelige messene”? Vi ma aldri glemme
at vart primeermal er a fore stadig nye mennesker til frelsen i Jesus Kristus -
ogsa i de "hoytidelige messer”. Dessuten skal faktisk ogsa bekjennende,
praktiserende kristne leve i stadig, daglig omvendelse. Hvor mye misjons-
glod og evangeliseringsiver er det generelt i hverdagen hos oss som er sa
flinke med den “korrekte” liturgi? Hvis det ikke skal misjoneres og evange-
liseres i de “hoytidelige messene” i FKF - i hvilke andre sammenhenger
misjoneres og evangeliseres det da - i FKF i Danmark?

[11]



4 - Pga stolaens utforming / plassering pa kroppen mener forfatteren at
presten har dobbelt sa stort ansvar som diakonen - det er en interessant
men ganske spesiell vinkling pé de liturgiske tekstiler som nok kan disku-
teres.

5 - Yde nevner den spesielle lille opplefting av prestens messehagel fra
diakonens side under elevasjonen (oppleftingen av Kristi kropp og blod i
bradets og vinens skikkelse etter konsekrasjonen), han redegjor for histo-
rikken og mener den symbolsk fortsatt kan forsvares - ved & henvise til
kvinnen som rerte ved Jesu kjortel. Synspunktet kan i hoy grad diskuteres.
Jeg mener med fordel at denne symbolske gesten for lengst er gatt ut pa
dato.

6 - At velsignelsen ikke kan synges, at bare biskopen egentlig kan velsigne,
at celebranten / presten derfor bare kan framsi velsignelsen er etter mitt
syn & trekke episkopatets funksjon, posisjon, eksklusivitet altfor langt. Gjel-
der det etter forfatterens mening virkelig de danske folkekirkebiskoper,
som ikke har del i den apostoliske suksesjon eller tenkes det pa ortodokse
og katolske biskoper med suksesjonen intakt? Prestens velsignelse er like
andelig effektiv, virksom og konsistent som biskopens, selv om mange
liturgihistorikere vil si at presten velsigner pa biskopens vegne. Men det
betyr ikke at den har mindre andelig, velsignende effekt enn biskopens. At
stemmens niva og modus (framsi / synge) skulle ha en slik andelig betyd-
ning som pastatt i heftet, blir en pastand uten skriftbelegg. Blir virkelig
velsignelsen dekonstruert og destruert ved at den synges?

7 - Det har i de senere ar - spesielt i den romersk-katolske kirke - neermest
gatt inflasjon i begrepet “mysterium”. Ogsa Yde bruker ordet ofte. Han
skriver om frelsens mysterium, messens mysterium, nattverdens mysteri-
um, dagens mysterium. Generelt er det i katolske og delvis haykirkelige
protestantiske liturgier et overforbruk av ordet mysterium som gjor at hvis
det brukes for ofte, mister det sin mening. Hvis alt er mysterium, blir ingen-
ting mysterium. Blir begrepet brukt for ofte og om for mye, kan det bli sa
diffust og utflytende at det star i fare for & bli meningslost.

[12]

8 - Nar vi mener vi har funnet den korrekte, presise, optimale, maksimale
mate & tilbe Gud pa - om det er i ortodoks, katolsk eller protestantisk sam-
menheng - star vi - og det gjelder alle konfesjoner - i fare for & bli innad-
vendt, elitistisk - det kan bli veldig internt for den lille kjerne, den eksklu-
sive minoritet, de som “kan” og “vet”, de skoleflinke liturgieksperter, de
kultkompetente, seremonimestrene, ritualekspertene. A bli en &ndelig ghet-
to med sekteriske trekk er ikke ukjent verken historisk eller aktuelt. Det er
vakkert, oppbyggelig og evangelisk med flotte og stralende messer - men
vi ma aldri glemme at Jesus Kristus ber oss om & gé uti all verden a for-
kynne Evangeliet. For & ga ut, ma vi ga inn. Til messefeiring, benn, tilbedel-
se, skriftemal, samtale, veiledning, oppmuntring. Men messen er ikke - i en
sa avkristnet, hedensk, sekuleer tid som var i Skandinavia og Europa - noe
vi bare skal ha for oss selv. Med alle korrektheter intakt. I en relativistisk tid
der den politisk korrekte teologi taler sa mye om interreligios forstaelse,
interreligios dialog, interkulturell forstaelse, respekt og aksept, ma vi vaere
tydelige, sa det spesifikt kristne kan kommuniseres ogsa til de som star
utenfor troen - nar de en sjelden gang er ”“innenfor” murene. Tidene foran-
drer seg. Vart samfunn og var kultur er i dyp andelig krise - av delvis apo-
kalyptiske dimensjoner. Det som kommuniserte i oldkirken eller middelal-
deren gjor det nedvendigvis ikke i dag. Liturgiene er dynamiske og skal
kommunisere med samtiden. Gjor de ikke det, blir de seremonielle fossiler,
kultiske arkaismer som ikke sier oss - og spesielt den sekuleere verden -
noe. Derfor kan vi ikke bare repetere og praktisere seremonielt gjenbruk.
Gud er livets Gud. En levende, naveerende, herveerende Gud.

9 - En messe er en dynamisk feiring, der psykologi, personlighetstrekk,
karaktertrekk kommer fram. Om vi er klar over det eller ikke. Det gjelder
celebranten, liturger og menigheten. Messen er ikke et seremonielt maski-
neri som gér pa autopilot i en mekanisk, magisk syklus. En messe ma der-
for ikke bli for stiv, rigid, regelstyrt, lovisk. Men evangelisk. Leser vi Det
Nye Testamentet, ser vi et mangfold av ulike samlinger, samveersformer,
uttrykk, spiritualiteter. Den aller forste eukaristi, nattverd, ble ikke feiret
med pomp og prakt og rokelse og flotte kultiske tekstiler i en storslatt kate-
dral.

[13]




Den ble feiret i en enkel sal i annen etasje med benker og puter i et privat-
hjem i Jerusalem (Lukas 22, 7ff). Jeg har selv mange ganger veert til stede
ved praktfulle romersk-katolske “heytidelige messer” i store katedraler i
Ser-Amerika - messer fulle av vitalitet, dynamikk, naturlige smil, empatisk
mimikk, ekte omfavnelser, tarer, spontanitet. Latinokulturen og afrospiri-
tualiteten har mye 4 leere oss tilknappede skandinaver.

10 - Yde skriver en del om hva som skjer i himmelen i forhold til det som
skjer pa jorden under messefeiringen - spesielt under epiklesen (pakallelsen
av Helligdnden) og konsekrasjonen (nér bred og vin forvandles til Kristi
kropp og blod). Messen pa jorden er "i sit vaesen identisk med gudstjene-
sten i Himlen”, sier Yde. Her ma vi veere ydmyke og innse var menneske-
lige begrensning. Vi kan godt reflektere over hva slags Gudsbilde og Guds-
begrep vi har hvis Gud Faderen hele tiden ma ”paminnes” om Hans Senns
offer pa korset pa Golgata for over 2000 ar siden. Blir ikke Gudsbildet sveert
antroposentrisk (mennesket i sentrum) hvis Guds “hukommelse” blir opp-
rettholdt, stimulert og kontinuerlig oppdatert av liturgiske feiringer pa den
lille planeten jorden? Her er vi inne i kosmologien (leeren om kosmos) og
ontologien (leeren om veeren). Hva som skjer ”i himmelen” og ” pa jorden”
med hensyn til den eukaristiske feiring i de tusenvis av daglige messer som
skjer pa utallige sprak og i ulike fasonger, har interessante og relevante
astrofysiske, metafysiske, kosmologiske, ontologiske aspekter og dimensjo-
ner. Teologi blir veldig abstrakt hvis den ikke forholder seg til det materiel-
le, kosmiske, galaktiske univers. Vi ma ikke glemme at vi feirer messe pa en
ganske liten ubetydelig planet som roterer rundt sin akse i et fantastisk
vakkert og skremmende univers som hele tiden utvider seg med en ufatte-
lig fart. Hva betyr det for vér tenkning, var tro og var tilbedelse nar vi feirer
den hellige "hoytidelige messe”?

Takk til Rene Mgller Yde for et interessant, kunnskapsrikt hefte som setter
bade tro, tanker og ikke minst undring og spersmal i bevegelse!

[14]

Paskesalme over Vidi Aquam

Af René Yde 2012, Ezekiel 47,1 & SI. 118,1 Mel: Tag det sorte kors fra graven eller
egen melodi ved Frede Moller 2012

1) Se, fra templets indgang flyder /Kilden med det rene vand,
Og vidunderligt der lyder /Lovsang til vor frelsermand.

Liv og frelse vist vi far,/Nar til os den kilde nar.
Halleluja, halleluja!/Lov dog Herren! Halleluja!

2) Sa Ezekiel jo dremmer: / Baekken dejligt ud fra est
Under templets teerskel stremmer. / Midt i erknen gir den host.
Vand fra teersklen ud, han ser, / Rinde mod det dede ler.
Halleluja, halleluja! / Lov dog Herren! Halleluja!

3) Se, fraJesu hgjre side / Nadens strom af vand og blod
Han udged i keempe kvide, / Dengang kors pa fjeldet stod.
Jesus, vor befrier god, / Tradte Helved under fod.

Halleluja, halleluja! / Lov dog Herren! Hallelujal!

4) Tak dog Herren alle sleegter! / Pris hans navn, thi han er god!
Miskundhed han ej os naegter, / Kveeger os i livets flod
Are, pris og lovsang stor / Fra din menighed pa jord
Fader, Son og And, som troner / Hojt blandt engles millioner!

5) Se, nu risler fra Guds tempel / Livets vande, nadens flod.

Vi med Andens segl og stempel / Praeges dybt i hjerterod.
Jesus, livets fyrste sand, / Sandelig er Gud og mand.
Halleluja, halleluja! / Lov dog Herren! Halleluja!

6) Sterre nade end kan teenkes / Kommer fra Gud Herrens hus.
Vi med n&dens dug bestaenkes / Og vi maerker Andens sus.
Jesu blod bespraenges os / Synden og al ded til trods
Halleluja, halleluja! / Lov dog Herren! Halleluja!

7) Lov og tak og evig eere / Til vor Gud, Treenighed,

Thi hans miskundhed vil veere / Over os i evighed.
Tak ske Herren. Han er god! / Han gir os et evigt mod.
Fader, Son og And tilsammen / Er en evig guddom. Amen.

5]




Til Kalenderen:

Sankt Ansgar Fellesskabet

Lordag den 7. juni k1. 17:
Sendag den 8. juni kl. 17:
Torsdag den 19. juni kl. 19:

Sendag den 31. august k1 17:
Tirsdag den 16. september kI 19:
Lordag den 27. september kI 10:
Sendag den 5. oktober kI 17:
Tirsdag den 14. oktober kI 19:
Lordag den 1. november k1 17:
Tirsdag den 25. november k1 19:
Sendag den 7. december k117:
Tirsdag den 16. december kI 19:

Pinselordag /Pinsens forfest
Pinsedag
Kristi Legemes Fest

11. sendag efter Trinitatis
Korsets Ophgijelse

Laest messe og udflugt

16. sendag efter Trinitatis
Mindedag for Thomas Kingo
Alle Helgen

Alle Sjeele

2. sendag i advent

Sct. Lucia

Alle tjenesterne fejres i Kingos Kirke, Bragesgade 35, 2200 Kgbenhavn N

Feelleskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand og redakter af Re-formatio: René Yde, Danmarksgade 16, st. th.

9800 Hjorring, tIf. 2547 51 15.

Kasserer: Henrik Didier Gautier, Frederiksberg Alle 34, 1820 Frederiksberg,

tlf. 33 22 12 05.

RE-FORMATIO koster 200, - arligt i abonnement og lober indtil det opsiges
skriftligt. Adresseaendringer meddeles kassereren.



