RE-FORMATIO

Meddelelser om kirkelig fornyelse i Danmark
ISSN 0900-8519

o

P 4
é
Lk
skl |
o

,Herre, vis mig din vej” af Birgit Elmon

December 2010/4 & Februar 2011/1




Herre, vis mig din vej

Ideal 0g virkelighed

AF STEEN SUNESEN, AARHUS

[ gjeblikket pagar en storre droftelse i den vestlige kulturkreds, samfundsmaes-
sigt, politisk, kirkepolitisk, seksualpolitisk med adskillige akterer pd banen for
at udvide ligeberettigelsen mellem kennene og samlivsformerne mest muligt—
ogsa rituelt. Det handler om frihed og lighed. Forholdet mellem ideal og virke-
lighed er pa spil.

Hvad vil det sige at veere menneske og familie, nar kernefamilien ikke
leengere anses som det entydigt selvfglgelige, det anbefalelsesverdige, og
andre samlivsformer sandsynligvis i neer fremtid blastemples af ministerium,
folketing og biskopper med ret til orgelbrus og fest i huset indviet dyrkelsen og
tilbedelsen af den treenige Gud, Faderen og Sennen og Helligdnden? Hvad vil
det sige at veere kirke og kristen—i den forandrede situation. Forholdet mellem
ideal og virkelighed er pa spil.

En gang pé feergen mellem Frederikshavn og Goteborg var der s meget gang
i bolgerne, at adskillige ombord pé feergen fik det dérligt. De kunne ikke holde
maden i sig. Vi har et ord for det: sgsyge. Det er slet ikke rart. De sgsterke har
ikke samme problem. De kan takle sggangen bedre, men for de sgsyge kan det
neesten ikke blive veerre. Det ved enhver, der har oplevet sgsygens ubehag.

Hvis man kan blive sgsyg i det folkekirkelige skib, sa tyder meget i gjeblikket
pé en steerk omgang sgsyge selv blandt mange rejsevante. Det kan veere sveert
at orientere sig, nar bglgerne star hgjt ind over ralingen, og man kan leenges
efter fast grund. Bliver sgsygen slem nok, kan man ikke blot blive fristet til at
gd i bddene, men ogsa forsgge det i bestraebelserne p4 at finde le og orientere
sig mod land og afstikke en anden kurs. Forholdet mellem ideal og virkelighed
er pa spil.

Vakkelsesbeveaegelser vagner, ror pa sig. Missionshuse nedlegges og selges.
Nye menigheder blomstrer op. Lovsange synges. Der er en tid til alt, ogsé til
overvejelse af den videre feerd frem med bgn pé leeben: , Herre, vis mig vejen”.

2

En og anden kunne maéske i den forbindelse have forngjelse af at stifte
bekendtskab med en af klassikerne fra sidste arhundrede, G.K. Chestertons
,Orthodoxy” —fordansket af Henning Kehler i ,Friteenkeri og Rettroenhed”.
Her leverer han et forsvar for den kristne tro, der vandt s& megen genklang, at
bogen blev klassiker og oversat til flere sprog. Forinden havde han skrevet
,Heretics”, hvor han kommenterede og tog afstand til en raekke navngivne
personers positioner og filosofi. Denne negative fremstilling, denne kritik,
kaldte pa den positive fremstilling, ja, hvad regnede han i grunden med selv?

Fra denne klassiker gengives afsnittet om ,Den evige revolution”. Det er en
munterskarp replik til en samtid, der lovpriste fremskridt og udvikling, men
abenbart havde overset disse begrebers tomhed. Forholdet mellem ideal og
virkelighed belyses. Genlees eller lees for forste gang den engelske essayist.
Hvor Kierkegaard skrev til hin enkelte, henvender Chesterton sig bredt til mas-
serne. Der males med den store pensel —anvendelse pa det personlige plan mé
den enkelte selv tage ansvaret for. Man kan méske ligefrem sige, at den enkelte
frigores og seettes fri til at ga op mod stremmen og tage ansvar.

Som jeg har fornemmet det, var det ogsé sadan den hgjkirkelige bevaegelse i
Danmark tradte i karakter og begyndte at lege for Vor Herre. Legen er jo kun
pjat for dem, der er selvhgijtidelige og alvorlige i sig selv. Det kan man ikke
beskylde den hgjkirkelige bevaegelse for. Man har mattet laeegge orer til meget,
ord om pyntesyge med mere—men ser man sig omkring i de rige sogne—har
man nu messehagler og andet udstyr, der ville kunne have gjort de forste i be-
vaegelsen mundlamme — ikke af misundelse, men af glaede, for Gud vil jo elskes
med hele den menneskelige indsats, al kraft og styrke.

P& den anden side hjeelper det hellige skrud og den fine sang ikke, hvis tilbe-
delsen ikke er i And og sandhed. Alt kan kere efter bogen, en estetisk drem,
men det kan blive gold rutine kan det, vane, vanehandlinger uden forbindelse
med hverdagens geremal. Sa traenges der til reformation, til Helligdndens
stormvejr og stille susen. Symeon — Den nye teolog —befandt sig i Helligdndens
kraftfelt. Peter Halldorf har skrevet om feedrene, om 21 af dem. Han afrunder
sin bog med beretningen om Symeon. Vi har den med her. For hvor gér vejen?
Symeon forlod ikke sin kirke, nej, hvordan kunne han det? Tiden var en anden,
og dog var den ikke.

Vi gér mod faste, vi gar op mod Jerusalem, en péske venter, en ded, en op-
standelse, en himmelfart—og Jesu Kristi udsendte apostle gér derfra ud i alver-
den for at lade idealet gennemlyse virkeligheden. Har vi glemt det? Ny vin.
Nye saekke. God lzeselyst.[



Den evige revolution

Chesterton skrev som ingen anden, vendte ting pd hovedet som ingen
anden, var apologet som ingen anden. Som replik ind i vores forvirrede ogv
individfikserede tid bringes her et gammel essay, der seetter al tale om ud-
vikling og fremskridt i perspektiv. Den gamle retstavning er bibeholdt.

FRA G.K. CHESTERTONS ,,FRITENKERI OG RETTROENHED”

OLGENDE PAASTANDE er

blevet gjort geeldende: for det
forste, at vi treenger til at tro paa vort
Liv, hvis vi skal veere i Stand til at
forbedre det; for det andet, at vi
treenger til at veere misforngjede med
Tingene, som de er, hvis vi skal veere
i Stand til at blive forngjet med dem;
for det tredie, at med Henblik paa
denne ngdvendige Tilfredshed og
Mangel paa Tilfredshed er det ikke
nok at have Stoikerens soleklare
Sindsligeveegt. Den blotte Resignati-
on har nemlig hverken Glaedens
enorme Flygtighed eller Smertens
superbe Intolerance. Der er en vital
Indvending paa rede Haand mod et
Raad, der gaar ud paa blot at vise
Teender i et Grin og at leegge Ryg til.
Indvendingen lyder, at hvis man blot
er beskeeftiget med at leegge Ryg til,
saa ler man ikke. Det gamle Graeken-

4

lands Helte ler ikke, men Figurerne
paa Vor Frue Kirke i Paris gor det —
fordi de er Kristne. Naar et kristent
Menneske er glad, er han (i den mest
bogstavelige Forstand) frygtelig
glad. Kristus profeterede om den
ganske gotiske Bygningskunst i den
Time, da nervgse og agtvaerdige Folk
(de samme, som nu vil udrydde Lire-
kasserne) protesterede imod den
jerusalemske Gadepgbels Raaben og
Skrigen, idet han sagde: ,Hvis disse
var tavse, vilde Stenene raabe det
ud!” Under Tilskyndelse fra Hans
Aand rejste sig ligesom et stgjende
Kor de middelalderlige Katedralers
Taarne og Frontespicer fyldt til
Traengsel med skrigende Ansigter og
aabne Munde. Profetiens egne Ord
er gaaet i Opfyldelse: det er Stenene
selv som raaber det ud.

Hvis disse Paastande kan blive
staaende, selvom kun som Udgangs-
punkter for Diskussion, kan vi styre
lps paa det derneest naermest liggen-
de Spergsmaal. En vis Tilfredshed er
nedvendig ogsaa i det Tilfeelde, man
vil reformere. Men hvad mener vi,
naar vi siger reformere? Det eneste,
som i vore Dage siges om dette
Emne, er bare Bevisfarelse rundt i en
Cirkel, — den Cirkel, som vi allerede
har gjort til Symbolet paa Galskab og
eensidig Rationalisme. Udvikling er
kun et Gode, hvis den frembringer
det Gode; det Gode er kun et Gode,
hvis det hjelper med til at seette
Udvikling i Gang. Elefanten staar
paa Skildpadden og Skildpadden
paa Elefanten.

Det er tydeligt nok, at det ikke er
fra det Princip, som findes i Naturen,
at vi kan tage vort Ideal: af den
simple Grund, at der ikke (undtagen
for et menneskeligt eller guddom-
meligt teoretisk System) findes noget
Princip i Naturen. For Eksempel,
vore Dages ngjsomme (saadan tanke-
meessigt set) Antidemokrat vil hej-
tideligt fortelle os, at der er ingen
Lighed i Naturen. Han har Ret, men
han glemmer den logisk ngdvendige
Tilfgjelse. Der er ingen Lighed i Na-
turen, altsaa er der ingen Ulighed i
Naturen. Ulighed, ligesaa vel som
Lighed, betinger en Maalestok. Det
er akkurat ligesaa sentimentalt at
ville leese en aristokratisk Tankegang

i Dyrenes Anarki som at lese en
demokratisk Tankegang der. Baade
Demokrati og Aristokrati er men-
neskelige Idealer: det ene gaar ud
paa, at alle Mennesker har Veerdi,
det andet, at nogle Mennesker har
storre Veerdi. Men Naturen siger
ikke, at Katte er mere veerdifulde end
Mus. Naturen har aldeles intet at
bemeerke i den Sag. Den siger ikke
engang, at Katten er misundelses-
verdig og Musen ynkveerdig. Vi
teenker, at Katten er det hgjere
Veaesen, fordi vi har (eller de fleste af
os har) en serlig Filosofi, i Kraft af
hvilken vi er forsikret om, at Liv er
bedre end Dgd. Men hvis Musen var
en tysk pessimistisk Mus, kunde det
veere, at den teenkte anderledes om
den Ting og ikke kunde indremme
sig slaaet af Katten. Den maatte jo
faktisk tenke, at den havde slaaet
Katten derved, at den for Katten
havde fundet sin Grav. Eller den
maatte fole, at den havde faktisk
paafert Katten en frygtelig Straf ved
at holde Liv i den. Ganske som en
Tuberkelbacille maa fele sig stolt af
at sprede Teering, saaledes maa den
pessimistiske Mus hovere ved at
teenke paa, at den i Katten har
fornyet den bevidste Eksistens’
Tortur og Brod. Det afhaenger som
sagt altsammen af Musens Filosofi
eller Livsanskuelse. Man kan ikke
engang tale om Sejr eller Over-
legenhed i Naturen, med mindre

5



man har en eller anden Leere,
gaaende ud paa at fastsatte, i hvilke
Henseender Overlegenhed kan til-
leegges Tingene. Man kan ikke en-
gang sige, at det er Katten, som
opnaar Points, med mindre der er et
System for Regnskabets Skyld. Man
kan ikke engang sige, at Katten
skyder Papeggjen, med mindre der
er en Papeggje at skyde.

Vi kan altsaa ikke faa vort Ideal
eller vor Maalestok fra Naturen, og
da vi her fplger den forste og
naturlige Teenknings Linie, vil vi (i
det mindste for Qjeblikket) bortse
fra den Tanke at faa, hvad vi seger,
fra Gud. Vi maa have vor egen
Vision af den Ting. Men de fleste
moderne Teenkeres Forsgg paa at
udtrykke en saadan Vision er i
hgjeste Grad vage og utilstraek-
kelige.

Nogle tager simpelt hen deres
Tilflugt til at tale om, hvad Klokken
er? De udtrykker sig, som om den
blotte Passage gennem Tiden bragte
Overlegenhed med sig, ja, en Mand
af den hgjeste aandelige Kaliber har
skodeslgst henkastet brugt den
Vending, at den menneskelige Moral
aldrig er tidssvarende, up to date.
Hvorledes kan noget som helst paa
den greonne Mark eller andetsteds
veere up to date? En Dato er noget af
det mest karakterlgse, som kendes.
Hvorledes kan en Mand falde paa at
sige, at Juletree er rigtignok noget,

6

som kommer til rette Tid den
fireogtyvende i en Maaned! Hvad
den betreffende Aandshero mener
er naturligvis, at Flertallet af
Mennesker er kommet til agters for
det Mindretal, som han har kastet sin
Keerlighed paa, — eller at Mindre-
tallet er gaaet i Forvejen! Andre
moderne Mennesker tager i deres
Vaghed deres Tilflugt til materielle
Lignelser: det er i Grunden netop det
vigtigste Kendemeerke paa vor Tids
sloje Teenkning. Uden at fordriste sig
til at give en Definition af det Gode
(som en Genstand for deres
Reformiver), benytter de uden Skam
og Maade fysiske Talefigurer, og,
hvad der er det veerste, de synes at
teenke, at disse billige Analogier er
ganske serlig aandfulde og den
gamle Moral ganske overlegne i
Udtrykket. Saaledes teenker de, at
det er intellektuelt at tale om Ting
som vaerende , hgje”. Det er just det
modsatte af intellektuelt. Det er
simpelt hen et Udtryk, som er paa
sin Plads, naar det geelder et
Kirketaarn og en Vejrhane. ,Peter
var en god Dreng” er et filosofisk
Udsagn af en ren Kvalitet; baade
Plato og Thomas Aquinas kunde
vaere bekendt at leegge Navn til det.
Men ,Peter levede et hgjere Liv” er
en plump Lignelse hentet fra
Tommestokkens Sfeere.

\/
0‘0

Hermed er, i Forbigaaende be-
meerket, neesten gjort rede for alt,
som er svagt hos Nietzsche, hvem
nogle gerne vil forestille sig som en
tapper og sterk Teenker. Ingen vil
beneegte, at han var en poetisk og
suggestiv Teenker. Men han var lige
det modsatte af steerk. Han var
aldeles ikke tapper. Han satte aldrig
sin Mening frem for sig selv i nogne,
abstrakte Ord, som Aristoteles og
Kalvin gjorde, ja endogsaa Karl
Marx, disse haarde, frygtlose
Tankens Meend. Nietzsche slap altid
vaek fra Problemet med en fysisk
Metafor, akkurat som en glad
Lyriker af dem i anden Raekke. Han
sagde ,hinsides godt og ondt”, fordi
han ikke havde Mod til at sige
,bedre end godt og ondt” eller
~ondere end godt og ondt”. Hvis han
havde taget sin Tanke i gjesyn uden
Lignelser, vilde han have set, at den
var Vrgvl. Saaledes tgr han heller
ikke, naar han beskriver sin Helt,
sige: ,det renere Menneske” eller
,det lykkeligere Menneske” eller
»det tungsindigere Menneske”, for
alle disse Udtryk hviler i ligesaa
mange Ideer, og Ideer er forurolig-
ende. Han siger ,Over-menneske”,
d. v. s. en fysisk Metafor hentet fra
Akrobatiken eller Alpeklatringen.
Nietzsche er i Sandhed en meget
frygtsom Teenker. Han har ikke
Skygge af Anelse skabt om, hvilken
Slags Mand det er han ensker, at

Udviklingen skal frembringe. Og
hvis han ikke ved det, saa er det
ganske vist, at de almindelige
Evolutionister, som taler om Ting,
der er eller skal blive ,hgjere”, heller
ikke ved det.

Fremdeles gives der Folk, som
tager deres Tilflugt til ren og skeer
Underkastelse og til at sidde stille.
Naturen vil en skenne Dag preestere
et eller andet! Ingen ved hvad, og
ingen ved naar! Vi har ingen Grund
til at handle og ingen Grund til ikke
at handle. Hvis der sker noget, er det
rigtigt; hvis noget bliver forhindret i
at ske, var det galt. Og der er atter
Folk, som forseger at komme
Naturen i Forkebet ved at gore
noget, et eller andet. Fordi der er en
Mulighed for, at vi engang vil faa
Vinger, skaerer de Benene af sig. Men
Naturen kan have forbeholdt sig at
gore dem til Tusindben; paa neer-
vaerende Tidspunkt er det en ligesaa
god Formodning som enhver anden.

Og til sidst er der en fjerde Klasse
Folk, som holder sig til det, de
gnsker skal ske, og kalder det Ud-
viklingens Maal. Og det er de eneste
fornuftige Folk. Det er den eneste
virkelig sunde Fremgangsmaade,
naar det geelder Udviklingen, at ar-
bejde for det, man har Lyst og Trang
til, og saa kalde det og det alene for
Udvikling. Den eneste forstandige
Betydning Ordene Fremskridt eller
Fremgang kan have blandt Men-

7



nesker, ligger i, at vi har en bestemt
afgreenset Vision af Maalet, som skal
naas, og at vi ensker at seette vor
Kraft ind paa at opnaa, at hele
Verden bliver den Vision lig. Man
kan ogsaa sige det saadan, hvis man
har Lyst: Udviklingsleerens Kerne er
udtrykt deri, at vi rundt om os har
ikke andet end Midler og Anstalter
til noget, som vi skal skabe. Det er
ikke en Verden, som vi lever i, men i
Grunden blot Materialerne til en
Verden. Gud har givet os ikke saa
meget de Farver, som er i et Maleri,
men de Farver, som er paa en Palet.
Men han har ogsaa givet os et Emne,
et Forbillede, en Vision, som ligger
fast for os. Vi maa have en klar
Forestilling om, hvad det er, vi
gnsker at male. Det er et nyt Princip,
som treeder ind i Reekken af de
Principper, vi allerede har for-
muleret. Vi har sagt, at vi maa holde
af denne Verden, og at det er en
Betingelse for, at vi kan forandre
den. Vi tilfgjer nu, at vi maa ogsaa
holde af en anden Verden (en
virkelig eller indbildt Verden) for at
kunne forandre vor egen gamle
Verden til en ny Verden.

N

A X4
Vi behgver ikke at diskutere de
blotte Ord: Fremskridt og Udvikling;
for min egen Person foretraekker jeg
at tale om Reformering. Reform

8

setter som Betingelse Form. Det
ligger i Ordet, at vi forsgger paa at
omdanne Verden i et seerligt Billede;
at gore den til noget, som vi allerede
har en Forestilling, en Drgm om i
vore Sind. Udvikling er en billedlig
Talemaade, som har sin Oprindelse i
en blot og bar automatisk Udrul-
ning. Fremskridt er et Billede, som
oprindelig blot henleder Opmeerk-
somheden paa, at man spadserer paa
en Vej — hgjst sandsynlig den gale
Vej. Men Reform er en Metafor for
fornuftige og besluttede Maend: den
betyder, at vi ser en vis Ting ude af
Form og at vi gnsker at tildanne den
samme Ting en ny Skikkelse, en ny
Form. Og vi ved, hvilken Form vi
teenker paa.

Her er det, vi kan faa gje paa vor
Tidsalders storartede Fadeese. Vi har
grebet helt ved Siden af. Fremskridt
skulde betyde, at vi altid er i Feerd
med at forandre Verden, for at den
kan komme til at ligne vor Dregm om
Verden. Men Fremskridt betyder
(netop nu), at vi altid er i Feerd med
at lave om paa Drgmmen. Frem-
skridt burde betyde, at vi langsomt,
men sikkert indferer Retfeerdighed
og Barmhjertighed iblandt Men-
nesker. Men Fremskridt betyder
tveertimod, at vi har travlt med at
tvivle om, at Retfeerdighed og Barm-
hjertighed er det, som er veerd at
gnske: en forflgjen Bog af en hvilken
som helst tysk Sofist faar denne Tvivl

til at opkomme i vore Sind. Frem-
skridt burde betyde, at vi altid er paa
Vandring imod det Ny Jerusalem.
Men faktisk betyder Fremskridt, at
det Ny Jerusalem altid er i Feerd med
at fjerne sig i Retning fra os. Vi er
ikke beskeaeftiget med at forandre
Virkeligheden for at faa Idealet frem.
Vi er beskeftiget med at forandre
Idealet; det er betydelig lettere.

\Z
0’0

Tossede Eksempler gaar lige til
Sagens Kerne. Lad os antage, at en
Mand ensker en bestemt Slags Verd-
en, f. Eks. en blaa Verden. Han har
ikke Grund til at beklage sig over, at
det Arbejde, som ligger foran ham,
er gjort i en Haandevending. Han
kunde slide og sleebe leenge nok for
at opnaa at se sit @Onske opfyldt, at
Alting var blevet blaat. Han kunde
have aeventyrlige, heroiske Oplevel-
ser: hvad mener man om at anbringe
de sidste blaa Penselstrog paa en
Tiger! Han kunde have Drgmme af
en feagtig Karakter: hvad mener man
om blaat Maaneskin. Men hvis han
arbejdede haardt, vilde denne behjer-
tede Fremskridtsmand sikkert (fra sit
eget reformerende Synspunkt) efter-
lade Verden bedre og mere blaa, end
han forefandt den. Hvis han hver
eneste Dag eendrede et Graesblads
gronne Farve til den blaa Farve, han
foretreekker, vilde han ganske vist

gore langsomme Fremskridt. Men
hvis der hver Dag var en ny Farve,
han foretrak, vilde han slet ikke ggre
Fremskridt. Hvis han hver Gang, han
havde leest en ny Filosof, gik i Gang
med at male Alting redt eller gult,
vilde der ingenting blive at vise frem
undtagen nogle faa blaa Tigre, der
spadserede omkring i Tilvaerelsen
som Eksempler paa hans forste slette
Smag. Dette er ngjagtig den Hold-
ning, der er karakteristisk for den
moderne Gennemsnitsteenker. Man
vil maaske sige, at det er efter egen
Tilstaaelse et ganske absurd Eks-
empel. Men det er bogstaveligt et
Udtryk for Kendsgerningerne i den
nyere Historie. De store og alvorlige
Forandringer i vor politiske Civili-
sation tilherte alle det 19de Aar-
hundredes Begyndelse, ikke dets
Slutning. De tilhgrte den Periode paa
sort og hvidt, da Menneskene uden
at blinke troede paa Ideer, politiske,
moralske og religiose Ideer. Og hvad
saa end hver Mand troede paa,
hamrede han uden at fole Tvivl i sit
Sind bestandig paa den samme Ide.
Det var den Tid i Europas Historie,
da de gamle Institutioner stod for
Fald og undertiden virkelig faldt. De
faldt, fordi de radikale Aander den-
gang var i Besiddelse af en Visdom,
som ikke var uforligelig med Fasthed
og Udholdenhed, fordi de radikale
Aander var viise nok til at veere kon-
servative i deres Idealisme. Men i



den nuverende aandelige Luft er der
hverken Vejrtraekning eller Tradition
nok i Radikalismen til at omstyrte
noget som helst. Det er ikke langt fra,
at Lord Hugh Cecil har Ret, naar han
har sagt, at Forandringens ZAra
forelebig er tilendebragt, og at vor
Tid tilherer Konservatismen og den
sociale Udhviling. Men sandsyn-
ligvis vilde det smerte Lord Hugh
Cecil, hvis han gjorde sig klart, at vor
Tid er kun en konservativ Tidsalder
(hvad der sikkert er Tilfeeldet), fordi
den er en Vantroens Tidsalder. Lad
al Tro visne hurtigt og jeevnt over det
Hele, hvis det blot kommer an paa at
bevare Institutionerne ubeskaaret,
som de nu engang er. Jo mere det
aandelige Liv er bragt af Lave og
overladt til Anarkiets Invasion, jo
mere sikkert er det, at det materielle
Maskineri vil faa Lov at gaa sin
Gang. Det uomtvistelige Resultat af
alle de politiske og sociale Forslag,
som bringes paa Tapetet, Kollektivis-
me, Tolstojanisme, Gilde-socialisme,
Kommunisme, Anarkisme, Georgis-
me o. s. v. — den ganske aabenbare
Frugt af alt dette er, at Kongedem-
met og Parlamentarismen vil blive
opretholdt. Den aabenbare Frugt af
alle Forslag til ny Religioner eller til
Reformering af den Religion, vi har,
er, at Folkekirken (Himlen vide hvor
leenge) vil blive bibeholdt. Det er
Karl Marx, Nietzsche, Tolstoj, Bern-
hard Shaw og andre mindre betyde-

10

lige radikale Aander, som paa deres
bajede Rygge beerer Statskirken imel-
lem sig.

\/
0’0

Vi kan sige det omtrent saaledes:
den frie Tanke er den bedste
Beskyttelse, som kan tenkes, imod
Frihed. Naar vi blot serger for, at
Lonslavens aandelige Frigorelse
foregaar efter moderne Metoder, vil
det veere nemt at hindre hans
aandelige Frigorelse. Leer ham at
bryde sit Hoved med, om han nu
ogsaa vil veere fri, og han vil ikke
leenger lofte en Finger for at fri sig.
Her kan man igen sige, at det er et
meget fjerntliggende og overdrevent
Eksempel, men det er den ngjagtige
Sandhed netop om de Mennesker,
som feerdes rundt omkring os paa
Gader og Streeder. Det er sandt, at
Negerslaven, som er en nedveaerdiget
Vild, enten vil have en menneskelig
Tilbgjelighed til Trofasthed eller en
menneskelig Tilbgjelighed til Frihed.
Men den Mand vi ser hver Dag,
Arbejderen i en af Fords Filialer eller
den lille Kontorist i en Storbank, er
altfor aandelig bekymret (hvis han er
det) til at tro paa Frihed. Han dulmes
ved Hjeelp af revolutioneer Literatur.
Han beroliges og holdes paa sin
Plads ved et aldrig opherende Skifte
af skruptossede Filosofier og
Livsanskuelser, der felger hurtigt

paa hinanden. Han sveerger til Marx
den ene Dag til Nietzsche den neeste,
saa til Henry George og derefter til
Lenin. Han er skiftevis Overmen-
neske, Asket, Kommunist og Syndi-
kalist, Retsstatsmand og bureau-
kratisk Socialist, og han er Lonslave
hele Tiden. Det eneste, som overlever
alle disse filosofiske Doktriner og
Anskuelser, er Fabrikken og Banken.
Den eneste Person, som har Udbytte
af denne aandelige Karrussel, er Mr.
Ford og hans Kolleger. Det vil kunne
betale sig glimrende for vore
moderne Kapitalister at forsyne
Lonslaverne ganske gratis med
skeptisk Literatur. Og nu falder det
mig pludselig ind, at Folk som Ford
og Carnegie og hvad de ellers
hedder, plejer at indlegge sig en
ekstra Bersmmelse ved at skeenke
Samfundet Biblioteker. Det viser, at
de har Naese. Alle moderne Boger
arbejder for dem. Saa lenge den
Drem, vi har om Himlen, Guds Rige
eller et Paradis paa Jorden, altid er i
Feerd med at forandre sig, saa leenge
vil vi blive ved at dremme netop den
nerverende Drgm, som Jordens
Udseende og Tilstand i gjeblikket og
Aktualiteten repraesenterer. Intet
Ideal vil holde sig saa leenge, at der
kan blive Tid til at virkeliggore det
eller blot at virkeliggore en lille Del
af det. Det moderne unge Menneske
vil aldrig forandre sine Omgivelser,
for han vil altid skifte Sind.

Dette er derfor den forste
Betingelse, vi maa kreeve opfyldt
med Hensyn til det Ideal, hen imod
hvilket Fremskridtet dirigeres: det
maa fastleegges. Den beremte Maler
Whistler plejede at lave en Maengde
hurtige Skitser af en Person, der sad
for ham for at faa sit Portreet malet.
Det spillede ingen Rolle, om han
kasserede lige op til tyve Portreetter,
for han bestemte sig til at fuldfere
eet. Men det vilde spille en Rolle,
hvis han hver Gang, han saa op,
havde fundet en ny Person siddende
stille og rolig, ventende paa at blive
malet. Saaledes spiller det ingen
Rolle, hvor ofte Menneskeheden maa
opgive at gennemfere sit Ideal, for
saa leenge Idealet er det samme, vil
alle mislykkede Forspg beere Frugt.
Men det spiller en overvaeldende
Rolle, hvor tit Menneskeheden
forandrer sit Ideal, for jo mere den
forandrer Idealet, desto mindre vil
alle de gamle mislykkede Forsog
baere Frugt. Spergsmaalet bliver
derfor dette: hvorledes kan vi sgrge
for, at Kunstneren aldrig bliver
tilfreds med sine Malerier, idet vi
dog forhindrer ham i at blive fyldt af
dyb Utilfredshed med sin Kunst?
Hvorledes kan vi udvirke, at en
Mand altid bliver misforngjet med
Resultatet af sit Arbejde, men dog
bevares i sin Gleede ved at arbejde?
Hvorledes kan vi sikre, at Portreet-
maleren vil kaste Portreettet ud af

11




Vinduet i Stedet for at gribe til den
naturlige og mere menneskeligt
svage Udvej at kaste Modellen ud af
Vinduet?

\/
0’0

En Teori, Principper er strengt
ngdvendige ikke blot for dem, der
skal regere, men ogsaa for dem, der
vil gare Oprer. Enhver Revolution
behgver et Ideal, et Program, som
staar fast for de Revolutionzre og
har deres fulde Fortrolighed. Menne-
skene vil undertiden handle, skent
langsomt, naar de dirigeres af ny
Ideer. Hurtigt vil de kun handle,
naar de dirigeres af gammelkendte
Ideer. Hvis jeg blot skal flyde med
Stremmen og svinde hen og
overgive mig til Udviklingen, kan
det gerne vere i Retning af det rene
Anarki; men hvis jeg skal gere
Optojer og anstifte Ufred, maa det
veere i en agtveerdig Hensigt. Her
ligger visse Fremskridtskolers og
moralske Evolutionsteoriers hele
Svaghed begravet. De giver det
Indtryk, at der har veeret en langsom
Bevaegelse i Retning af Udsveder:
~Slaveriet havde sin Berettigelse i en
Periode af Udviklingen”. Og set han
saa svarer: ,Udsvedningen har sin
Berettigelse i denne Periode af
Udviklingen”. Hvorledes skal jeg
kunne svare ham, hvis der ikke er en
Prove, et Vidnesbyrd, der i al Evig-

12

hed staar fast? Hvis Udsvedere kan
veere lidt forsinkede i Forhold til
geengs Moral, hvorfor skulde saa
ikke Filantroper kunde veere lidt for
tidligt paa Feerde? Hvad i Alverden
skal geengs Moral betyde, undtagen
rent bogstaveligt: den Moral, som
altid er ved at gaa sig en Tur? Derfor
maa vi indremme, at et permanent
Ideal er ligesaa nedvendigt for
Fremskridtsmanden som for den
Konservative; lige nedvendigt, enten
vi gnsker, at Kongens Befalinger
omgaaende skal eksekveres, eller vi
gnsker, at Kongens Eksekution om-
gaaende skal finde Sted. Guillotinen
har mange Synder paa sin Sam-
vittighed, men Hensynet til Ret-
feerdigheden kreever at tilstaa, at der
er ikke nogen ,Udvikling” med i
Spillet, hvad den angaar. Jksen har
det fortreeffeligste Svar, som tenkes
kan, paa den Dreftelse, som alle
Evolutionister plaprer op om. , Hvor
skal Graensen drages”, sporger alle
de, som svaerger til Evolutionen. Og.
Revolutionen svarer: ,Jeg drager
Linien her, lige netop mellem dit
Hoved og din Krop”. Der maa i alle
givne Ujeblikke veere noget, som er
rent abstrakt rigtigt eller urigtigt,
hvis der skal slaas et Slag. Der maa
veere noget, som staar fast i Evig-
heden, hvis der skal kunne ske noget
pludseligt i Tiden. Derfor er det lige
npdvendigt med Henblik paa alle
menneskelige og forstandige For-

maal, enten det drejer sig om at
forandre Tingene eller bevare dem,
som de er, enten det er Kina for 1860
eller Paris i 1793, at have en Vision,
et Ideal, som staar fast. Dette er vort
forste Krav.

\/
A X4

Da jeg havde nedskrevet dette,
folte jeg endnu engang noget helt
andet blive neerveerende i Diskus-
sionen: det gik mig som et Men-
neske, der herer en Kirkeklokke
hgjt over Gadens Larm.

Den vakte en Stemme, som sagde:
+Men mit Ideal er i alle Tilfelde
fastsat, for det var fastsat for Verdens
Grundleggelse. Min Drem om Fuld-
kommenhed kan ganske sikkert ikke
forandres, for det hedder Edens
Have, for Synden kom i Verden. Du
kan forandre det Sted, som Du er paa
Vej til, men Du kan ikke forandre det
Sted, som Du er kommet fra. For de
Kristne, som har bevaret sig i Troen,
vil der altid veere et Bevis til rede,
som Dbilliger Revolutionen: for i
Menneskets Hjerte er Gud blevet
undertvunget af Satan. I den Verden,
som er udenfor og over denne, skete
det engang, at Helvede gjorde Opror
mod Himlen. Men i denne Verden er
det Himlen, som geor Oprer mod
Helvede. De Troende kan altid gaa
ind paa Revolutionen, for Revolu-
tionen er for dem Restaurationen.

Hvert eneste gjeblik kan Du slaa et
Slag for den Fuldkommenhed, som
intet Menneske har set siden Adam.
Ingen despotisk Skik og Brug, ingen
lpsagtig Udvikling kan gere det
Gode, som oprindeligt var, andet
end godt. Manden har muligvis haft
Elskerinder, Medhustruer, saa leenge
Kger har haft Horn, men hvis det er
en Synd, bliver han ikke mere
Menneske ad den Vej. Mennesket
kan have levet i Undertrykkelse, saa
leenge Fisk har levet i Vandet, men
hvis det er Synd at undertrykke
andre Mennesker, saa kan Despoten
aldrig blive Typen paa et sandt
Menneske. Laenken kan synes ligesaa
naturlig for Slaven, Sminken ligesaa
naturlig for Skogen, som Fjerdragten
for Fuglen og Hulen for Raeven. Og
dog finder hverken Laenker eller
Sminke deres Sanktion i den menne-
skelige Natur, hvis begge Dele er
Synd. Jeg holder min for-historiske
Legende op som en Udfordring til
alle Historikeres Historie. Idealet er
mere end et Holdepunkt i Historiens
Strom. Det er et arkimedisk Punkt
udenfor Historien”. Jeg standsede
her for at bemeerke mig dette nye
Sammenfald med den kristne Tro,
for jeg gik videre.

Jeg gik saa videre for at tale om det
andet Krav, som maa stilles til et
Fremskridtsideal. Der er nogle Folk
(vi har talt om dem for), som synes at
tro paa et automatisk og upersonligt

13



Fremskridt, der ligger i Tingenes
Natur. Der er ingen Grund til at
veere virksom, men egentlig mere
Grund til at veere treeg. Hvis det er
Skaebne, at vi skal gaa frem, behaver
vi ikke at bekymre os om at skabe
Fremskridt. Fremskridtets rene og
skeere materialistiske Doktrin er den
allerbedste Begrundelse for ikke at
vaere Fremskridtspolitiker. Men for
resten er det ikke disse soleklare
Kommentarer, som jeg i ferste
Raekke gnsker at henlede Opmeerk-
somheden paa.

Det eneste Punkt, som skal standse
os, er dette: hvis vi gaar ud fra, at
Verden gaar frem paa ganske natur-
lig Maade, automatisk, saa maa
Fremskridtet veere af en uhyre sim-
pel og enfoldig Art. Der er ikke no-
get i Vejen for at fatte, at Tilvaerelsen
arbejder sig henimod en bestemt
Fuldendelse, men det er ikke til at
fatte, at den automatisk arbejder sig
henimod et ganske seerskilt Arrange-
ment, i hvilket mange Kvaliteter
finder Plads. Vi kan tage vor op-
rindelige Lignelse: Naturen kan af
sig selv gaa hen og blive mere og
mere blaa. Det er en saa enkel Proces,
at vi kan teenke os den som uperson-
lig. Men Naturen kan ikke af sig selv
gaa hen og blive et Maleri med man-
ge blandede Farver, med mindre der
findes en Personlighed i Naturens
Grund. Hvis Verdens Endemaal var
lutter Merke eller lutter Lys, vilde

14

dette Maal rykke naermere ganske
langsomt og uundgaaeligt som
Skumring eller Gry. Men hvis
Verdens Ende vil blive et Billede i
hvilket Lys og Skygge fordeler sig
paa en Maade, der umiddelbart
vidner om baade Kunst og Bereg-

ning, saa maa der ligge enten menne-
skelig eller guddommelig Plan og
Vilje til Grund for Resultatet. Verden
kan i Tidens Lgb blive sort som et
gammelt Maleri eller saa hvid som
en gammel Frakke. Men hvis Verden
ender med at frembyde Billedet af et
ganske serligt Sortkunstblad, som er
enestaaende i sin Art, — ja, saa maa
der veere en Kunstner.

Hvis der ikke er skelnet skarpt nok,
vil jeg give et mere almindeligt Ek-
sempel. Vi hgrer Dag ud og Dag ind
vore Humanitere forkynde deres
serlige Verdensanskuelse. — Jeg
bruger her Ordet ,Humanitere” i
den ganske almindelige Betydning:
Folk, som gor sig til Talsmend for
alle Skabningers Rettigheder og Krav
overfor Menneskehedens. — De
lader skinne gennem, at i Tidernes
Leb er vi blevet mere og mere
menneskekeerlige, det vil sige, at den
ene Gruppe Vaesner efter den anden,
Slaver, Beorn, Kvinder, Kger o. s. v.
lidt efter lidt er blevet opfattet som
veerdige til Barmhjertighed og Ret-
feerdighed. De siger, disse Menne-
skevenner, at een Gang ansaa vi det
for rigtigt at sede vore Medmen-

nesker — det er Logn, men jeg skal
ikke her kritisere deres historiske
Anskuelser, som er mildest talt uhi-
storiske. Som Kendsgerning be-
tragtet er Kannibalisme visselig et
dekadent Feenomen og ikke et primi-
tivt. Det er meget mere sandsynligt,
at moderne Mennesker vil give sig til
at eede Menneskeked af lutter Affek-
tation, end at primitive Mennesker
nogen Sinde har vaeret Kannibaler af
lutter Uvidenhed. Jeg folger imidler-
tid her kun de ydre Linier af den Be-
visfgrelse, som bestaar i at haevde, at
Mennesket har paa jevnt fremad-
skridende Maade vist sig mere og
mere lemfeeldig, saaledes at forst
Medborgere har nydt godt af dette
Fremskridt, saa Slaver, saa Kvinder
og Dyr, og engang vil Turen
formodentlig komme til Planterne
ogsaa. Jeg er nu naaet saa vidt, at jeg
synes, det er Uret, om jeg seetter mig
paa en Mand. Snart skal jeg synes, at
det er urigtigt, at jeg seetter mig paa
en Hest, og jeg skal uden Overdrivel-
se, hvis jeg lever leenge nok (hvad
der maaske er tvivlsomt) drive det
saa vidt i Moral, at jeg synes, det er
Uret, hvis jeg seetter mig paa en Stol.
Nu har De, min Leeser, formodentlig
fat paa den drivende mekaniske
Kraft i en Bevisforelse, som fortrin-
ligt stemmer med Udviklingslaeren
og Tanken om det uundgaaelige, det
fatale Fremskridt og lader sig teenke i
disse Ideers Terminologi. En stadig

fremadskridende Tilbgjelighed til at
forulempe feerre og feerre Genstande
ved at bergre dem kan til sidst blive
en ganske ubevidst Tilbgjelighed, et
animalsk Instinkt — og det samme
geelder vel en Arts voksende Util-
bgjelighed til at forplante sig, seette
Afkom ind i Verden. Denne instink-
tive Drift er muligvis evolutioneer,
fordi den nemlig er saa fuldsteendig
stupid.
\/

0‘0

Darwinismen kan efter Behag
bruges til Stotte for to tossede Slags
Moral, men den kan ikke hjelpe en
enkelt tilregnelig Moral. De Om-
steendigheder, at alt levende er i
Slegt med hinanden og at alt
levende deltager i Kampen for
Tilveerelsen, kan bruges som Be-
grundelse for en afsindig Gru-
somhed eller for en afsindig
Sentimentalisme, men de kan ikke
bruges til Begrundelse for en smuk
og sund Dyrevenlighed. Paa Udvik-
lingens Grund kan man blive
humaniteer helt ud i det absurde eller
et Uhyre i Menneskeskikkelse, men
man kan ikke simpelt hen veare
human, et Menneske. At en Tiger og
man selv er eet Kod og Blod kan
vaere en Grund til at vise en Tiger
sine blide Folelser, men det kan
ogsaa bestyrke et Menneske i den
Mening, at han ber vere grusom

15



som en Tiger. Man kan gaa den Vej
at forspge paa at faa Tigeren til at
opfere sig som et Menneske, men det
er lettere at gaa en anden Vej: selv at
opfere sig som en Tiger. Men i intet
af disse tvende Tilfeelde har Ud-
viklingen fortalt noget om, hvorledes
man ber behandle en Tiger, naar
man ikke er Idiot, nemlig saaledes, at
man beundrer dens Striber, medens
man tager Afstand fra dens Klger.
Hvis Du, min Lzeser, onsker at
sette Dig i det rette Forhold til en
Tiger, maa Du tenke Dig tilbage til
Edens Have. For den haardnakkede
Paamindelse dukkede atter her op:
kun den, som kan anerkende; at der
er en Verden udenfor og over
Naturens, kan tilegne sig et for-
nuftigt Syn paa Naturen. Det
vaesentlige Indhold i Panteisme, Ud-
viklingsleere og overhovedet i det
moderne Menneskes kosmiske
Religigsitet ligger faktisk i denne
Seetning: Naturen er vor Moder!
Uheldigvis er det saaledes, at hvis
Du gaar hen og betragter Naturen
som en Moder, vil Du hurtigt op-
dage, at det er en Stedmoder. Kri-
stendommen holder det for givet, at
Naturen er ikke vor Moder. Naturen
er vor Sgster. Vi kan vere stolte af
hendes Skgnhed, eftersom vi har den
samme Fader, men hun har ingen
Autoritet over os. Vi er berettiget til
at beundre, men ikke til at efterligne.
Dette Forhold giver den typiske kri-

16

stelige Gleede over denne Jord en
besynderlig let Karakter, som naesten
falder i det frivole. Naturen var for
de Mennesker, som dyrkede Isis og
Kybele, en saare hgjtidelig Moder.
Naturen var en hgjtidelig Moder og-
saa for Wordsworth og Emerson.
Men Naturen er ikke Spor hgjtidelig
for Frants af Assisi eller for Luther.
For Frants er Naturen en Sgster, og
tilmed en yngre Sester: en lille,
dansende Sgster, som man kan le af
og holde af paa samme Tid.

N
¢

Imidlertid er dette ikke Hoved-
sagen i Djeblikket; jeg har kun omtalt
dette med Naturen som vor Moder
eller Sgster for at vise, hvorledes
Neglen helt igennem, og saa at sige
tilfeeldigt, passer endog til de
allermindste Dgre. Men Hoved-
sagen, er her, at hvis Naturens
Reformering er upersonlig i sit
dybeste Anleg, saa maa Reforme-
ringen forudsaettes at bevaege sig i
Retning af en ganske enkel og
absolut enfoldig Triumf. Man kan f.
Eks. gaa med til, at der i den
biologiske Udvikling er en auto-
matisk Tendens i Arbejde, gaaende
ud paa at give os laengere og len-
gere Neeser: Men Spgrgsmaalet er:
onsker vi at faa leengere og laengere
Neeser? Jeg skulde indbilde mig at
kunne svare benaegtende. Jeg tager

neeppe fejl, naar jeg siger, at vi helst
vil kunne sige til vore Neeser: Stop
nu lidt, Schmidt — her til og ikke en
Millimeter leengere! Vi har Trang til
at have netop saa meget Neese, at
Ansigtet kan vare af passende
aandfuld Virkning. Men vi kan ikke
teenke os en biologisk Retningslinie,
som har det til Maal at frembringe
aandfulde Ansigter. For aandfulde
eller interessante Ansigter tager
deres Preeg og Virkning fra et gan-

ske saerligt Arrangement af gjne,

Naese og Mund og fra et ube-
skriveligt indviklet Forhold mellem
Ansigtets Ejendommeligheder. De
rette Proportioner kan ikke veere et
Instinkt, de maa skyldes enten et
Tilfeelde eller en Plan. Ganske paa
denne Maade forholder det sig nu
ogsaa med den menneskelige Morals
Ideal. Det er en Mulighed, som ikke
paa Forhaand kan afvises, at vi
udvikler os paa den Maade, at vi i
stedse voksende Grad vil holde
Fingrene hos os selv. Vi vil ikke kere
Heste og ikke plukke Blomster. Vi vil
eventuelt komme saa vidt, at vi foler
os forpligtet til ikke at bringe Ufred
til et Menneskes Sjel ved at ville
bevise noget for det; forpligtet til
ikke at forstyrre Fuglenes Sevn ved
at hoste. Den endelige Apoteose,
som denne Udvikling ender med,
kan gengives billedligt saaledes: en
Mand, der sidder ganske stille, ej
fordristende sig til at rore et Lem af

Frygt for at forstyrre en Flue,
afholdende sig fra al Fode af Frygt
for at inkommodere en Bacille. En
saadan firkantet Fuldkommenhed er
det nok muligt, at vi styrer henimod
uden at meerke det! Men ensker vi, at
det Fuldkomne, det endelige, sidste
Maal for denne Verdens Tilveerelse
skal have netop saa firkantet og
plump en Karakter? Ligesaadan er
det nok muligt, at vi uden at vide det
udvikler os i den modsatte Retning
(den, som Nietzsche troede paa), —
d. v. s. saaledes at det ene Over-
menneske opstaar hegjere end det
andet som Stokveerk paa et sandt
overmenneskeligt Babelstaarn, men
med det automatiske Formaal at
knuse hinanden, indtil hele Verden
ligger i Ruiner, smadret til Kaos for
den Speg og Grin, der er ved det.
Men onsker vi, at Universet skal
smadres for den Spgg, der er ved
det? Er det ikke ganske tydeligt, at
hvad vi virkelig haaber paa, er en
Administration, der paa serlig
passende Maade tager sig af disse to
Forhold: en vis Sum af Selv-
beherskelse og Airbedighed, en vis
Sum af Energi og Magt? Hvis vort
Liv virkelig skal have den Skenhed,
som er Eventyrets, saa maa vi erind-
re, at Eventyrets hele Skegnhed beror
paa dette: at Prinsen kommer ud for
noget vidunderligt noget, der er lige
ved at ggre ham bange. Hvis han er
bange for Uhyret, er det ude med

17



ham; men hvis han ikke er Spor
forbavset ved Synet af Uhyret, er det
ude med Eventyret. Det er Sagens
Pointe, at han er paa samme Tid
ydmyg nok til at fgle Forundring, og
hovmodig nok til at trodse. Saaledes
maa vor Holdning i Forhold til den
uhyrlige Tilveerelse ikke enten veere
voksende keelenhed og Finfelelse
eller voksende Foragt og Haardhed:
den maa bestaa i et ganske saerligt
Forhold mellem disse Folelser — det
rette Forhold. Vi maa rumme til-
streekkelig ZArbgdighed for alt, som
er udenfor os selv, saaledes at vi ikke
uden sky Arefrygt treeder paa Graes.
Vi maa ogsaa rumme tilstreekkelig
Ringeagt for alt udenfor os selv,
saaledes at vi i betreeffende Fald kan
spytte paa Stjernerne. Og dog maa
disse to Fglelser (hvis vi skal vere
gode og lykkelige Mennesker) vaere
kombineret, men ikke paa en hvilken
som helst Maade, men paa en ganske
serskilt, ejendommelig Maade.
Menneskets fuldkomne jordiske
Lykke vil ikke (hvis den overhovedet
realiseres) blive noget saa fladt og
haandgribeligt som Dyrenes Til-
fredshed. Den vil blive en ngjagtig
og farlig Ligeveegt — i Lighed med
den, som findes i en fortvivlet og
eventyrlig Roman. Mennesket maa
have netop Tro nok paa sig selv til at
styrte sig ud i Eventyret og netop
Tvivl nok om sig selv til rigtig at
kunne nyde det.

18

Dette er altsaa den anden
Betingelse, det andet Krav, vi maa
stille til Fremskridtsidealet. For det
forste maa det veere fastliggende; for
det andet maa det veere sammensat.
Det maa ikke (hvis det da skal kunne
tilfredsstille vore Sjaele) blive en Sejr,
der vindes paa den uforskammede
Maade, at een eller anden Ting — det
veere sig Elskov, Stolthed, Fred eller
Eventyrlyst — opsluger alt muligt
andet. Det maa veaere et afgrenset
Billede, som giver Plads til disse
Elementer i det smukkeste og bedste
indbyrdes Forhold. Det geelder i
dette Ojeblik ikke for mig om at
benaegte, at en eller anden saadan
god Kulmination ved de indre
Anleg, som er til Stede i Faeno-
menerne, er beskaaret Menneske-
slegten. Jeg understreger blot den
Kendsgerning, at hvis dette sammen-
satte Lykkemaal er vor Slegts Be-
stemmelse, da maa det veere be-
sluttet af en eller anden aandelig
Personlighed. For kun en aandelig
Personlighed kan anbringe et sam-
mensat Lykkemaals ngjagtige Pro-
portioner. Hvis Verdens Salig-
gorelse er Naturens blotte Veerk, saa
maa den Proces veere saa usam-
mensat, saa enkel som Verdens Af-
kolelse til det absolute Frysepunkt
eller dens Overgang til et breendende
Baal og en Gasmasse. Men hvis
Verdens endelige Lyksalighed ikke
er Naturens, men Kunstens Veerk,

saa er det nedvendigt at teenke sig en
Kunstner. Og atter her bliver min
Betragtning klgvet af den samme
erveerdige Stemme, som tidligere
talte til mig og denne Gang for at
sige: ,,Jeg kunde have fortalt dig det
altsammen for leenge siden. Hvis der
er noget Fremskridt, som For-
visningen kan hefte sig ved, da kan
det kun veere det Fremskridt, som
jeg har muliggjort: Fremskridtet, der
beveeger sig i Retning af en By,
omfattende alle Dyder og al Magt-
fuldkommenhed, en By, hvor det
lykkes Retfeerdigheden at trykke sit
Kys paa Fredens Laeber. En uper-
sonlig Kraft kan fore dig til en
fuldkommen flad @demark eller til
en fuldkommen spids Bjergtop. Men
kun en personlig Gud kan fere dig
(hvis du virkelig lader dig fere!) til
en By med rigtige Gader, med
arkitektoniske Proportioner, en By,
til hvilken hver af os kan give vort
Bidrag og netop den rigtige Farve, i
Styrke og Nuance, til Planens
brogede Mgnster.”

\/
0‘0

Atter to Gange er Kristendommen
traadt til med netop det Svar, jeg
havde Brug for. Jeg sagde: ,Idealet
maa staa fast,” og Kirken svarede:
»Mit Ideal er i alleregentligste For-

stand det faste, for det var til, for
noget andet var til.” Jeg sagde for det

andet: ,Planen maa have et kun-
stnerisk Praeg, ligesom et Maleri,” og
Kirken svarede: ,,Min Plan er i aller-
egentligste Forstand et Maleri, for jeg
ved, hvem der er Maleren.” Derefter
kan jeg gaa over til den tredie Ting,
der i min Opfattelse er paakreevet,
hvor vi taler om et Utopia eller om
Fremskridtsudviklingens endelige
Maal. Og denne tredie Ting er det
uendeligt vanskeligere at klede i
Ord end de to forste. Maaske kan jeg
udtrykke det saaledes: at vi treenger
til at veere aarvaagne og paapasselige
ogsaa i Utopia, hvis vi ikke skal falde
og miste vort Utopia, som vi faldt og
mistede Paradiset.

Vi har lagt Meerke til, at en af de
Grunde, der gives os, for at vi skal
slutte os til Tanken om Frem-
skridtsudviklingen, er, at det ligger i
Tingenes Natur, at de vokser sig
bedre og bedre. Men den eneste
virkelige Grund, der er til at blive
troende i Forhold til Fremskridt og
Udvikling, er, at det ligger i Tingenes
Natur, at de vokser sig varre og
veerre. Tingenes iboende Korruption
og Forfald er ikke blot det bedste
Argument for Fremskridtsudvikling-
en, men det eneste Argument for
ikke at veere Konservativ. Den kon-
servative Teori og Livsanskuelse
vilde sandelig kunne feje alt til Side,
hvis det ikke var for denne eneste
Kendsgernings Skyld. Men al
Konservatisme er baseret paa den

19



Anskuelse, at hvis man lader
Tingene i Fred, saa faar de Lov at
blive det, de er. Men det er en
Fejltagelse. Hvis man lader en Ting i
Ro og Fred, som man tror, vil det
vise sig, at man overlader den til
Forandringens Malstrom. Hvis man
lader et hvidt Plankeveerk veere, vil
det snart vere et sort Plankeveerk.
Hvis man nzerer et ganske specielt
(Onske om, at det skal veere hvidt, er
det bestandig nedvendigt at male det
igen, d. v. s. man maa uafbrudt revo-
lutionere det. Kort sagt, hvis man vil
bevare sit gamle hvide Plankeveerk,
maa man stadig have et nyt hvidt
Plankeveerk. Men dette, som er
Sandhed ogsaa om, alt nulevende, er
i en ganske serlig og skraekkelig Be-
tydning Sandheden om alt menn-
eskeligt. Der kraeves faktisk en
naesten unaturlig Aarvaagenhed af
Borgeren netop paa Grund af den
forfeerdelige Hurtighed, med hvilken
menneskelige Institutioner aeldes.
Det er Skik og Brug i den flygtige Ro-
manliteratur og i Journalistiken at
tale om alt det, Menneskene har lidt
under gamle Tyranniers Tryk. Men
nu er det en Kendsgerning, at Men-
neskene neaesten altid har vaeret
underkuet af nye Tyrrannier; under-
kuet af tyranniske Institutioner, som
har veeret offentlige Friheder blot
tyve Aar i Forvejen. Saaledes var
England neer gaaet fra Forstanden af
Gleede over Elisabeths patriotiske

20

Kongemagt, og naesten umiddelbart
efter gik det fra Forstanden af Raseri
over at vere faldet i Karl den Forstes
tyranniske Faelde. Og i Frank-rig
blev Monarkiet utaaleligt, ikke lige
umiddelbart efter at det havde veeret
taalt, men umiddelbart efter at det
havde veeret tilbedt. Den hgjtelskede
Ludvigs Efterfelger var den Ludvig,
som blev henrettet. Og saadan var i
England i det nittende Aarhundrede
den radikale Fabrikant saa helt og
holdent Tillidsmand som nogensinde
en Folketribun, indtil vi pludselig
hgrer Socialisterne skrige op om, at
han var en Tyran, der aad sine Arbej-
dere ligesom Brgd. Og fremdeles, har
vi ikke lige til den allersidste Tid haft
Tiltro til vore Aviser som Organer
for den offentlige Mening? Og har
ikke forst for ganske nylig nogle af
os faaet Blik for (ikke langsomt, men
pludseligt), at det er de paa ingen
optenkelig Maade? De er, som
Forholdene naturligt ligger, nogle faa
rige Maends Forretningsforetagender
og Legetgj. Vi har aldeles ikke Brug
for at gere Oprer mod det, som er
kommet til os fra gamle Dage. Vi har
Brug for at ggre Oprer mod det, som
var Gaardsdagens Frihedsmode og
nu er Hverdagens uudholdelige Ty-
ranni. Det er de ny Herskere,
Kapitalisten og Avisudgiveren, som
virkelig er Haemsko paa den Ver-
den, vi lever i. Der er ingen Grund til
at befrygte,at en moderne Konge skal

forspge paa at gore Statskup. Det er
mere sandsynligt, at han vil lade
Konstitution og Grundlov veere,
hvad de er, og arbejde i Ly af disse
Ting. Han vil ikke drage Fordel af sin
kongelige Magt, han vil sandsyn-
ligvis snarere spge at drage Fordel af
sin kongelige Magtesloshed, af det
Faktum, at han er fri for Kritik og
Offentlighed. For Kongen er den
mest private Person i vore Dage. Det
vil ikke veere ngdvendigt for noget
Menneske atter at gaa i Kamp imod
et Forslag om Pressecensur. Vi
behover ingen Censur for Pressen. Vi
har Censur — ved Hjeelp af Pressen.
Den forbleffende Hurtighed, med
hvilken populeere Systemer bliver
Midler til Undertrykkelse, er den
tredie Kendsgerning, som vi skal
bede om at faa godkendt i den
fuldkomne Fremskridtsteori, som vi
her er i Feerd med at fremsaette.
Fremskridtet maa altid holde Udkig
med samtlige Privilegier og Rettighe-
der for at forhindre dem i at blive
Misbrug og Tilbageskridt. I den
Henseende er jeg fuldsteendig paa de
Revolutioneres Side. De er i deres
gode Ret, naar de altid neerer Mis-
tanke til de menneskelige Institu-
tioner. De er i deres Ret, naar de ikke
vil fortreste sig til Fyrsterne eller til
noget Menneske fodt af en Kvinde.
Hovdingen, der er kaaret som
Folkets Ven, bliver Folkets Fjende.
Avisen, som blev startet for at for-

teelle Sandheden, sgger nu sin
Eksistensberettigelse i at forhindre
Sandheden i at blive fortalt. Her i alt
Fald tilsiger min Folelse mig, som
sagt, virkelig at vere paa de
Revolutioneeres Side. Og paa dette
Tidspunkt kunde jeg atter aande: for
sandelig, om jeg ikke kom til at
teenke paa, at jeg atter var kommet
paa samme Side som den rette
kristne Tro.

Kristendommen tog atter Ordet og
sagde: ,Jeg har altid heevdet, at Men-
neskene er i Kraft af deres Natur
Apostater og Frafaldne; at alle men-
neskelige Dyder har en naturlig Ten-
dens til at ruste eller raadne; jeg har
altid sagt, at menneskelige Skab-
ninger overladt til deres egen Natur
kommer paa Afveje, iseer lykkelige
Menneskevaesner, iser de bedst
udrustede og saadanne, som har
storst Fremgang i Verden. Denne e-
vige Revolution, denne Mistanke,
som jeg har neeret og opretholdt i
Aarhundredernes Legb, kalder Du
vage og slgje moderne Menneske
Leren om det evige Fremskridt.
Hvis Du i Sandhed var Filosof, vilde
Du ligesom jeg tale om Laeren om en
Arvesynd. Men kald Du det blot saa
meget og saa lenge, Du har Lyst,
den universelle Fremrykning eller
den kosmiske Fremskridtsbevaegelse.
Jeg, Kristendommen, kalder Sagen
ved sit rette Navn: Syndefaldet.”

\/
0.0

21



Jeg har talt om Kristentroen og har
sagt, at den optraeder i Diskussionen
med Svar, der er som Sveerdslag. Her
kommer jeg til at teenke paa en
Stridsgkse. For sandelig (og jo mere
jeg tenker paa det, desto sandere
bliver det), er det kun Kristendom-
men, som har Ret til at betvivle de
velbyrdiges og velbaarnes Magt. Jeg
har ofte nok lyttet til, hvad Socia-
lister og Demokrater siger om, at de
fattiges fysiske og materielle Be-
tingelser ngdvendigvis maa satte
dem aandeligt og moralsk langt til-
bage. Jeg har lyttet til, hvad Viden-
skabsmaend siger, — og der er stadig
Videnskabsmeend, som ikke er anti-
demokratiske —, og hert dem paa-
staa, at Laster og ond Vilje vil for-
svinde, naar vi blot giver de fattige
mere hygiejniske og i det Hele sunde
Livsbetingelser. Jeg har lyttet til dem
med en Opmerksomhed, som nee-
sten kunde forfeerde mig selv, med
en Fortryllelse, der ikke var langt fra
at virke modbydelig paa mig selv.
For det var nemlig som at holde Ud-
kig med en Mand, der siddende i et
Tree leegger alle Kreefter i for at
oversave den Gren, der baerer ham.
Hvis disse lykkelige Demokrater
kunde bevise den Sag, de procederer,
vilde de tage Livet af Demokratiet.
Hvis de Fattige er saa yderst demo-
raliserede, som de siger, vilde det
vaere af mere eller mindre praktisk
Interesse at forspge paa at heeve

22

deres Aand og Moral. Men een Ting
er sikkert: det vilde veere af en gan-
ske utvivlsom praktisk Interesse at
bergve dem alle politiske Rettig-
heder. Hvis en Mand, som bor i en
ussel Eet--Veerelses Lejlighed, ikke
kan afgive en god Stemme til Valg-
urnen, saa er det let og hurtigt gjort
at slutte, at det er bedre, om han slet
ingen Stemme afgiver. Den hersk-
ende Klasse kan ikke uden god
Grund sige: , Det vil tage os nogen
Tid at faa bygget bedre Arbejder-
boliger. Men hvis han er det plumpe,
dyriske Menneske, Du siger, at han
er, saa vil det ikke vare leenge for
ham at gdeleegge Landet i Bund og
Grund. Derfor vil vi rette os efter det
Vink, I har givet os, og vi vil ikke
give ham nogen Chance for at gore
det.” Det kan ikke veere anderledes,
end at jeg maa more mig, saa det
ligefrem gor ondt, naar jeg tvinges til
at leegge Meerke til den Maade, paa
hvilken den alvorlige Socialist med
Flid og Umage leegger Grundstenene
til Aristokratiets Samfundsmagt, idet
han med kaelne Ord udbreder sig om
de Fattiges aabenlyse Uduelighed til
at overtage politiske Rettigheder og
politisk Magt. Det virker paa mig,
som om jeg hgrte en Person ved en
Middag gere Undskyldning for, at
han ikke er medt i Selskabsdragt,
men Sagen er den, at han nylig er
blevet beruset, at han har den slette
Vane at tage sine Kleeder af paa

-

Gaden, og oven i Kgbet er han lgs-
ladt og har lige nylig sluppet Feeng-
selsuniformen. Man foler, at Vearten,
hvad Qjeblik det skal veere, kan falde
ind med en Bemeerkning, sigtende
til, at hvis det virkelig er saa galt,
som han siger, saa behgvede han
aldeles ikke at vaere kommet.
Saaledes ligger Sagen jo netop, naar
vore Socialister med straalende
Ansigter beviser, at de Fattige, efter
de sgnderknusende Erfaringer, som
foreligger, ikke, sandelig ikke, er
veerdige til Tillid. Naar som helst kan
de Rige ventes at ville sige: ,Ja, ja da,
saa tror vi dem heller ikke”, og at
ville slaa Dgren i med et Skrald. Paa
Grundlag af den Opfattelse af Arve-
lighed og Omgivelsernes Dannelse af
den menneskelige Karakter, som
moderne radikale og demokratiske
Biologer og Sociologer legger for
Dagen, stiller Aristokratiets og Oli-
garkiets Sag sig paa en Maade, der
gaar til Overbevisningens Marv og
Ben. Hvis rene Hjem og ren Luft
skaber rene Sjeele, hvad kan da siges
imod at give Magten (i alt Fald for
Ujeblikket) til dem, der har den rene
Luft. Hvis bedre Livsbetingelser kan
gore de Fattige mere skikkede til at
styre sig selv, hvorfor skulde da de
bedre Livsbetingelser ikke allerede
gore de Rige bedre skikkede til at
styre de Fattige? Saadan som Om-
givelsernes Betydning almindeligvis
inddrages i den demokratiske Bevis-

forelse, kan der slet ikke opstaa Tvivl
i den Sag: den velhavende Klasse
maa ligefrem blive Fortroppen i al
Fremrykning imod det radikale og
socialistiske Utopia.

Er der oyerhovedet noget Svar paa
den Paastand, at de, som har de mest
komfortable Betingelser i Livet, efter
al Sandsynlighed vil vare vore
bedste politiske Forere? Er der noget
Svar at give paa det Argument, at de,
som har indaandet den rene Luft, er
de Bedste og derfor ber treeffe Be-
stemmelser paa deres Vegne, som
har indaandet den slette Luft? Saa
vidt jeg veed, er der kun eet Svar, og
det er Kristendommen, som giver
det Svar. Kun den kristne Kirke kan
tilbyde en virkelig forstandig Ind-
vending mod en Bevisforelse, fra
hvilken der maa sluttes til en absolut
Tillid og Fortrestning til de Rige. For
Kristendommen har nemlig fra
Begyndelsen haevdet, at Faren
ingenlunde laa i Menneskets Om-
givelser, men i Mennesket selv.
Fremdeles har Kristendommen
haevdet, at hvis vi endelig skal tale
om Omgivelser, da er de mest be-
hagelige og komfortable Omgivelser
ubetinget de farligste Omgivelser.
Jeg ved, at de mest moderne Fabrik-
ker har veeret virkelig alvorligt be-
skeeftiget med at producere ganske
abnormt store Naalegjne. Jeg ved
ogsaa, at de mest fremskredne Bio-
loger har veeret ganske seerlig ivrige

23



for at opdage en meget lille Kamel.
Men hvis vi tenker os Kamelen re-
duceret til den mindste Kamel, der
kan veere, eller Naalegjet aabnet til
det storste Omfang, der kan reali-
seres, — hvis vi med andre Ord gaar
ud fra, at Kristi Ord har betydet det
mindste, de overhovedet maatte
veere i Stand til at betyde, saa maatte
Hans Ord i det allerringeste betyde,
at Sandsynligheden ikke taler for, at
rige Mennesker er i moralsk Hen-
seende tillidindgydende. Selv den
opspeedte Kristendom er endnu hed
nok til at koge hele det moderne
Samfund til Las og Trevl. Opfyldel-
sen af Kirkens Minimumsfordring
vilde veere et dedbringende Ult-
matum til denne Verden, vi lever i.
For hele den moderne Verden hviler
i Bund og Grund paa den Forudseet-
ning, ikke, at de Rige er nedvendige
(et Standpunkt, som der kan siges
noget til Forsvar for), men at de er
veerd at have Tillid til, et Stand-
punkt, som (for et kristent Menne-
ske) er uantageligt. Ganske vist vil
Du, min Leeser, kere op ad Stolper
og ned ad Degre i alle Diskussioner,
som fores om Aviser, Aktieselskaber,
Truster, Bankraad, politiske Partier
og andre oligarkiske Indretninger,
med en Bevisforelse, som gaar ud
fra, at den Rige ikke kan bestikkes.
Men den simple Kendsgerning er, at
den Rige er bestukket — allerede er
bestukket. Kristendommen proce-

24

derer netop paa det Grundlag, at et
Menneske, hvis Liv afhenger af al
Slags Luksus og Livsbetingelsernes
Overflod, er et korrupt Menneske,
aandelig korrupt, politisk korrupt,
gkonomisk korrupt. Der er en ganske
bestemt Ting, som Kristus og alle
kristne hellige Meend og Kvinder har
sagt med en Slags vild Enstonighed;
og det er, at den Rige lgber en gan-
ske seerlig Risiko for moralsk at lide
Forlis. Det er ikke paa nogen paa-
viselig Maade ukristeligt at slaa de
Rige ihjel som Personer, der har
kreenket Retfeerdighedens aabenbare
Ideal. Det er ikke paaviseligt ukri-
steligt at krone de Rige som Sam-
fundets mest velegnede Herskere.
Det er ikke afgjort ukristeligt at gore
Oprer mod de Rige eller at under-
kaste sig de Rige. Men det er ganske
sikkert ukristeligt at have Tillid til
dem, at betragte dem som i moralsk
Henseende de Fattige overlegne. En
Kristen kan uden at komme i Strid
med sig selv sige: ,Jeg respekterer
den Mands Rang og Stilling i Sam-
fundet, skent han er bestukket.” Men
en Kristen kan ikke sige, hvad alle
moderne Mennesker siger baade
Morgen, Middag og Aften, at ,en
Mand, der indtager den Rang og
Stilling i Samfundet, vil aldrig tage
imod Bestikkelse.” For det hgrer med
til Kristentroen, at ethvert Menneske
i enhver Stilling kan afsleres som
havende taget imod Bestikkelse. Det

horer med til Kristentroen. Ved et
ganske kurigst Sammentraef herer
denne Mening ogsaa med til den
almindelige humane Histories mest
soleklare Leere. Naar Folk siger, at en
Mand ,i den Stilling” ikke kan veere
korrupt, er der ingen Grund til at
bringe Kristendommen ind i Diskus-
sionen. Var Lord Bacon og Griffen-
feld Tallerkenvaskere? Var Alberti
og Gliickstadt Pengepostbude?
Ogsaa i det bedste Utopia maa vi
veere forberedt paa, at en hvilken
som helst Mand til enhver Tid og i
enhver Stilling kan moralsk ned-
vaerdige sig og falde, og seerlig for
vort eget Vedkommende ber vi altid
vaere beteenkt paa vort eget Fald fra
den Stilling, vi i dette Jjeblik be-
kleeder.

N/
A X4

Hvor meget Bleek er der ikke blevet
anvendt af slgje, sentimentale Jour-
nalister paa at vise, at der er et aan-
deligt Sleegtskab mellem Kristendom
og Demokrati, og det meste, som er
blevet sagt og skrevet, er neeppe saa
steerkt folt eller klart udtrykt, at det
kan tilbagevise den Kendsgerning, at
Kristendom og Demokrati ofte er
stedt sammen. Det Sted, hvor Kri-
stendom og Demokrati virkelig mg-
des og er Eet, ligger meget dybere,
end den almindelige Journalistik
aner eller ulejliger sig med at op-

dage. Den ganske seerlig ukristelige
Tanke er den, som Carlyle har
fremsat, at den Mand skal herske,
som faler, at han kan herske. Hvad
der saa end ellers er Kristendom,
denne Tanke er i alt Fald Hedenskab.
Hvis vor Tro indeholder Oplys-
ninger om politisk Regering (hvad
den muligvis gor), maa Oplysningen
gaa ud paa, at det Menneske skal
herske, som ikke feler, at han kan
det. Carlyle’s Helt vil muligvis sige:
+Jeg vil vere Konge.” Men den
kristne Helgen maa ngdvendigvis
sige: ,Nolo episcopari — jeg vil ikke
veere Biskop.” Hvis Kristendommens
store Paradoks kan udlegges, maa
det betyde, at vi skal tage Kronen i
vore Heender, og at vi skal gaa ud for
at afsgge alle Jordens Udmarker og
Afkroge, indtil vi finder en Mand,
som foler sig uskikket til at beere
Kronen. Carlyle tog ganske fejl. Vi
skal ikke krone den exceptionelle
Person, som ved, at han kan regere.
Vi skal hellere tage og krone den
meget mere exceptionelle Person,
som ved, at han ikke kan.
Demokratiet i Virksomhed kan for-
svares med to eller tre gode, vitale
Bevisgrunde, af hvilke vi her har
fremsat den ene. Stemmeretsmaski-
neriet er i og for sig ikke demokra-
tisk, skent det muligvis for Qjeblik-
ket ikke er let at virkeliggore en mere
enkel demokratisk Metode. Men og-
saa Stemmeretsmaskineriet er i sin

25



dybeste Grund kristeligt, nemlig i
den praktiske Forstand, at det reprae-
senterer et Forsgg paa at faa fat i
deres Mening, som vilde veere altfor
beskedne til selv at byde den frem.
Det er et mystisk Vovestykke, et
Forsgg paa at vise dem Tillid, som
ikke har Tillid til sig selv. Denne
Gaade er nu i strengeste Forstand
ejendommelig for Kristendommen.
Der er ikke virkelig Ydmyghed for-
bundet med Buddhisternes Selv-
fornaegtelse. Den blide Hindu er blid,
men han er ikke sagtmodig, ikke
ydmyg. Men der er i psykologisk
Forstand noget aegte kristent ved den
Tanke at soge efter de ubemaerkedes
Mening hellere end at gaa den lige
Vej, som alle og enhver vil fgle Trang
til at slaa ind paa, at spgrge om de
prominente Personers Mening.

Aristokratiet er ikke en Institu-
tion, men en Synd — i Alminde-
lighed en meget undskyldelig
Synd. Hvad man mener med
Aristokrati, er i Grunden blot det
naturlige Menneskes almindelige
Drift og Glidebaneflugt til en
Tilstand, hvor de meegtige og rige
Samfundspersoner prises og loves i
pompese Vendinger — alt i alt den
letteste og mest soleklare verdslige
Sag.

Det er kun eet af hundrede Svar,
som kan gives paa den grimme For-
vanskning, som i vor Tid er sket med
Ordet ,Kraft” eller ,Energi”, at de

26

raskest og tydeligst virkende Kraefter
og Energier er ogsaa de skrogbeligste
og de mest fglsomme. De hurtigste
Ting er ogsaa de blgdeste. En Fugl er
aktiv, fordi en Fugl er dunet. En Sten
er hjelpeles, fordi en Sten er haard.
Stenen maa ifglge sin Natur synke til
Bunds, fordi Haardhed er Svaghed.
Fuglen kan ifelge sin Natur stige til
Vejrs, fordi Skrebelighed er Kraft.
Ved fuldkommen Kraft er der en
Slags Lethed, en Overfladiskhed, en
Luftighed, som gor, at Kraften hold-
er sig svaeevende. Moderne Forskere,
som har gjort sig den mirakulgse
Historie til Speciale, har hgjtidelig
indremmet, at det er karakteristisk
for de store Helgener, at de besidder
en Kraft i Form af ,Opdrift”. De
kunde for den Sags Skyld straekke
sig endnu videre: det er karakteri-
stisk for de store, hellige Mennesker,
at de besidder en Mangel paa Tynge
i Sindet, som gerne kan udtrykkes
som Letsindighed. Engle kan flyve,
fordi de er i Stand til at tage let paa
sig selv. Det har altid veeret Kristen-
dommens Instinkt, og ganske serlig
har det veeret Instinktet i den kristne
Kunst. Husk, hvorledes Fra Angelico
fremstillede alle sine Engle, ikke blot
som Fugle, men naesten som Som-
merfugle. Husk, hvorledes den mest
alvorlige middelalderlige Kunst var
fyldt med Lys og flagrende Drap-
perier, af svaevende og kapriolerende
Fedder. Det var det eneste, som de

®e

moderne Preerafaelitter ikke kunde
efterligne hos de rigtige Preera-
faelitter. Burne-Jones kunde aldrig
opnaa den dybsindige Letmodighed,
som Middelalderen kendte og for-
stod at udtrykke. Paa de gamle mid-
delalderlige Malerier er Himlen over
hver enkelt Figur ligesom en blaa
eller guldgul Parasol. Hver eneste
Figur ser ud, som om den var parat
til at stige til Vejrs og sveeve ind i
Himlen. Tiggerens lasede Kjortel vil
baere ham oppe, ligesaa godt som
Englene vil blive baaret oppe af
deres straaledannede Svingfjer. Men
Kongerne i deres tunge, gyldne
Klaeder og Stormaendene i deres Pur-
purdragter vil ligesaa naturligt synke
og dale, for Stolthed kan ikke haeve
sig til Letmodighed. Stolthed er det
sleebende Draeg, som drager alle
Ting ned i en billig Hejtidelighed. Et
Menneske ,falder” i sorte Tanker,
men han heever sig op til en blaa
Himmel. Alvor er ingen Dyd. Det
vilde vaere et Keetteri, men et Keetteri
af en langt mere fornuftig Art, at
sige, at Alvor er en Last. Det er i
Virkeligheden en ,naturlig Tilbgje-
lighed, et Anlaeg eller en Forseelse,
som vi Mennesker har til at tage med
tung Veerdighed paa os selv, fordi
det er den letteste Ting at gore for os.
Det er meget lettere at skrive en god
ledende Artikel i Times end at skrive
en god Vittighed i Punch eller Strix.
For Hgjtidelighed er noget, der

ganske stille og naturligt udsvedes,
overalt hvor der er Mennesker, men
Latter kommer kun i Stand ved at
man foler Tyngden af Forestillingen
om sin egen Betydning og Veerdig-
hed og friger sig for den.

Nu er det Europas ejendommelige
Are, siden det har modtaget
Kristendommen, at alt imedens det
har opretholdt et Aristokrati, har det
dog altid dybest folt og behandlet
dette Aristokrati som en Svaghed, —
i Almindelighed som en Svaghed,
der maatte indremmes en Ret til at
eksistere. Hvis nogen maatte enske
at vurdere dette Forhold efter For-
tieneste, saa lad ham vende Kii-
stendommen Ryggen og opsege en
anden Livsanskuelses Atmosfeere.
Lad ham f. Eks. sammenligne de
europeeiske Samfundsklasser med
det indiske Kastevaesen. I Indien er
Aristokratiet anderledes uhyggeligt,
fordi det er langt mere intellektuelt.
Der foles det i ramme Alvor, at
Klassernes Rangstige gaar paa de
aandelige Verdier: at en Bager er
bedre end en Slagter i en uhaand-
gribelig og hellig Betydning. Men
ingen Kristendom, end ikke den
mest uvidende og bagvendte Kii-
stendom, har nogensinde antydet, at
en Greve skulde veere bedre end en
Hgker i en saadan hellig Betydning.
Ingen Kristendom, lad den veere nok
saa uvidende og forflgjen, har no-
gensinde antydet, at en Prins ikke

27




kunde ende blandt de Fordemte. I
det hedenske Samfund har der
muligvis veeret (det er noget, jeg ikke
ved) en eller anden alvorlig Forskel
af den Art paa den frie Mand og
Treellen. Men i det kristne Samfund
har vi altid betragtet en Gentleman
som en Slags Spgg, skent Historien
(ikke mindst Korstogenes) lerer os,
at han har erhvervet sig Ret til at
opfattes som en sardeles praktisk
Speg. Men vi i Europa tog aldrig i
Dybet af vort Hjerte Aristokratiet
rigtig alvorligt. Det er kun en
tilfeeldig ikke-europaeisk Fremmed,
hvem det kan Iykkes at tage
Aristokratiet alvorligt. Det er muligt
en ren patriotisk Forkeerlighed, men
jeg tror det alligevel ikke, at det
engelske Aristokrati forekommer
mig at veere ikke blot Typen paa et
Aristokrati, men i vor Tid alle
Aristokraters Blomst og Krone: det
har alle oligarkiske Dyder saavel
som Fejl. Det er dilettantisk, det er
elskveerdigt, det er modigt i mange
Retninger, — og det er noget, vi alle
kan se. Men det har yderligere en
stor Fortjeneste, som overgaar
endogsaa de neaevnte gode Egen-
skabers Fortjeneste. Denne sterste og
mest aabenbare Fortjeneste, som det
engelske Aristokrati kan tegne sig
for, er, at ingen vil vaere i Stand til at
gaa hen og tage det alvorligt.

\/
0’0

28

Kort at sige, jeg har langsomt, som
jeg plejer, stavet mig til Nedvendig-
heden, som bestaar for, at der i
Utopia maa findes en Lov, som gar
alle Lige, og, som det for er gaaet
mig, opdagede jeg, at Kristen-
dommen havde konstateret denne
Ngdvendighed for mig. Den ganske
Historie om mit Utopia er karak-
teriseret paa denne sgrgmuntre
Maade. Det gik mig bestandig
saadan: at jeg styrtede ud af min
Tegnestue med Planen ferdig til et
nyt Taarn og hver Gang opdagede, at
det var allerede anbragt og stod paa
Tagryggen, straalende i Solen, og
tusinde Aar gammelt. Uden at jeg
skal forfalde til Forfeengelighed af
den Grund, gik det mig saadan, at
der virkelig var et Jjeblik, da jeg
kunde have opfundet Agteskabs-
loftet ud af mit eget Hoved, men jeg
opdagede med et Suk, at det var
allerede blevet opfundet. Men
eftersom det vilde veere en altfor
lang Historie at vise, hvorledes min
egen Forestilling om Utopia Tomme
for Tomme, Kendsgerning for
Kendsgerning, ikke gjorde andet end
reproducere den Opfattelse, som er
ejendommelig for det Ny Jerusalem,
saa vil jeg tage netop dette ene
Eksempel: Agteskabet, som egnet til
at vise Sammentreaeffets Instinkt, ja,
jeg kan sige Sammentreeffets Kata-
strofe i det Hele taget.

Naar de Folk, som i Almindelighed
protesterer imod Socialismen, taler
om denne Laeres Umulighed er og
dens Indgreb i den menneskelige
Naturs Ejendommelighed, gor de sig
gerne skyldige i Miskendelse af en
betydningsfuld Forskel. I de moder-
ne Forestillinger om, hvorledes Sam-
fundet ber veere, er der nogle OUn-
sker, som det ikke vil veere muligt at
faa opfyldt. Men der er andre @n-
sker, som det ikke er rigtigt at gnske
opfyldt. At alle Mennesker engang
skal komme til at leve i lige smukke
Huse, er en Drem, som muligvis vil
gaa i Opfyldelse og muligvis ikke.
Men at alle Mennesker engang skal
komme til at leve i akkurat det
samme smukke Hus — det er ingen
Drem, det er en Febervildelse. At vi
skal naa saa vidt, at enhver Mand
elsker alle gamle Kvinder, er et Ideal,
som formodentlig neeppe vil blive
realiseret i sin Fuldsteendighed. Men
at enhver Mand skulde komme til at
omfatte alle gamle Kvinder med
ngjagtig de samme Folelser, han har
overfor sin egen Moder, det er ikke
blot et uopnaaeligt Ideal, men et
Ideal, som vi maa gnske aldrig bliver
virkeliggjort. Jeg ved ikke, om Lee-
seren er enig med mig med Hensyn
til disse Eksempler, men jeg vil naev-
ne et Eksempel, som altid har gjort
det dybeste Indtryk paa mig. Jeg
vilde aldrig kunne forestille mig eller
gaa ind paa en Fremtidsstat, som

ikke vil overlade mig den Frihed,
som for mig er den veerdifuldeste af
alle Friheder — Friheden til at binde
mig selv ved et Lgfte. Fuldsteendigt
Anarki vilde ikke blot gegre det u-
muligt at opretholde al Slags Dis-
ciplin og Troskab, det vilde ogsaa
ophaeve enhver Mulighed for at have
en Smule Morskab. Lad os tage et
ganske soleklart Eksempel: det vilde
aldrig veere veerd at veedde om
noget, hvis ikke Vaeddemaalet var
bindende. Oplesningen af ethvert
Kontraktforhold vilde ikke blot ede-
leegge Moralen, men spolere den
Forngjelse, som er ved Sport. Nu er
Sport og Veaeddemaal blot Menne-
skets oprindelige Drift til ZAventyr
og Vovestykker i forkreblede og
forvredne Skikkelser. Og det @ven-
tyrlige Livs Farer og Belgnninger,
dets Straffe og Lyksaligheder maa
veere virkelige, ellers er det @ven-
tyrlige Liv kun en uhaandgribelig, en
flygtende og hjertelps Febervildelse.
Hvis jeg veedder, saa maa jeg tvinges
til at betale, ellers er den ingen Veed-
demaalets Poesi. Hvis jeg udfordrer,
saa maa jeg tvinges til at slaas, ellers
er der ingen Udfordringens Poesi.
Hvis jeg hgjtideligt lover at veere tro,
saa maa jeg hjemfalde til For-
bandelse, hvis jeg ikke er tro, ellers
er der ingen Forngjelse ved at love.
Man kunde ikke engang faa et
Zventyr ud af en Mands Erfaringer,
hvis de gik ud paa, at han efter at

29




veere blevet slugt af en Hval kom til
at staa paa Toppen af Eiffeltaarnet,
eller hvis de gik ud paa, at han efter
at veere blevet forvandlet til en Frg
kunde begynde at te sig som en
Stork. Selv den mest eeventyrlige
Historie stiller nemlig ganske be-
stemte Krav om Virkelighed: det, der
kommer ud af Historien, maa ikke
kunne kaldes tilbage. Det kristne
Zgteskab er det store Eksempel paa
en virkelig og uigenkaldelig Kon-
klusion, og det er derfor, det er det
vigtigste Emne, Midtpunktet for
Interessen i al vor romantiske og
eventyrlige Digtekunst. Og det er
mit sidste Eksempel paa de Ting, jeg
vilde fordre og fordre paa en
kategorisk bydende Maade af ethvert
Samfundsparadis: jeg skulde fordre,
at jeg maa blive holdt fast ved min
Aftale, fordre, at mine Eder og

Forpligtelser bliver taget for Alvor.
Jeg skulde fordre, at Fremtidsstaten i
givet Fald vil haeevne min Zre paa
mig selv.

Alle de moderne Utopianere og
Fremtidsstatsmand blandt mine
Venner ser i Tvivl paa hinanden, for
deres inderste Haab er knyttet til
Oplgsningen af alle Baand. Men atter
her forekommer det mig, at jeg herer
ligesom et Slags Ekko, et Svar fra en
Verden paa den anden Side. Og
Stemmen siger: ,Du vil faa virkelige
Aventyr, naar Du ankommer til mit
Utopia, min Fremtidsstat. Men den
mest anstrengende Forpligtelse og
det drejeste Aventyr bestaar netop i
at ankomme til det Sted.”

PS>

KARE LASER

Stadig flere sender fcerre breve. Portoen mé& derfor hyppigere
justeres i opadgdende retning med det resultat, at et lille blad
som RE-FORMATIO fér markant egede udgifter til forsendelse. En
stor tak til alle, der er med til at sikre udgivelsen af bladet.

| nceste nummer scettes fokus p& gudstienestefornyelse. Bl.a. an-
meldes ,,Mgdet mellem himmel og jord — P& vandring gennem
gudstjenesten” af sogneprcest Flemming Baatz Kristensen, Sct.

Pauls Kirke, Aarhus.

30

KIRKE-AFTENER

Aftenerne afholdes i Hans Egedes Kirke, Vardegade 14, 2100 Kebenhavn @,
fortrinsvis hver den forste onsdag i maneden — saledes disponeret:
K1.17.30 Festlig messe i Kirken

KI.18.30 Spisning og derefter foredrag i menighedssalen

KI. 21.30 Completorium (aftenbgn) i Kirken

Onsdag d. 9. marts 2011
Askeonsdag
Foredrag: ,Faste” v/ pastor Bjern Hansen

Onsdag d. 6. april 2011
Midfaste
Foredrag: ,, Daben” v/ pastor Steen Sunesen

Onsdag d. 18. maj 2011
3. sandag efter paske
Foredrag: ,Skriftemalet”

Onsdag d. 22. juni 2011
Kristi Legems Fest
Foredrag: ,, Nadveren”

Datoer i efteraret 2011
7. september, 5. oktober, 2. november, 7. december

Faellesskabet Kirkelig Fornyelse, hgjkirkebevaegelsen i Danmark star for kirke-
aftenerne. De enkelte foredrag skal tjene til at belyse foreningens arbejdsgrund-

lag. Arbejdsgrundlaget kan ses pA www.kirkelig-fornyelse.dk

Kontaktperson:
Kirsten Jakobsen, tIf. 21 96 47 48

31



Symeon den Nye Teolog

»Gud skammede sig ikke ved at iklede sig ked af samme slags som dit;
hvorfor skulle du da skamme dig over at beere kad af samme slags som

Han?”

FRA PETER HALLDORFS , DET FADRENE OPHAV”

FORLAGET AROS udgav i 2002 en
dansk overscettelse af Peter Hall-
dorfs bog om 21 kirkefcedre under
titlen: ,,Det feedrene ophav.”

Den henleder opmcerksomheden
p& at der var cegte kristendom fil
mellem Paulus og Luther, noget
mager luthersk teologi i det 20.
arhundrede tenderede til at overse.
Ved at Icese kirkefcedrene eller
ved at lcese om dem, kan man f&
lukket op for en stgrre verden. Bo-
gens titel angiver p& én gang en
sammenhceng, som er god at ved-
kende sig, og giver plads til, at vi
selv skal forvalte arven, skriver
Niels Thomsen, tidligere rektor pé&
Prcestehgjskolen.

Klippet fra bogen bringes med
tilladelse fra forlaget. God lcese-
lyst. For farste gang — eller igen.

32

Symeon den Nye Teolog (949-1022)
Store tidsskifter kreever A&benbart
deres profeter. Saledes ogsa det for-
ste artusindeskifte. I en kirke, hvor
gudstjenestelivet var forstummet, og
troen var krympet til opfyldelsen af
visse pligter, gjorde reformatorer pa
stribe sig klar til indsats. Men den,
som skal forny det hardt medtagne,
ma selv lutres i diglen, inden han er
egnet til sit kald. Profetens vigtigste
— og eneste — forudsetning er et
rent hjerte.

900-tallet var bade i st og vest et
drhundrede med &ndelig forkalkning
i kristenheden. Klostrene, som leenge
havde veeret livsnerven i en svaekket
kirke, segnede nu under byrden af
deres egen velstand. Begnnen, klo-
strenes hovedbeskeftigelse, op-
levedes mest som en irriterende
afbrydelse i den daglige kommers.
Med munke, som afskyede askese,

og abbeder, som var mere erfarne i
politisk raenkespil end i &ndelig
vejledning, var klostrene blevet
spejle af tidsénden.

I Frankrig sa en andelig re-
formbeveaegelse dagens lys i
klosteret i Cluny, som kom til at
blive Europas andelige centrum
med Bernhard af Clairvaux som en
af sine store skikkelser. I Byzans,
den kristne verdens ostlige
metropol, optradte i slutningen af
900-tallet en ung &ndelig revo-
lutioneer, hvis indflydelse er lige s&
stor som de vigtigste kirkefaedres.
Han blev kendt som Symeon den
Nye Teolog.

At vere ,teolog” betyder i
kirkens forste artusinde erkendelse
af andelige indsigter, som kun kan
opnds gennem bgn og &ndelig
treening. I den ortodokse tradition
gennem alle tider er denne
haedersbetegnelse kun tilfaldet tre
personer: Evangelisten Johannes,
Jesu naermeste discipel, Gregor af
Nazianz i 300-tallet og som sagt
Symeon den Nye Teolog. At veere
teolog havde pa denne tid ikke
noget med akademiske sysler og
doktorgrader at gore. Teologen var
en kempe i bon, en gudhengiven
person, en Andens mand.

\/
0’0

VED OSTKYSTEN af Bosporus, det
smalle streede, som forbinder Sorte-
havet med Middelhavet, havde den
kristne verden haft sit centrum, lige
siden kejser Konstantin flyttede sin
hovedstad dertil i ar 330. Det var i
Konstantinopel og dens omegn,
samtlige oldkirkens syv store konci-
ler - med undtagelse af Efesus 431 -
fandt sted i drene mellem 325 og 787.
Byens stolthed var Hagia Sofia, kir-
ken, som var en arkitektonisk be-
drift, hvor greesk tanke var forenet
med romersk glans. I Konstantino-
pel, eller Byzans, var det politiske og
andelige liv bundet endnu tydeligere
sammen end i Rom. Kejser og patri-
ark havde samme interesser, de ap-
pellerede begge til folkets gunst. Det
var en kultur, hvor andeligt og
verdsligt levede i samme rum. De
andelige konjunkturer skiftede i ti-
dens lgb. Nedgangstider blev fulgt af
fornyet vitalitet. Dette skete ofte i
forbindelse med, at ,maeend” tradte
frem, profeter, som glodede af keer-
lighed til sandheden, og som forma-
nede kirken til at vende tilbage til sin
forste keerlighed.

[ det byzantinske rige havde
Kklostrene siden 300-tallet veeret puls-
slaget i det kirkelige liv. At tage
efterfelgelsen af Kristus alvorligt var
i den tidlige estkirke ensbetydende
med at blive munk eller nonne. I de
forste klostre brendte begnnens
lampe dag og nat, her forberedte

33




man sig til Himmeriget, og her blev
folkets d&ndelige ledere fostret.
Klostrene var habets forposter, byer
péd bjerget, gudstegn i en utryg
verden.

Men heller ikke klostrene og deres
munke og nonner var immune over
for tidens lokkerab. Serligt udsatte
var de klostre, som 14 omkring de
store byer. Da Symeon vokser op i
anden halvdel af 900-tallet, har seku-
lariseringen aedt sig langt inden for
klostermurene. Kejseren, som godt
vidste, hvor verdifuld klostrenes
stotte var, havde munkene i sin hule
hand ved hjeelp af smiger og rund-
héndede donationer. Biblioteker,
kunstskatte og andre veerdier blev
overfert til klostrenes ejendom. Mens
gudstjenestelivet korte videre i de
foreskrevne former, gik det andelige
liv i tomgang. Liturgien havde tabt
gejsten. Bennen gjorde ikke bod for
nogen synder. Den profetiske og
andelige rolle, som munkene havde
spillet inden for kirken, og som
havde veeret klostrenes berettigelse,
var erstattet af en minimalistisk kri-
stendom: der hvor man engang
havde haft mest mulig tro, nejedes
man nu med mindst mulig.

Tiden var moden for en ny profet,
og i det skjulte var der ogs& menn-
esker, som leenge havde bedt og
ventet. Da Symeon nu trddte frem,
vendte han sin kritik mod hele det
kirkelige etablissement. Den ensom-

34

me profet udfordrede den tunge
institution. Og Symeons eneste re-
kommandationsbrev var hans egen
erfaring; han vidnede om en d&b i
And og lys.

I en situation, hvor klosterbgnnen
med et udtryk af den ortodokse aerke-
biskop og Symeon-kender Basile
Krivochéine er forvandlet il et
Jliturgisk spektakel”, tradte en per-
son nu frem med et budskab, som
sved som salt og smagte som hon-
ning. Selv ramt talte Symeon til
munkene om en anden dab, en dab i
Helligénden. Uden den ville alt, hvad
de tidligere havde gjort, breende som
hg pa Herrens dag.

\/
0’0

SYMEON KOM fra provinsen Gala-
tien i Lilleasien, hvor han blev fodt
ar 949. Hans foreeldre tilhgrte det
byzantinske aristokrati og var nzare
allierede med det kejserlige dynasti,
som i 900-tallet gav det byzantinske
rige en af dets storste blomstringsti-
der med fred og voksende velstand.
For Symeon var fyldt 12 ar blev han
sendt til Konstantinopel til hgjere
studier. Mange havde allerede lagt
merke til drengens uszdvanlige
begavelse, og i hovedstaden pébe-
gyndte han vejen mod tidens hgjeste
uddannelse. For de udvalgte ventede
der i det fjerne et embede i kejserens
tjeneste.

Men i teenageren Symeon boblede
allerede en hemmelig leengsel. Han
fik sveert ved at koncentrere sig om
studierne, og han betroede sine ven-
ner, at han sggte ,en hellig mand”,
ved hvis fgdder hans indre kunne
finde hvile. Der findes ingen hellige
mend i vore dage, blev der svaret.
Men Symeon lod sig ikke ngje med
det. ,Jeg var endnu ikke sikker p3, at
de havde ret.”

Da han er 14 ar, krydses hans livs-
vej af den person, han har bedt om at
komme til at mgde. Det bliver et
sammentreef, som far uanede kon-
sekvenser. Symeon presenteres for
Symeon af Studion, en aldre munk
fra det bergmte Studionkloster i
Konstantinopel. Denne begynder at
vejlede ham i ben og doserer pas-
sende andelig litteratur, som Symeon
skal leese. Symeon bliver sa optaget
af dette, at han afbryder sine studier
og straks omtaler sin interesse for at
ga i kloster. Men hans sjeleserger,
den eldre Symeon, er klog og fra-
rdder ham at gore det. En beslutning
om at g& i kloster kreever lang og
omhyggelig forberedelse. Det kom til
at vare neesten 24 &r, inden Symeon
var parat til at indtreede i kloster-
livet. Men nu havde han fundet en
vejleder - et trae, under hvis krone
han kunne sla rod.

De folgende ar arbejdede Symeon
som forstander for et bofellesskab.
En periode bekleedte han ogséa

embedet som senator. Al den gvrige
tid viede han til at fordybe sig i sit
andelige liv. Aftnerne tilbragte han i
ben, ofte til langt ud pa natten, ikke
sjeldent under térer. Mens han
udged sit hjerte for Gud, bad han
ham om &bne gjne. Hans indre
breendte af leengsel efter at f& mulig-
hed for at leve det liv, som han s&
hos sine yndlingsforfattere i den
asketiske litteratur: Markus Eremit-
ten og Diadokos af Photike.

Det var en ben, som efterspurgte et
svar ud over det seedvanlige.

\/

¢
SOM 20-ARIG oplever Symeon et
dndeligt gennembrud - ,mens jeg
stadig levede midt i byen og passede
et almindeligt arbejde.” En aften, da
han sin sedvane tro soger Gud og
beder om forbarmelse, overveeldes
han pludselig af Helligdnden. Et
steerkt lys fylder hele rummet, og
han oplever, hvordan tid og rum
overskrides. Hele hans veasen gen-
nemstremmes af varme og lys. Alt
ses i et forklaret lys. Nu er det ikke
leengere kun térer, der stremmer fra
hans gjne, han fyl-des af en ubeskri-
velig glaede.

Ved midnat gér han i seng som i en
andelig rus. Kort tid efter vakkes
han af kirkeklokkerne, som ringede
til matutin, den natlige tideben, og
Symeon stod som sadvanlig op for

35




at deltage uden at skaenke en tanke,
at han knap havde sovet den nat.

Gennem sin ,andsdab” lindede
Symeon pa deren til en skgnnere
verden. Dog kom den sterke
oplevelse ikke til at sette punktum
for hans kamp mod begeeret. Meget
kan erhverves hurtigt, men ikke et
helligt liv. Den mest overveeldende
andelige oplevelse kan styrke livet
og justere kursen, men en fast
karakter stobt i et stykke dannes ikke
over en nat. Vejen til det udelte
hjerte er lang. Meget lang.

For Symeon kom det til i endnu
mange dr at belge frem og tilbage.
Sorgen over et splittet sind og over,
hvor let han faldt tilbage i gamle
vaner, plagede ham. Han lider under
sit delte hjerte. Men gennem regel-
maessig kontakt med sin &ndelige
fader, Symeon af Studion, far han
stotte til sin fortsatte vandring pa
helligelsens vej. Symeon fortzller
gerne, at det var Symeon af Studions
forbgnner, som forte til, at Gud til
sidst fik ham i sit faste greb. Da
Symeon er 27 ar gammel og efter
fornyet overvejelse, indtreeder han i
Studionklosteret. Han vandrer taet
sammen med sin andelige fader -
ganske bogstaveligt — og optrapper den
andelige treening. I Symeons ferste tid
som munk deler de to klostercelle.

Symeons tillid til sin vejleder var
fuldsteendig. Symeon af Studion var
en almindelig munk, ikke preesteviet,

36

men erfaren i livet med Gud. Om
den skriftefader, man holdt sig til,
var preesteviet eller ikke, var for
Symeon af underordnet betydning.
Afggrende var, om skriftefaderen
levede et rigt andeligt liv.

Symeon betonede ofte den &ndelige
vejlednings uomtvistelige veerdi for
den kristne. I en hymne opfordrer
han til trofasthed mod den andelige
leerefader:

Lyt kun til din dndelige faders rid,
soar ham i ydmyghed,

fremleeg dine tanker for ham

som for Gud, skjul intet,

end ikke den ubetydeligste fristelse,
gor intet uden hans rdd.

\/
0’0

[ STUDIONKLOSTERET fik Sy-
meons entré dnderne til at végne.
Den unge novice, som var kompro-
misles i sin hengivelse, blev snart en
torn i gjet pa de slappe munke. Her
var én, som ikke teenkte pa at ngjes
med at felge ritualet; hvis man ikke
viste tegn pa et liv i Anden, hjalp det
ikke med en aldrig s& menstervaer-
dig liturgi, mente Symeon. Hans til-
stedeverelse skabte snart uro i ge-
ledderne, og efter nogle maneder
bad abbeden ham om at forlade klo-
steret.

Hans andelige fader tog ham da
med sig til et kloster lige uden for
Konstantinopel. Det var ikke et
hvilket som helst kloster. Sankt
Mamas var et kloster, hvor deka-
dencen var veerre end andre steder.
Det dndelige liv 1a i ruiner. Klosteret
var blevet et tilflugtssted for verds-
lige munke, ,en gravplads for de
mange dede”, som Niketas, Symeon
den Nye Teologs biografiskriver, ud-
trykker det. Her efterlod den gamle
Symeon sin unge novice og vendte
selv tilbage til Studionklosteret. Den
unge Symeon stod nu over for sin
ilddab.

Symeon vandt snart munkenes
modvillige respekt gennem sin ra-
dikale askese og sit breendende bons-
liv. I lgbet af tre ar blev han indviet
til munk, ordineret til praest og valgt
som klosterets abbed. Han var 31 &r
0g pa teersklen til sin livsopgave. Her
kom han til at tilbringe 25 4r. I lgbet
af denne tid blev Sankt Mama for-
vandlet til et mensterkloster, bygget
pa evangeliets og oldkirkens model
for kristent discipelskab. Rygtet om
Symeon spredes til langt uden for
Konstantinopel, og fra alle steder
stremmede nye munke til for at lade
sig vejlede af den hengivne abbed.

Symeon lod ikke sine munke
springe over, hvor geerdet var
lavest. Intet mindre end et liv, som
bar tydelige spor af Helligandens
neerveer, var malet. Den vej, han

viste andre, havde han selv géet.
Med sine egne erfaringer som
kompas, vejledte han sine munke
ind i Andens liv.

Ligesom evangelisten Johannes
udmeerker Symeon sig ved sin
steerke personlige og ligefremme
made at tale om Gud pa. Han gser
ud af sin egen erfaring, deler ud af
sit inderste, og lader sit eget liv veere
demonstrationseksempel. I en &nde-
lig udmagret kirke drager han sine
tilhgrere ind i sine mest intime
erfaringer af Gud. Virkeligheden i
Kristus blev fremstillet for deres
gjne: i Symeon sa de, herte de og
troede.

Nér Symeon legitimerer sig med
sine egne andelige erfaringer, er det
pé linje med hans syn p& kristent
lederskab: kun den, der selv har
smagt Gud, kan med frimodighed
indbyde andre til Herrens bord. Kun
den, der er fyldt med Hellignd, er
egnet til at vejlede andre. Da Symeon
engang fik spgrgsmalet, om munke,
som ikke var preesteviede, havde ret
til at ,binde og lese”, det vil sige tage
imod skrifte og tilsige absolution,
svarede han, at der kun er en ting,
der kvalificerer nogen til dette: at
han er bevidst om Andens neerver i
sit eget liv. Den, som er fyldt af
Helligénden, praest eller ej, kan mod-
tage skrifte og give syndsforladelse i
Jesu navn. Den, som mangler denne
andelige bevidsthed — om han s er

37




biskop eller patriark — ber ikke
befatte sig med den slags, mente
Symeon.

\/
0‘0

KAN MAN HAVE Helligdnden
uden at veere bevidst om det?

Spergsmalet er antydet allerede i
Apostlenes Gerninger, hvor Paulus
er pa besgg hos de kristne i Efesus:
»Fik I Helliganden, da 1 kom tl
tro?” (Ap G 19,2).

For Symeon, som er en af
Helligandens sterste teologer igen-
nem tiderne, er dette et kerne-
spergsmal. Det var en almindelig
opfattelse pa denne tid, at det ikke
leengere var muligt at erfare Hellig-
anden pa samme direkte made som i
tiden for Apostlenes Gerninger. Man
vaernede forpligtende traditioner,
men sagde ,det er umuligt, det er
umuligt”, s& snart nogen antydede,
at det skulle vaere muligt at erfare
Helligdnden som i urkirken. For
Symeon var det det verste keetteri.
Og at pasta, at det ikke gik an at
afgere, om man havde Helliginden
eller ej, var bare en made at forsvare
den é&ndelige slaphed p&: man var jo
debt en gang for alle og havde i
dében modtaget Helliginden — det
var vel tilstraekkeligt? 1 en af
Symeons mest bergmte hymner
hedder det:

38

Kom ikke og sig, at det er umuligt
at opfyldes af Guds And.

Kom ikke og sig, at det er muligt
at blive hel uden Ham.

Kom ikke og sig, at man kan veere
fyldt af Ham uden at maerke det.

Kom ikke og sig, at Gud ikke
dbenbarer sig selv for mennesker.
Kom ikke og sig, at mennesket ikke
kan se det guddommelige lys,

eller

at det skulle vaere umuligt i vor tid.

Symeons sterke betoning af en
,anden dab”, en personlig og bevidst
dab med Helligdnden, vundet gen-
nem omvendelse og ledsaget af tarer,
ma forstds pa baggrund af, at han
levede i en kristen kultur med en
udbredt nominalisme: i 900-tallets
Konstantinopel var alle kristne af
navn, og for mange var der ikke me-
get mere. Man debte sine bgrn, som
traditionen forlangte; men det &nde-
lige livs virkelighed var en fremmed
verden for de fleste. At henvise til sin
forste dab var derfor ikke nok, haev-
dede Symeon. Det afggrende var, om
livet vidnede om Helligdndens neer-
veer — i den kristnes eget hjerte og
udadetil for verden. ,, Kom ikke og sig,
at man kan have Helligdinden uden
at veere bevidst om det,” repeterer
han igen og igen og formaner sine
munke til gennem askese og ben at
soge Andens opfyldelse.

Néar Symeon taler om ,&ndsdab”
eller en ,anden d&b” — , tarernes
dab”, som han ofte kalder den —
indtager han et standpunkt, som
ikke er wualmindeligt hos kirke-
feedrene i @st. Samtidig gar han
leengere end de fleste: denne anden
dadb er vigtigere end den forste.
Symeon beskriver den anden d&b
som den fuldkomne virkeliggorelse i
menneskets liv af den forste déb.

Dermed handler det ikke om to
forskellige slags déb i egentlig be-
tydning; ,,andsdédben” abner sluserne
i menneskets indre for det veeld af
levende vand, som er Helligdnden i
vores inderste dyb. Vores mal findes
skjult allerede fra begyndelsen. Men
for at ikleedningen af Kristus i ddben
skal konkretiseres i et liv, som spejler
Kristus, mé Helligdnden opfylde
hele menneskets liv. Og vi kan altid
fa mere andsfylde, end vi har i hvert
givet gjeblik!

Symeons ,anden dab” har store
ligheder med ,andsdaben” i 1900-
tallets pinsebevaegelse. Men der er
ogséd en vigtig forskel: mens ,&nds-
daben” i moderne karismatiske mil-
joer ofte er fremstillet som en serlig
~nadeserfaring” ud over genfedelsen
og daben og fulgt af visse tegn,
hvoraf tungetalen er det mest
kendte, mgder vi hos Symeon den
Nye Teolog et mere dynamisk syn.
En ,dab i Helliganden” var for ham
ensbetydende med en é&ndelig op-

vagnen i den kristnes liv, en
fornyelse af det en gang givne. Det
kunne beskrives som en ,gen-
fadelse” hos den, som ganske vist
bar etiket som kristen og var blevet
debt som barn, men i hvis liv Gud
aldrig var blevet rigtig virkelig.

Symeon skriver: ,Nar nogen
pludselig lgfter sit blik og ser hele
skaberveerket pa en made, han aldrig
har gjort det for, fyldes han af
undren og bryder ud i grdd, uden
ydre pévirkninger og fri for al angst.
Tarerne renser ham, de gen-
nemskyller ham i en anden dab, den
dédb, som vor Herre taler om i
evangelierne, nar han siger den, der
tkke bliver fodt af vand og dnd, kan ikke
komme ind i Guds rige (Joh 3,5). Igen
siger han I md fodes ovenfra (anden
overseettelsesmulighed i Joh 3,3). Nar
han siger fedes ovenfra, mener han
fodes af Anden.” Hvordan opnar
man dette fornyende og maerkbare
feellesskab med Gud? Hvad er vejen
til Helligandens opfyldelse?

I samme and som Gregor af
Nazianz praediker Symeon en ,néa-
dens orden” med fire led: guds-
frygten, som ferer til lydighed, som
igen forer til renselse, som belennes
med oplysning. Andens gaver kan
ikke fortjenes, men livet behgver for-
beredelse for at kunne blive beboet af
Anden.

Hvad angér , ydre tegn” er tarerne
de vigtigste for Symeon. Men han

39




taler ogsa gentagne gange om ,lys-
visioner” - lyset er det vigtigste sym-
bol for det guddommelige hos Sy-
meon - og andre oplevelser, som kan
udtrykke sig i tungetale og andre ka-
rismatiske feenomener: ,En person,
som i sit indre fyldes af et Andens
lys, han ikke forméar at udholde,
falder til jorden: han raber og graeder
af forfeerdelse og stor frygt, for han
oplever noget, som overgar alt skabt,
alt hvad man kan teenke og forestille
sig. Han bliver, som om hele hans
indre var sat i brand: gennemtraengt
af ild og ude af stand til at udholde
den forteerende ild er han ude af sig
selv og uden for egen kontrol. Og
selvom han uopherligt feelder tarer,
som skaenker ham en vis lindring, s&
teendes hans lengsels ild af endnu
voldsommere luer. Han greeder sta-
dig heftigere, og renset af tarernes
strem strdler han som solen med
stadig storre klarhed.”

Andsopfyldelsen - eller oplys-
ningen - har hos Symeon den Nye
Teolog et klart mal: menneskets
forvandling til at ligne Gud. Gud-
dommeliggerelsen er Symeons vig-
tige tema, hans livs budskab. Derfor
den steerke fremheevelse af et liv i
Helligdnden; kun Guds And kan
forvandle mennesket til ,et og sam-
me afbillede”, gore det ,delagtig i
guddommelig natur.”

Symeons budskab er enkelt og en-
tydigt: at indgd i feellesskab med

40

Gud er muligt allerede her p& jorden.
Deren til Guds brudekammer, hvor
mennesket forenes med Herren som
brudgommen med bruden, er
efterfolgelse af Kristus. Neglen er
Helliganden.

At ,Gud blev menneske, for at
mennesket skal blive gud”, er for
kirkefeedrene evangeliets hovedsum.
Hos Symeon den Nye Teolog nar
denne tanke sine mest svimlende
dybder. 1 en af sine hymner til
Helligénden, skriver Symeon:

Jeg takker dig for at du,
guddommelige Veeren
over al anden veeren,

er blevet til en dnd
sammen med mig - uden
sammenblanding og

uden at forandres

og for at du er blevet

alt i alt for mig:
uudsigelig neering;

givet for intet,

som et veeld

fra min sjeels leber,
rigeligt strommende ud
fra mit hjertes kilde,

du strilende klarhed,

som glaeder mig

0g beskytter mig

og tilintetgor deemonerne,
du renhed, som renser mig
fra hver urenhed

gennem de stadig flydende tdrer,
som dit naerveer forlener
til dem, du besoger.

AT FEJRE GUDSTJENESTE sammen
med Symeon er at gribes af svimmel-
hed. Og dog: her er der ikke nogen
overmodig forveksling, som om Gud
og menneske var af samme art. Hel-
ler ikke den mindste antydning af
sammenblanding, som om frelse var
at blive slugt af den store guddom-
melige veeren. Gud forbliver efter sin
natur utilgeengelig for mennesket, og
mennesket ophgrer aldrig med at
veere menneske. Men gennem det
uherte - at Gud blev menneske - kan
vi erfare en s varm omfavnelse af
det guddommelige, et fellesskab
med Gud sé intimt, at det kan beskri-
ves som at ,blive guddommelig-
gjort”. Det steerkeste billede af denne
erfaring er i Bibelen hentet fra man-
dens forening med kvinden i aegte-
skabet: som de to bliver et ked, sa-
dan bliver mennesket i Kristus - gen-
nem Helliganden - en dnd med Her-
ren.

For Symeon var dette mere end
billedsprog, mere end symbolik og
sken poesi. Feellesskabet med Gud er
virkeligt, handgribeligt og person-
ligt. Det er muligt at erfare som en
delagtighed i Gud. Med fast ud-
gangspunkt i inkarnationens myste-
rium gennemfgrer Symeon sin my-
stik: hvis Guds sen kunne meerke, at
han blev menneske, var det urime-
ligt, hvis ikke mennesket, ogsa fy-
sisk, skulle kunne fornemme enhed-
en med Gud.

Lyt nu, for dette under

er overvaeldende!

Vi bliver Kristi lemmer —

og Kristus bliver vore lemmier.
Kristus bliver min hdnd,
Kristus min elendige fod;

og jeg ulykkelige

bliver Kristi hdnd,

bliver Kristi fod!

Jeg rorer ved min hind,

og min hind

er helt og holdent Kristus,
eftersom Gud ikke kan skilles
Sfra sin guddommelighed

- glem aldrig det.

Jeg rarer ved min fod,

og se, den lyser som Den Andens.
Anklag mig ikke for bespottelse,
men dbn jer for denne virkelighed,
og hyld Kristus, som gor dig sddan.

\/
0’0

SJZALDENT BLIVER DET sé tydeligt
som hos Symeon den Nye Teolog, at
guddommeliggarelsen ikke er en
flugt fra det legemlige, og at den
heller ikke leder til kropsforagt. Nar
han lovsynger den guddommelige
keerlighed, er der i hymnerne en
kropslighed, som mé& have forekom-
met chokerende for mange af dem,

der herte ham. Der er langt til den
nyplatonistiske tradition, som i den

41




tidlige kirke fik mange til at fole
skam over legemet. ,,Gud skammede
sig ikke ved at iklede sig ked af
samme slags som dit; hvorfor skulle
du da skamme dig over at baere kod
af samme slags som Han? Nej, jeg
foler ingen skam, skabt som jeg er i
Guds billede.”

N/
A X4
OMKRING det forste artusindeskifte
var det kirkelige liv i det kristne By-
zans reduceret til en smuk, men tom
skal, et pragtfuld bygningsveerk
uden indre liv. Sekulariseringen om-
fattede dog ikke leeren og ceremoni-
erne. Ingen satte spgrgsmalstegn ved
de store kirkemgders beslutninger og
omhyggeligt udmejslede trosbeken-
delser. De Kklassiske liturgier blev
fulgt til punkt og prikke: alle vidste,
hvornér man skulle sta, bgje sig og
kneele under gudstjenesten; man vid-
ste, hvad man skulle bede, synge og
bekende. Men det var f&, for hvem
dette univers var en oplevet virkelig-
hed.

Gennem Symeon den Nye Teolog
tydeliggores ,den uundvigelige
spending, som i kristendommen
rdder mellem alle former for eta-
blerede institutioner og Andens
frihed”, skriver den ortodokse teolog
John Meyendorff. Da Symeon tradte
frem, breendende for sin sag, blev
han bade til hab og til trussel for sine

42

omgivelser. Som den personlige tros
profet udfordrede han den ledelse i
kirken, som vagede over punktlig-
heden, men forsgmte livet, samtidig
med at han gav hab og opmuntring
til alle dem, der lengtes efter den
dndelige virkelighed. Symeon er
evangelist og eksistentialist. Hvad
hjeelper det at tale sandt om Gud,
hvor man ikke lever i sandheden?
Hvad betyder det at kunne leese sine
bonner bade forfra og bagfra, hvis
man ikke beder i Anden?

Selv for en del af hans egne munke
i Sankt Mamas blev det for meget
med Symeons &ndelighed. I ar 995
forberedte en lille gruppe munke i
hemmelighed mytteri i klosteret. En
morgen midt under gudstjenesten
iscenesaetter de deres oprersforseg.
De truer Symeon og drager til pa-
triarken med en liste med anklager
mod deres abbed. Gennem sin en-
sidige betoning af det indre liv
havde Symeon forsemt formerne,
mente de. Patriarken lyttede ikke til
deres klager, men gav Symeon sin
fulde stotte. De munke, der havde
gjort oprer, blev demt til eksil, men
vendte senere tilbage efter indtreeng-
ende appel fra Symeon.

Efter denne haendelse blev Symeon
i yderligere to ar i klosteret. Ar 1005
trak han sig tilbage for at f& mere tid
til sit eget bensliv. De administrative
opgaver i det voksende kloster var
med arene blevet en besverlig
byrde, som optog stadig mere af

Symeons tid. Beslutningen om at
frasige sig rollen som klosterets leder
var uigenkaldelig; nu ville han alene
hengive sig til bgnnen.

Maske blev Symeon ogsd pavirket
til sin beslutning ved den konflikt
med det kirkelige hierarki, som var
kommet til gennem de senere &r.
Symeon var frygtles og uafhengig.
Han kunne &bent sammenligne de
leerde teologer med blinde menne-
sker, som diskuterer, om en vis ment
er af aedelt metal, uden nogensinde
selv at have set menten. De, der folte
sig ramt, havde svert ved at skjule
deres uvilje mod Symeon.

En af dem, der kraftigt misbilligede
abbeden i Sankt Mamasklosteret, var
den ledende erkebiskop Stefan, som
desuden var radgiver for patriarken.
Denne havde gjort alt, hvad han
kunne, for at begraense Symeons
indflydelse og sprede mistro til hans
person. Symeon, som med Aarene
havde faet en steerk position blandt
folket i Konstantinopel, blev forfulgt
offentligt af Stefan og beskyldt for
afgerende fejltagelser i sin teologi.

Det hele kulminerede i et mode
mellem de to i patriarkens palads.
Efter forst at have smigret Symeon
for hans teologiske kunnen, beder
Stefan ham at svare pé spgrgsmalet
om, hvordan man skelner mellem
Faderen og Sennen. Er denne skel-
nen en begrebsdistinktion eller en
virkelig distinktion? Symeon, som

altid fastholdt den andelige erfar-
ing som vigtigere end den eksakte
terminologi, gér ikke i faelden. Han
pépeger, at Stefan i sin egenskab af
biskop selv burde kende svaret pa
det sporgsmal. Derefter beder han
om lov til at give sit eget syn pa
sagen i et brev.

Svaret kommer. I en lovsang til den
treenige Gud betoner Symeon
menneskets manglende evne til med
fornuften at traenge ind i Guds hem-
meligheder. Han afslutter sit brev
med en opfordring til Stefan om at
soge den andelige virkelighed i
stedet for at bruge sin tid pa raf-
finerede intellektuelle reesonne-
menter. Hvis ikke, risikerer han at
gore sig skyldig i blasfemi, advarer
Symeon.

Kontroversen mellem Stefan og
Symeon handlede om to forskellige
mader at se pa teologi pa. [ vest fik
den kort tid senere sin modsvarighed
i en hidsig duel mellem reformatoren
Bernhard af Clairvaux og akade-
mikeren Pierre Abélard. Det drejede
sig om et valg mellem to forskellige
veje, som fra middelalderen og frem
kom til at udgere en permanent
spending inden for kirken. I
serdeleshed i vest forte den til en
vidtreekkende dualisme mellem
tanke og hjerte, mellem bogstav og
and. En adskillelse, som i moderne
tid forte til dybtgdende splittelser
med gensidig foragt til folge. Nar

43




teologien serverer en tenkt Gud,
bliver det veerste muligt: ikke engang
der, hvor man skulle forvente det -
hos preesten - finder man vejledning
til medet med en virkelig Gud. Og
nar mystikken og vaekkelsen kapper
béndene til traditionen, forvilder
fornyelsen sig ud i sveermeriets over-
drev.

Det var altsd denne klgft, som blev
blotlagt i medet mellem Stefan og
Symeon i patriarkens palads for nee-
sten ngjagtig et tusinde ar siden: en
teenkt Gud stod over for en virkelig
Gud. Men Symeon, middelalderens
mest lysende ,, pinseven”, forlod ikke
kirken og den overleverede liturgi.
Han gik til angreb mod forfaldet.
Han opgav ikke den kirke, han el-
skede, men viede sit liv til at tylde de
stivnede strukturer med nyt liv. Han
bragte fornyelse, ikke gennem nye
pafund og nye ideer, men ved at
treenge dybt ned i det allerede givne.
Nar Symeon efterhdnden kom til at
blive kendt som ,den Nye Teolog”,
var det i erkendelse af, at han gav
begrebet teologi dets indhold af
skuen af Gud tilbage. Det var ogsd
den definition af teologi, som kir-
kefeedrene holdt sig til: “Den, som
beder i and og sandhed, er en teolog,
og teolog er den, som beder i &nd og
sandhed.”

\/
0‘0

44

STEFAN BLEV RASENDE over Sy-
meons svar og intensiverede nu sin
kampagne for at komme af med den
egensindige abbed. I ar 1009 lykke-
des det ham endelig at f4 ram pa
Symeon, selvom det nu var p4 et helt
andet punkt. Efter sin &ndelige fa-
ders ded var Symeon begyndt at
fejre en arlig hejtid til minde om Sy-
meon af Studion. Og da det skete
uden officiel godkendelse, sd Stefan
sin chance til at pavirke patriarken
og biskopperne til at fordemme Sy-
meon.

Hans list lykkedes, og en vinterdag
blev Symeon deporteret fra Konstan-
tinopel til en lille by ved Sortehavets
kyst. 1 sit folge havde han nogle
trofaste klosterbrodre, som fulgte
ham i eksilet. Sammen dannede de et
lille klosterfeellesskab i byen Palou-
tikon. Der levede Symeon resten af
sit liv indtil sin ded i ar 1022. Det til
trods for, at han kort tid efter sin
deportation fik genoprejsning fra
patriarken og tilmed blev tilbudt et
@®rkebispeembede i en sterre by.
Men han sagde nej. I stedet viede
han sine tilbageverende ar til et stille
liv i ben og andagt og andeligt for-
fatterskab. Det var i disse &r, han
skrev sine store hymner, et stykke
stralende andelig poesi, hvor
Symeon besynger den hellige Tre-
enighed og menneskets vej til gud-
dommeliggorelse.

E—eee W

I den mest beromte af bennerne,
den ben, som udger indledningen til
samlingen med de mange hymner,
hyldes Helliginden af den mand,
som hellere valgte solen og risikoen
for at breende op end det kelige liv i

skyggen: SIS

FASTETIDEN
Kirkens gamle 40 dages fastetid
begynder Askeonsdag (i ar d. 9.3).

Fra da af ber kristhe mennesker
Icegge en deemper pé visse ting i
deres liv og begynde at faste s&-
dan, som enhver evner det og be-
hgver det. Men at faste er ikke
nogen pdbudt lov, det er en gavn-
lig svelse, som vi indbydes til og
tilskyndes til at deltage i.

Og vi skal huske Herrens ord i
askeonsdags evangelium: ,Nar |
faster, skal | ikke g& med sgrgmo-
dig mine — men nér du faster, s&
salv dit hoved og vask dit ansigt” -
Matt 6,16-18.

Sognepreest Urban Schrader i RE-
FORMATIO 1. érgang nr. 5, fasten
1959.

Lees mere pG www.re-formatio.dk

Kom, sande lys.
Kom, evige liv.
Kom, skjulte mysterium.
Kom, navnlose skat.
Kom, ubeskrivelige virkelighed.
Kom, du, som overgir al forstand.
Kom, du almaegtige,
for du skaber uopherligt,
former pd ny og forandrer alt
efter din hellige vilje.
Kom, du usynlige,
som ingen kan berore.
Kom, for skent du aldrig forandres,
er du stadig i hvert gjeblik
i beveegelse i din helhed.
Skent du naermer dig os,
som er 1 helvede,
forbliver du hgjere end alle himle.
Kom, for dit navn fylder
vore hjerter med leengsel
og er altid pd vore leeber.
Dog kan vi ikke sige eller vide,
hvem du er,
Eller hvordan du er
1 dit inderste vaesen.
Kom, du ene, til os ensomme.
Kom, for du er den leengsel,
som findes i mig.
Kom, min dnd og mit liv.
Kom, min gleede og are,
min fryd uden ende.
Kom, Hellige And, o0g fyld os.

PG

45



KIRKEN UNDER ANGREB
— Landskonvent 2011

Sct. Pauls Kirke med menighedslokaler, Sct. Pauls Kirkeplads, 8000 Aarhus €

PROGRAM:
Kristi Himmelfartsdag den 2. juni 2011
KI. 14.30 Velkomst og laest messe v/sognepraest René Yde
Kl1.15.30 Kaffe
KI.16.00 ,Kirken under angreb indefra” v/Pastor Per Damgaard Pedersen
Kl.18.00 VESPER
Celebrant: Pastor em. Jan Bjerregaard
K1.19.15 Middag
Kl. 22.00 Completorium

Fredag den 3. juni 2011
KI. 09.00 FESTMESSE
Celebrant: Sognepreest Peter Osterby-Jorgensen
Diakon: Pastor Steen Sunesen
Subdiakon: Chr. Ankerstjerne Renneberg
Preedikant: Pastor em. Svend Erik Larsen
KI.10.30 Let morgenkaffe
KL 11.00 Generalkapitel ifglge vedtaegterne
KI.13.00 Tolvsang
KI.13.15 Frokost
Kl1.17.00 FESTVESPER MED PROCESSION
Celebrant: Sognepreest Bjgrn Hansen.
Preaedikant: Pastor René Yde
KI. 18.00 Middag
Kl1. 20.00 ,Kirken under angreb udefra” v/ sognepraest Christian Langballe
KI. 22.00 Completorium

46

—

Lerdag den 4. juni 2011
KI.10.00 FESTMESSE
Celebrant: Sognepraest Peter Osterby-Jergensen
Diakon: Pastor Steen Sunesen
Subdiakon: Chr. Ankerstjerne Rgnneberg,
Preedikant: Pastor em. H. O. Okkels
KI. 11.15 Almindeligt samveer, hvorunder der serveres et glas vin
KI. 12.00 Tolvsang
K1.12.30 Frokost
K1.13.30 ,Og dedsrigets porte skal aldrig fa magt over den” v/sognepreest
Peter Dsterby-Jergensen
KI1.15.30 Afslutning

PRAKTISKE OPLYSNINGER

Konventsafgift: Kr. 200,- for hele landskonventet.

For enkelte foredrag betales kr. 75,-. Der er 50 % rabat for studenter.
Overnatning ma hver enkelt selv sgrge for.

Tilmelding til méltider sker senest den 26. maj 2011 til pastor Steen Sunesen,
Kalmargade 41, st. tv., 8200 Aarhus N. TIf. 86 10 83 48 el. mobil 30 31 97 62,
kasserer@kirkelig-fornyelse.dk

Priser for maltider:

IMOTGETIIA 551 s0ssssssssmss53msrs5mma55m55 555 aR55 Shamnanmananoss nsassaosessmesssnsnracsanne 15,00 kr
FIOKOSE ..ottt et e e 45,00 kr
MiAAAG.....ceveeeiecieieiceieeee et 150,00 kr.*
Konventsafgift .............ccccoeviiiniiiiniienense e 200,00 kr.

Drikkevarer kan kebes. Kaffe 10 kr.
Anmeldelse til maltider er bindende.
*) Ret til zendringer forbeholdes, da prisen vil athzenge af deltagerantallet.

47



Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand
Pastor em. Olav Fog, Johs. P. Serensens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg, tIf. 86 53 80 08

@vrige bestyrelsesmedlemmer

Personalechef, cand. jur. Chr. Ankerstierne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, Frederiksberg, tif. 36 45 84 04
Sogneprcest René Mgller Yde, Hékkévegen 1, 7790 Malm, Norge, tlf. + 47 97 50 42 65

Pastor em. Jan Bjerregaard, Drosselvej 8, 6740 Bramming

Stud. Theol. Peter E. Nissen, Dronningensgade 87,1, 5000 Odense C

Fr. Kirsten Jakobsen. Hulgérdsvej 13, 2400 Kgbenhavn NV

Kasserer

Pastor Steen Sunesen, Kalmargade 41, st. tv., 8200 Aarhus N, tIf. + 45 30 31 97 62

Adressecendringer meddeles kassereren, gerne pé: kasserer@kirkelig-fornyelse.dk
Bankforbindelse

Danske Bank, reg.nr. 1551 konto 2 08 81 42. Gaver modtages med tak.

NB! Ved overfersel fra udlandet: SWIFT-BIC: DABADKKK, IBAN: DK25 3000 0002 0881 42
Redakter af RE-FORMATIO

Pastor Steen Sunesen. Artikler m.m. sendes til: redaktion@re-formatio.dk

Abonnement & medlemskab

Re-formatio koster 190,- érligt i abonnement og Igber indtil det opsiges skriftligt.
Medlemskab af FKF incl. abn. 290,- arligt.

RE-FORMATIO’s Forlag

Pastor em. Olav Fog, se ovenfor.

RE-FORMATIO ARGANG 53 FEBRUAR 2011/1

Herre, vis mig din vej
Steen Sunesen, Aarhus 2

Den evige revolution
Fra ,Fritcenkeri og Rettroenhed” af G. K. Chesterton (7) 4

Kirkeaftener i Hans Egedes kirke
Program for foraret 31

Symeon — den nye teolog
Fra ,Det fcedrene ophav” af Peter Halldorf 32

Kirken under angreb
Program for landskonvent 2011 i Aarhus 46




