RE-FORMATIO

Meddelelser om kirkelig fornyelse i Danmark

=0 O 8 ISSN 0903-6113

O O}

Hverdagsikon af Birgit Elmon Nielsen, Arhus

December 2009/3-4




Julens store hemmelighed

Jesus Kristus — Guds Sen — frelser

AF STEEN SUNESEN, ARHUS

HVERDAGSIKONEN pa forsiden beerer titlen: ,I FISKENS TEGN”.

Tilbage i 1997 begravede jeg en mand, hvis sgn arbejdede i et firma indenfor
fiskeindustrien. Ved begravelsessamtalen snakkede sgnnen og jeg om lest og
fast. P4 et tidspunkt sa jeg firmaets logo pa et brevpapir, hvor sennen havde
skrevet nogle notater. Logoet var konturen af tre fisk i tre forskellige farver.

Konturen mindede til forveksling om den fisk mange bilister har sat et sted
bag pé deres biler for at signalere til deres kristne medtrafikanter, at ogsa de
bekender sig til Jesus Kristus, Guds Sen, Frelseren.

Sennen til den afdgde havde ogsa bemeerket ligheden mellem firmaets logo
og fisken pé bilerne, som han sé tit overhalede p& motorvejene i ind- og ud-
land. Men han kendte ikke hemmeligheden. Han kendte ikke symbolvaerdien.
Han vidste ikke at det greaeske ord for fisk ,IXOYXZ"” daekkede over initialerne i
Jesus Kristus, Guds Sgn, Frelseren. Det gjorde han efter begravelsessamtalen.
Fra da af kunne han ikke tage pa arbejde og se sit firmas logo uden at blive
mindet om den person, som han og faderen var debt til at tilhere.

Hvad det sa vil sige, at Jesus er Kristus, at Jesus er den Salvede, at Jesus er
Guds Sen, at Jesus er Frelseren, ja, det er kirke- og dogmehistorien en lang ud-
leegning af.

Det som begyndte med Jesus Kristus har spredt sig som ringe i vand —1i leerde
afhandlinger for leerde og i bernebgger for bgrn—1i forordnede ritualer og per-
sonlige forbedringer. Det er enhed og mangfoldighed. Det er tradition og for-
nyelse. Det er liv og leere. I gensidig pavirkning.

Noget fik vi overleveret. Noget tog vi til os. Noget lever vi af. Noget giver vi
videre. Han var i verden. Han er i verden. Han kommer til verden.

Derfor lafter vi hjerterne og synger adventssalmer og julesalmer og epifani-
salmer. Intet er sa godt som frisk fisk. Intet er s& godt som lys i merket. Kender
du det?

82

JEG SKRIVER DETTE til dig, selv
om jeg héber snart at komme.
Men hvis det trcekker ud, skal du
vide, hvordan man skal feerdes i
Guds hus — det er den levende
Guds kirke, sandhedens sgijle og
grundvold. Og uimodsigelig stor
er gudsfrygtens hemmelighed:
Han blev

dbenbaret i kadet,

retfcerdiggijort i Anden,

set af englene,

preediket blandt folkene,

troet i verden,

taget op i herligheden.

1Tim3,14-16

APOSTLEN PAULUS SKRIVER i
Efeserbrevet, at han har faet indsigt i
Kristus-hemmeligheden. Og dermed
er hemmeligheden ikke lengere
hemmelig. Tveertom. Han forkynder
pa livet lgs. Han gor det personligt.
Han gor det gennem sine breve.

Frelsen er ikke leengere forbeholdt
det jodiske folk. Gud er blevet men-
neske for at frelse alle. Det skal for-
kyndes klart for hgj og lav. Hemme-
ligheden skal ikke leengere veere
hemmelig. Hedningerne er medar-
vinger og medindlemmede i legemet
og har medandel i forjeettelsen i Kri-
stus Jesus.

Hemmeligheden er skjult i Guds Sen
De maegtige og meerkelige ord til
Timotheus (til venstre herfor) er
hemmelighedsfulde og dunkle. Men
vi ved hvem han taler om. Julens
store hemmelighed er Jesus. Og Jesu
hemmelighed er at Gud selv &benba-
res som menneske. Han fodes som
en jode blandt jeder, men han er hele
skaberveerkets herre og frelser. Og at
skaberveerket har brug for frelse, det
forstar flere og flere. Temperaturen
stiger jo. Vi gruer ikke i samme ud-
streekning som fer for atomragnarok.
Vi gruer for vandstanden. Nogle gor.

Guds Sen fodes i tidens fylde som
jede blandt joder. Den fjerne, den
ophgjede, den hellige, Skaberen af
jord og himmel—kom os helt neer
som et barn i sin mors arme, sa vi
ikke skulle veere bange. Det er julens
store hemmelighed. Det er julens
store evangelium. ,Der skal veere
lys”, sagde Gud. ,Og der blev lys”.
Ordet blev keod. Ordet fik rest og
tunge. De dove og tunghere fik nye
muligheder for at here nyt. Det er
vort héab.

Alle Guds hemmeligheder aben-
baredes dog ikke pa én gang som et
abent tag-selv-bord, som en verdens-
nyhed, der ryddede samtlige forsider
jorden over. Det var naermest inkog-
nito. For hemmeligheden dolges i
Guds Sen, Marias sgn, Josefs sgn.
Det gor den stadig.

83



[ Ham er Gud kommet os sa men-
neskeligt neer, som det kan lade sig
gore. Jo neermere vi kommer ham, jo
mere vi leerer ham at kende, jo flere
af hans hemmeligheder kan vi fa
indsigt i. Det sker aldrig pa afstand.
Og holder vi os pa afstand, sa skal vi
ikke undre os det mindste over at
gjnene holdes til.

Kommer vi tet nok pd Ham til at
se ham, se hans herlighed, som de
udvalgte gjorde det pa bjerget, ja, s&
er det en nade Han skeenker. Den
kan fede lovsangen péa vore laeber.
Den giver ikke svar péa alt. Meget vil
fortsat veere hemmeligheder for os,
for vi kan ikke rumme Guds dybder.
Han som er fra evighed til evighed,
uden begyndelse og ende, fodes som
et menneske af kod og blod og skal
dele vore kar, dg som et menneske af
ked og blod—uden synd—for min
synd. Den krop der fgdes skal dg,
men deden kan ikke beholde den
Retfeerdige. Derfor ved vi at han skal
opsta. Somme tider kan vi fa regne-
stykket til at g& op. Der er en vis
form for forensisk logik i regnestyk-
ket, men alt som sker i ham og med
ham og ved ham i hans korte liv fra
Betlehem til Golgatha har hemmelig-
hedens praeg over sig.

84

Hemmeligheden er set af englene
Guds engle kender julens store hem-
melighed. De ser klart igennem de
tdger, vi famler rundt i. Vores be-
greensninger er ikke deres begraens-
ninger. De fulgte Sgnnen fra Himlen
til jorden. De sang, s& det var en
fryd, bade for uleerde hyrder og vise
meend. De vidste hvem han var. De
vidste hvorfra han kom. De vidste
hvorfor han blev menneske, hvad
han skulle. Derfor sang de lovsange.
Til Guds eere.

At han er ,set af englene” er apost-
lens méde at give udtryk for Sennens
evige neerver ved Faderens side.
Johannes udtrykker samme sag i
begyndelsen af sit evangelieskrift:

»1 begyndelsen var Ordet, og Or-
det var hos Gud, og Ordet var Gud.
Han var i begyndelsen hos Gud. Alt
blev til ved ham, og uden ham blev
intet til af det, som er. I ham var liv,
og livet var menneskers lys.

Og Ordet blev kod og tog bolig
iblandt os, og vi sa hans herlighed,
en herlighed, som den Enbarne har
den fra Faderen, fuld af nade og
sandhed.”

Hvordan kunne det ske? Hvordan
kunne evigheden forenes med tiden?
Hvordan kunne Himlen forenes med
jorden. Det forbliver en hemmelig-
hed. Jeg kan ikke forklare det. Hvem
kan det? Alligevel kan jeg tage imod
det som et lille barn og tro det. Kan
jeg andet?

Hemmeligheden abnes for Guds hern
Nar hemmelighederne forkyndes pa
jorden, bade de abenbarede og de
som endnu ikke er afslorede, foder
de tro, nar og hvor Gud vil. Guds
hemmelighed kan abnes. Vi kan ind-
vies i den, ogsa selv om den ikke
afslgres. Vi kan stige ind i den, tage
imod den, leve i den, ogsa selv om
den forbliver en hemmelighed.

Vi lever midt i Guds hemmelighed.
Vi er selv en del af den. Du er. Jeg er.
Den virkelighed deler Gud med os,
nar han bliver en af os. Gennem sit
naerver hos os abner han en af de
mange hemmeligheder: Livets me-
ning er at vaere hos ham og blive et
med ham.

Leenges vi ikke alle efter det? Leen-
ges efter samhgrigheden? Efter sam-
klangen? Efter freden?

Julens store hemmelighed er til
sidst kun Jesus Kristus selv. Alt det
andet er pynt, staffage, tilseet, dogn-
fluer.

Et barn i en krybbe er selve hem-
meligheden og vi kender den: Han
kommer til vor frelse, sa vi pa ny kan
leve, glaedes, traekke vejret frit.

Mel.: John F. Wade 1751

112

Kom, alle kristne,

lad os sammen ile

til barnet i krybben i Betlehem.
Frem vil vi trcede

for Guds Sgn med glcede.
Kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede

i Betlehem!

2

Syng, englehcere,

giver Herren cere,

at han lod sig fede i Betlehem.
Lys er oprunden,

fred pd jord er kommen.

Kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede

i Betlehem!

3

Lov, pris og cere

skal for evigt veere

vor hyldest til barnet i Betlehem.

Evigt Gud Fader

Himlens der oplader.

Kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede,

kom, lad os ham tilbede

i Betlehem!
Latin 18. érh.

Fr. Oakeley 1841 og 1852.

Dansk 1981.




CA 21 - Alle Helgen |

Da jeg var barn fejrede vi fastelavn med udklaedning og tendeslagning.

Nu fejrer vi fastelavn to gange drlig, en gang med tondeslagning og en

gang uden, men til gengeeld med et ganske anseligt antal graeskar, ganske
inspireret af amerikanske tilstande. I dette nummer af RE-FORMATIO
seettes der fokus pd helgendyrkelse ... dengang og nu

AF PHILIP MELANCHTON (1)

Den augshurgske hekendelse,

artikel 21

OM HELGENDYRKELSEN lzerer de,
at der hgjtideligt kan tales til de helli-
ges ihukommelse, for at vi kan efter-
ligne deres tro og gode gerninger,
hver efter sit kald, ligesom kejseren
kan efterligne Davids eksempel, nér
han ferer krig for at forjage tyrkerne
fra feedrelandet; for begge er konger.
Men skriften leerer os ikke at anrabe
de hellige eller bede de hellige om
hjeelp, fordi den fremstiller Kristus
for os som den eneste midler, forso-
ning, ypperstepraest og talsmand.
Han skal anrabes, og han har lovet at
ville here vores bgnner, og den dyr-
kelse godkender han hgijlig, at han
bliver anrabt i alle vore traengsler (1
Joh. 2.1): ,,Om nogen synder, da har
vi en talsmand hos Gud” osv.

86

Dette er i det veesentlige hovedind-
holdet af leeren hos os, hvoraf det
kan ses, at der ikke er noget, som
afviger fra skrifterne eller fra den
almindelige kirke eller fra den ro-
merske kirke, for sa vidt man kender
denne fra de kirkelige forfattere. Da
dette forholder sig saledes, demmes
der umildt af dem, som pastar, at
vore skal betragtes som keettere. Hele
uenigheden vedrgrer nogle f& mis-
brug, som har indsneget sig i menig-
hederne uden nogen sikker hjemmel;
og selv om der med hensyn til disse
skulle veere nogen uoverensstemmel-
se, sommede det sig dog for biskop-
perne at have en sadan mildhed, at
de viste overbeerenhed med vore pa
grund af den bekendelse, vi nu har
aflagt, fordi ikke engang kirkelovene
er sa strenge, at de fordrer de samme

kirkeskikke overalt, sa lidt som alle
menigheders skikke nogen sinde har
veaeret ens alle vegne. Og dog bevares
de gamle kirkeskikke for en stor del
omhyggeligt hos os. Det er nemlig en
falsk beskyldning, at alle ceremonier
og gamle indretninger skulle veere
afskaffede i vore menigheder. Men
der er offentlig blevet klaget over, at
visse misbrug heaeftede ved de almin-
delige kirkeskikke. Da disse ikke
kunne billiges med en god samvittig-
hed, er de til dels blevet rettede.

De artikler, i hvilke de afskaffede
mishrug opregnes

Da menighederne hos os ikke afviger
fra den almindelige kirke i nogen
trosartikel, men kun opgiver nogle f&
misbrug, som er nye og optagne
imod kirkelovens vilje ved tidernes
tejl, anmoder vi om, at Eders kejserli-
ge Majesteet [Karl d. V.] allernadigst
vil here, bade hvad der er forandret,
og hvilke grunde der har veeret til, at
folket ikke er blevet tvunget til imod
samvittigheden at overholde disse
misbrug. Og Eders kejserlige Maje-
steet ma ikke faeste lid til dem, der
udspreder de meerkeligste bagva-
skelser blandt folket for at opflamme
folks had mod vore. P4 denne made
har de fra forst af givet anledning til
denne splid ved at ophidse gode
meends sind, og ved samme kunst-

greb forsgger de nu at forgge stridig-
hederne. For Eders kejserlige Maje-
steet vil uden tvivl erfare, at det bade
med lerens og ceremoniernes skik-
kelse star bedre til hos os, end ubilli-
ge og ondsindede mennesker beskri-
ver. | gvrigt kan sandheden ikke ind-
vindes ud fra rygter blandt meeng-
den eller ud fra fjenders onde omta-
le. Men det kan let skennes, at intet
mere bidrager til at bevare kirkeskik-
kenes veerdighed og til at naere an-
dagt og gudsfrygt i folket, end om
kirkeskikkene udferes pa rette méade
i menighederne.

P

Den augsburgske Bekendelse blev
skrevet af reformatoren Philip Me-
lanchton og forelagt kejseren i 1530.
Bekendelsen kendes ogsé som Con-
fessio Augustana (CA). Den augs-
burgske Bekendelse er den lutherske
kirkes teologi udtrykt i en rcekke

korte artikler.

[Kilde: www.folkekirken.dk]

87



Om begnnen til de hellige

Alle Helgen I1

AF MARTIN CHEMNITZ (1)

Martin Chemnitz (1522 - 1586) til-
herte generationen umiddelbart efter
reformatorerne og blev kendt som
den lille Martin. Luther var naturligt
den store. Der var stadig brug for
klare og tydelige svar p& mange af
de spergsmél reformationen havde
fort med sig. | sin ,,Enchiridion” kom-
mer han ind p& mange forskellige
omréder og behandler de spargs-

mél, der var oppe i tiden.

Skal man tilbede helgenerne?

NE]. At tilbede nogen ved siden af
den ene Gud er synd mod det forste
af de ti bud (Mt 4,10). Hvis nogen vil
forsege at finde et smuthul i sagen
ved at forestille sig en skelnen mel-
lem at tilbede (pakalde) og at bede
om hjeelp, skal man maerke sig, at
Biblen tilskriver Gud alene ogsa
@ren for hjelp. Biblen viser at tilbe-
delsen ogsé indbefatter pakaldelsen
af Guds navn i al ned (Ps 50,15). Gud

88

giver ikke sin zre til nogen, der ikke
er Gud (Es 42,8). Derfor befaler Kri-
stus os at rette vort rab til Ham, der
er og kaldes Vor Fader i Himlen. Det
eksempel har han givet os. Han sam-
menfatter det i ordene: ,Thi dit er
Riget og magten og eeren”

\/
0’0

Men vi er jo elendige syndere og ikke
veerdige til at blive hort. Har vi ikke brug
for en form for mellemmand for at kunne
pdvirke Gud? Og er det ikke nodvendigt
at vi kender vores egen uvaerdighed?
DET KAN VIRKELIG ikke neegtes.
Afgudsdyrkelsen hos praktisk taget
alle folk stammer fra sddanne speku-
lationer. Ambrosius noterer det i sin
udlegning af Rom 1. Men den helli-
ge Skrift viser os en kongelig og sik-
ker vej. Vi er uveerdige til at f& noget
fra Gud og derfor har vi brug for en
meegler og talsmand, der gor vor sag
til sin sag, — men det er ikke en som
vi selv vealger efter eget forgodt-

befindende, men én som Gud har
bestemt dertil og hvis formidling vi
kan veere helt sikre pa er til vores
fordel og har gyldighed hos Gud.
Skriften leerer os, at den meegler og
talsmand mellem Gud og os menne-
sker, som Gud selv har udpeget er
Jesus Kristus (1 Tim 2,5). Og han er
ikke blot vor eneste meegler; han er
ogsa vores talsmand hos Gud (1 Joh
2,1). Han treeder ind for Guds ansigt
til gavn for os (Hebr 9,24). Han lever
og vil ga i forben for os (Hebr 7,25).

I Ham og ved troen pd Ham har vi
frimodighed og tillidsfuld adgang til
Gud (Ef 3,12). Og Han befaler os at
bede til Faderen i sit navn (Joh 14,14;
15,7; 16,24). Eftersom Hans fortjene-
ste bade er tilstreekkelig og over-
strommende, og eftersom hans meeg-
ling behager Gud, har vi—udover
befalingen om at bede i hans navn—
ogsé det sikre og faste lofte om at
blive hert (Joh 16,23). Han kan helt
og fuldt frelse dem, som kommer til
Gud ved ham (Hebr 7,25).

Ved at besinde os pa disse grund-
leeggende fakta kan vi forstd hvilken
frygtelig afgudsdyrkelse det er at
gore de helliges fortjenester og meeg-
ling sammenlignelige med eller til og
med sterre end Kristi.

\/
0’0

Men Kristus er jo ophgjet til himmelsk
majesteet hojt over alle engle; skulle Han
rores af vor ned? Skulle vi stakkels skab-
ninger vdge at bede om hans maegling?
Sandsynligere er jo at de hellige, der har
oplevet samme ulykker som os, har mere
blik for vor elendighed og er villigere til
at tage vor sag an 0g hjelpe 0s?

HEBRZEERBREVET opheaever helt
denne indvending: ,Derfor matte
han i ét og alt blive som sine bradre
for over for Gud at blive en barm-
hjertig og trofast ypperstepreest, der
kunne sone folkets synder. For som
den, der selv er blevet fristet og har
lidt, kan han hjelpe dem, der fri-
stes” (Hebr 2,17f). OG: ,For vi har
ikke en ypperstepreest, der ikke kan
have medfelelse med vore skrgbelig-
heder, men en, der er blevet fristet i
alle ting ligesom vi, dog uden synd.
Lad os altsa med frimodighed traede
frem for nadens trone, for at vi kan fa
barmhjertighed og finde nade til
hjelp i rette tid.” (Hebr 4,15f).

For at hgjheden i Kristi majesteet
ikke skal skreemme os kalder Kristus
selv alle elendige og uveerdige til sig
og befaler os at komme (Mt 11,28).
Han forkaster ingen, der kommer til
ham (Joh 6,37). Da han kom til sit
Rige, huskede han ogsé pa den ulyk-
kelige og bodfeerdige rover ved sin
side (Luk 23,42f). Gennem befalinger
og lofter ngder Han ogséd os til at
bede i sit navn (Joh 16,24). Skriften
har ingen lignende udsagn knyttet til
de hellige.

89




Trods dette er der ingen tvivl om, at de
hellige hos Gud, aldeles som Guds engle,
onsker os, som endnu lever pd jorden, det
bedste. Hvorfor er det da ikke tilladt at
tilbede dem?

EN DEL STEDER i Skriften ser vir-
kelig ud til at gere geeldende, at de
hellige i Guds himmel —ligesom og-
sa de velsignede engle —gnsker Guds
kirke, der endnu keemper pa jorden
under korset og i mange anfaegtelser,
alt godt. Men heraf folger pd ingen
made, at vi burde bede dem om
hjeelp, nar vi er stedt i ned; vi savner
enhver befaling og ethvert lofte i
denne sag. Dertil siger Skriften ud-
trykkeligt, at Gud er den som vi ale-
ne skal pédkalde; ikke de hellige. De
hellige lever i en anden verden og
kender ikke til vores sager (Es 63,16).
Og eftersom de ikke mere er i denne
verden, kan de ikke forsta vore tan-
ker, vore sukke og @nsker, ej heller se
ind i eller udforske vore hjerter. Kun
Gud og mennesket Kristus formar
dette (Jer 17,10; Ab 2,23; Joh 2,24f;
Luk 24,38).

\/
0’0

Men kunne Gud ikke muligvis dbenbare
vore farer, bonner og suk for de hellige og
derved — ndr han gerne vil komme os til
hjeelp — bruge deres tjeneste, sidan som
englene er den Hellige Ands tjenere?

BON OG PAKALDELSE skal ikke
bygge p& menneskers usikre geet og

90

forstéelse, men pa udtrykkelige befa-
linger og sikre lofter i Guds Ord.
Bonnen skal ske i tro (Jak 1,6). Og
troen ma hvile i Guds ord (Sl 119,
105). De tanker mennesker kommer
med angaende de hellige er oftest
fantasiprodukter uden beleg i Guds
klare ord, Guds befalinger og Guds
lofter; de er tveertom i konflikt med
Skriftens tekst (Es 63,16; ApG 13,36).

Om séa ogsa de helliges stilling og
opgaver skulle veere de samme som
englenes, folger deraf endnu ikke, at
vi skulle have brug for at bede til
dem eller pakalde dem. For ogséd om
de hellige engle selv fremholder, at
de frommes bgnner er herte, vil de
ingenlunde pakaldes af os (Dan
9,22f; 10,12; Luk 1,13; ApG 104; Ab
19,10; 22,8f).

7

0’0

Skal Guds helgener overhovedet holdes i
ere?

DET SKAL DE virkelig, men pa en
made som Gud har foreskrevet og
som de selv vil blive zrede, sa som
den hellige jomfru Maria siger i sin
sang: ,, Herefter skal alle sleegter prise
mig salig,” ikke fordi jeg kan udfere
store gerninger eller fordi mit navn
er helligt, men fordi ,den Meegtige
har gjort store ting mod mig. Helligt
er hans navn, og hans barmhjertig-
hed mod dem, der frygter ham” (Luk
1,48f). I overensstemmelse med Apo-

logien for den Augsburgske Beken-
delse begreenser vor haeedersbevis-
ning for de hellige sig til tre hoved-
omrader (jf apologien til § 21):

Forst det at vi takker Gud for, at
han har givet helgenerne s4 mange
og store gaver (Gal 1,24; Mt 5,14.16)
Vi skal prise helgenerne, fordi de sa
trofast har brugt disse gaver. P4 sam-
me made roser Kristus de tro tjenere
(Matt 25, 21ff).

For det andet det, at vi styrker vor
tro og vokser i tAlmodighed, trost og
hab gennem helgenernes leere, be-
kendelse, kors, provelser, standhaf-
tighed og forlgsning. Nar vi ser, at
Peter bliver tilgivet efter sin fornaeg-
telse, bliver ogsa vi opmuntret til at
tro, at naden i sandhed overgéar syn-
den (Rom 5, 20).

For det tredje det, at vi, hver og en i
vort kald, efterfelger dem i tro og
hab og kerlighed og andre kristne
dyder (Hebr 13,7; 1 Kor 11,1). Det er
den rette haedersbevisning, den rette
pakaldelse af de hellige. For den
gudstjeneste vi retter mod Gud, ber
vi ikke rette til engle eller helgener.
En saddan zre og pakaldelse finder
helgenerne uden nogen tvivl, hver-
ken enskverdig eller tiltalende. I
virkeligheden afviser de den, som vi
ser hos f.eks. Peter i ApG 10,25ff: ,Da
Peter skulle til at g& ind, kom Corne-
lius ham i mgde og faldt ned for
hans fedder og tilbad ham. Men Pe-
ter bad ham rejse sig og sagde: »Rejs

dig op, jeg er jo selv et menneske«.”
ApG 10,25ff og i beretningen om
helbredelsen af den lamme i Lystra i
ApG 14:

»1 Lystra sad der en mand, som
ikke kunne bruge sine ben; han var
lam fra moders liv og havde aldrig
kunnet g&. Denne mand lyttede, nér
Paulus talte. Paulus sé& fast p& ham,
og da han s&, at manden havde tro til
at blive frelst, sagde han med hgj
rost: »Rejs dig og stad pa dine ben!«
Da sprang han op og kunne ga.

Da folk sa, hvad Paulus havde
gjort, rabte de hegjt pa lykaonisk:
»Guderne er i menneskeskikkelse
kommet ned til osl« Og de kaldte
Barnabas Zeus og Paulus Hermes,
fordi det var ham, der forte ordet.
Preesten ved Zeustemplet uden for
byen kom hen til byporten med tyre
og kranse og ville ofre sammen med
folkemeengden. Da apostlene Barna-
bas og Paulus herte det, flengede de
deres kapper, styrtede ind i folke-
meengden og rébte: »Mennesker dog!
Hvorfor ger 1 det? Vi er jo menne-
sker ligesom I«. “

PS>

91



Helgenerne

Alle Helgen III

AF GUNNAR ROSENDAL (7)

Fader Gunnar (1897-1988), Osby,
var sammen med biskop Bo Giertz
(1905-1998), Goteborg, af stor
betydning for svensk kirkeliv og ogsé
dele aof dansk kirkeliv i det 20. é&r-
hundrede. Forlaget Norma, Bords,
udgav i 1992 en faksimileudgave af
Fader Gunnars betragtninger over
den apostolske trosbekendelse, hans
dogmatik, fra 1948-1950. Herfra
har vi klippet dette lille afsnit om
helgenerne, (s. 214-215).

Helgonen
Du skal I6na de heliga och dem som fruk-
ta ditt namn. Upp. 11:18.

Helgonen finnas hos Gud. De &ro
nu i himmelen. De heliga pé jorden
kallas icke i egentlig bemérkelse hel-
gon. Dessa heliga hos Gud har man
alltid, ddr den apostoliske tro fun-
nits, glatt sig 6ver, levat i forbindelse
med dem och tackat Gud for dem.

92

De hava icke betraktats som doda
utan sdsom levande och verksamma
ilovsadng och forbon.

Kristi Kyrka, som &r en communio
sanctorum, levar sténdigt i helgonens
gemenskap. Hon tillbeder dem icke
og hon vill icke lata dem pa annat
sétt taga Guds plats, men hon kan ej
avsta fran deres gemenskap i bonen.
Kyrkan pé jorden, liksom den enskil-
de troende, vet att hon beder tillsam-
man med helgonen, att hennes béner
pé jorden blandas med de saligas i
himmelen. Dérfér hor det till aposto-
lisk fromhet att bedja i apostlarnas
och andra helgons gemenskap, sa att
man frambdr sina boner i gemenskap
med t. ex. den heliga Petri eller den
heliga Birgittas boner.

De heliga i himmelen &ro anled-
ning for Kyrkan pa jorden att tacka
Gud. Forst for deras hoga foredome i
helgelsen, som manar oss at efterfolja
dem i trons styrka, i kdrlekens vdrme
och viljans fasthed. Dérfoér fira vi
deres dagar och fremkalla deras liv

och bild for vort inre, sdisom en kraf-
tig och glddjerik maning.

Helgonen bedja for oss, ddr de sté&
infér Guds tron. De leva i en férbon
for oss pa jorden, som endast avbry-
tes for at lova och tillbedja Gud. Vi
kunna alltid rdkna med deras forbo-
ner och liksom heliga ménniskor
med stor iver och kérlek, dr det tyd-
ligt, att helgonen pa samma sétt bed-
ja for oss i himmelen. (Apol. IX). Hel-
gonen er ddrfor i communio sanctorumn
en levande och betydelsesfull reali-
tet, som alltsedan apostlarnas tid
avsatt sina spar i bade dogma och
liturgi. I de Kyrkor, dér reformatio-
nen dgt rum, finns inte organ for hel-
gonforklaring. Vilka som &ro helgon
4r darfor i viss man oklart. A andra
sidan medfor helgonfoérklaringen
den dogmatiska svérigheten, att Kyr-
kan pé jorden skulle kunna féregripa
Guds dom, vilket dr orimligt.

O Gud, for dina helgon och deras
foredome och exempel tacka och
lova vi dig i gemenskap med dem
tacksdgelse du stdndigt mottager
frdn dem. Amen.

PG>

Helgen her og helgen hisset
er i samme menighed,
derom haver os forvisset
han, som alle dybder ved.

Helgensamfund af Guds ndde
er vi i hans keerlighed,

her og hist er Sgnnens géde
steget op og dalet ned.

Sammen bor vi i Guds-haven,
skilt kun ved det lille beelt;
til at flyve over graven

vinge léner os vor helt.

Hceren, som vor hevding danner
talrig af det samme blod,
stammevis med korsets banner
scetter over Jordans flod.

Alt utallige bebygge
gnskelandets palmestad,

vi end gar i Basans skygge,
Herrens folk i Gilead.

Neeste gang vor flok dog felger,
Josva brat os kalder ad,

hvor sig &bner Jordans bglger,
banet ser vi Arke-vad.

Til vi samles efterhdnden
ret i livets kildevang,
mgdes her og hist i &nden
daglig vi med Moses sang!

Isaac Watts 1709 (str.1).
Charles Wesley 1759 (str. 2-7).
Thomas Cotterill 1815 (str. 1-7).
N.F.S. Grundtvig 1837.

93



Om Guds barns feellesskab

Alle Helgen 1V

AF REGIN PRENTER (1)

Regin Prenter (1907-1990) var den
forste professor i dogmatik ved Aar-
hus Universitet (1945) og blev med
tiden kendt som en af de fire store
Arhus-teologer.

Udvalget for Konvent for Kirke og
Theologi udgav i anledningen af
Prenters halvfiersarsdag et festskrift
baseret pé& en forelcesningsrcekke
over luthersk kristendomsforst&else,
som Prenter holdt p& Statens Leerer-
hajskole i Haderslev i 1976-1977.

Bogen fik titlen:

Kirkens lutherske bekendelse — en
aktuel theologisk udlcegning af den
augsburgske bekendelse 1530.

Herfra bringes Prenters udleegning
af CA artikel 21, som han selv har

givet overskriften: ,,Om Guds bgrns
feellesskab".

Selve Artikel 21findes pé side 86-87
i dette nummer af RE-FORMATIO.

Artikel 21. Om helgendyrkelse
Artiklen taler om »helgendyrkelse«.
Det latinske ord for »dyrkelse« er
»cultus«, et ord, vi har optaget i vort
sprog som laneord, stavet »kultus«.
Den tyske tekst bruger ordet
»tjeneste« (Heiligendienst). Begge
ord, kultus og tjeneste, peger i ret-
ning af gudstjenesten, hvor den hel-
gen-pikaldelse, som artiklen forkaster,
i pavekirken kun havde haft plads
som en undtagelse. Den helgenpa-
kaldelse, det er CA om at gore at fa
gjort op med, fandt dengang iseer
sted uden for gudstjenesten, i hver-
dagslivets mange, ofte farlige situati-
oner, som f. eks. dengang Luther ved
lynnedslaget i Stotternheim 2. juli
1505 péakaldte St. Anna.

Men uanset forkastelsen af helgen-
pékaldelsen har CA en lere om hel-
gen-dyrkelsen, hvad nutidsluthera-
nere som regel glemmer eller gnsker
at glemme. Vi er nemlig blevet sa
vant til at se pa alt, hvad der har med

»helgener« at ggre, som et misbrug,
vi slap af med ved reformationen.
Det er rigtigt, at helgenpikaldelsen
ifolge CA artikel 19 er et misbrug,
som strider mod artiklen om retfeer-
diggorelsen alene ved Kristustroen.
»Men Skriften leerer ikke at péakalde
helgener eller at sgge hjeelp hos dem,
eftersom den fremstiller Kristus ale-
ne som midler, sonemiddel, ypper-
stepraest og fortaler for os. Ham skal
vi pakalde, og han har lovet, at han
vil here vore bgnner.« Synspunktet
er vigtigt. For helgenpékaldelsen i
den skikkelse, hvori den her forka-
stes, forudseetter nemlig, at helgener-
ne, som pakaldes, gar i forben for os
hos Kristus, og dermed er i grunden
tanken om, at han er den eneste mid-
ler, opgivet. Det forholder sig om-
vendt: hvis vi har et forhold til de
afdede troende, er det Kristus, der
formidler det forhold. I ham véd vi
os ogsa eet med dem, der horer ham
til. I ham medes vi med dem i bgn og
lovsang, f.eks. ved den hellige nad-
ver. Men det er ikke helgenerne, der
formidler vort forhold til ham. Om
helgenpékaldelsen ikke kunne forega
under andre former, sadan at den
var formidlet ved ham og ikke om-
vendt forholdet til ham formidlet
ved de pakaldte helgener, er et
sporgsmal, som ikke beskaeftiger CA
artikel 21. En helgenpékaldelse af en
sadan art var ikke, hvad de lutherske
reformatorer i 1530 stod overfor. Den

made, hvorpa helgenernes forben
mindes i de orthodokse kirkers guds-
tieneste, gor sporgsmaélet muligt.
Hvad der imidlertid er al grund til at
merke sig, er, at de Iutherske i 1530
ikke lod sig ngje med en forkastelse
af helgenpakaldelsen, hvad der ville
have medfert, at artikel 21 skulle
have staet i bekendelsens anden del,
mellem misbrugsartiklerne, men at
de havde noget positivt at sige om
den rette helgendyrkelse. Den var
med andre ord en del af deres for-
kyndelse og gudstjeneste, selv om de
forkastede helgenpakaldelsen.

Helgendyrkelse er, hgrer vi, ihu-
kommelse af de hellige, en ihukom-
melse, der kan fremfgres offentligt,
dvs. som kan finde sted i menig-
hedens gudstjeneste.

Der er her en ejendommelig forskel
mellem den latinske og den tyske
tekst. Den latinske tekst siger, at den-
ne ihukommelse af de hellige kan
fremfores offentligt. Den er altsa til-
ladt, men ikke pabudt. Den tyske
tekst siger, at man skal mindes de
hellige. Her er helgendyrkelsen en
pligt. Man ma nok tolke den latinske
tekst ud fra den tyske, som var den,
der blev opleest og la til grund for
forhandlingerne i Augsburg. Den her
omtalte helgendyrkelse er ikke blot
en tilladelig mellemting« (adiaforon)
pa linie med lys, orgler og messeklae-
der, men noget, der hgrer den evan-
geliske gudstjeneste til som noget
veaesentligt.

95




Grunden til den usikkerhed, der
abenbart fra begyndelsen af har her-
sket pa dette punkt, heenger vel sam-
men med, at selve helgenbegrebet
ikke var tydeligt afgraenset i forhold
til den helgenopfattelse, der 14 til
grund for den afviste helgenpakal-
delse. Hvem teenkes der pa med de
hellige, hvis ihukommelse kan of-
fentlig fremfores? Det eksempel, der
anferes, David, tyder pa, at det i for-
ste raeekke, men derfor ikke ngdven-
digvis udelukkende, var de bibelske
helgener, man tenkte pa. Det stemte
ogsa med den kirkelige kalender, de
fleste lutherske gudstjenesteordnin-
ger fra reformationstiden godtog. Af
de overleverede helgendage ville
man beholde Mariadagene, apostel-
dagene og, visse steder, f.eks. hos os,
Allehelgensdag. Thukommelsen af
disse helgener sker gennem de bibel-
ske tekster, der omtaler dem.

\/
%
MEN HVEM ER de bibelske helge-
ner, som ihukommes i den offentlige
gudstjeneste?

Som eksemplet med kong David
viser, er det i forste reekke troende
mennesker, som de bibelske tekster i
gudstjenesten forer frem for os. De
lutherske fremhaever, at disse bibel-
ske troende eller hellige har forskel-
lige tjenester eller kaldsgerninger.
David havde f.eks. det kongekald,

96

der dannede grundlaget for Mes-
siasforjeettelserne. Disse forskellige
tjenester giver de bibelske helgener
en forskellig placering i frelsens hi-
storie. Nogle star, ikke i vaerdighed
eller betydning, men i historiens for-
lgb foran andre. Nogle stér i frelses-
begivenhedernes midte, andre ude i
omkredsen. At nogle af de hellige er
saledes placeret i frelseshistorien, at
de bemarkes mere end andre og
derfor bliver genstand for en seerlig
ihukommelse i de bibelske tekster og
dermed ogsa i den offentlige gudstje-
neste, betyder ikke, at de stdr Gud
neermere end de mindre fremtreeden-
de, eller at deres hellighed er af en
anden og hgjere beskaffenhed end de
ukendte eller navnlgse troende. Det
betyder kun, at de af Gud i frelsens
historie er anbragt pa nogle forpo-
ster, hvor ikke alle kan eller skal sta.
Dette gelder i seerlig forstand Her-
rens ydmyge tjenerinde, jomfru Ma-
ria, Herrens moder eller Guds mo-
der, som hun kaldtes i Oldkirken,
fordi hendes sgn var i sandhed Gud.
Herrens moder fik betroet den ene-
stdende tjeneste at fede frelseren til
verden. Den tjeneste gar forud for
alle andre tjenester i den hellige al-
mindelige kirke. Uden jomfru Marias
ydmyge tjenerindegerning, ville
apostlene og alle andre, der stér i den
tieneste at forkynde evangeliet og
forvalte sakra-menterne (artikel 5),
ingen opgave have faet. Ja, det geel-

der ogsa profeterne og alle, der forud
for Jesu fedsel havde varslet om
Messias's komme. Deres profetier
havde da staet uden opfyldelse og
dermed veere godtgjort som falsk
profeti.

Men efter jomfru Maria star profe-
ter og apostle blandt de forreste, som
fik en tjeneste i frelsens historie be-
troet. Profeterne skulle med Johan-
nes Dgberen som den sidste berede
vejen for Herren, bade i menneske-
nes hjerter og — ikke mindst — i
Menneskesgnnens egen lydighed
mod den Faderens vilje, som han
horte udtalt i profeternes ord. Apost-
lene skulle veere vidner om Herrens
opstandelse og dermed dem, der
begyndte den gerning at bringe
evangelium og dab til alle folkeslage-
ne.

Det evangelium, der har Jesu fod-
sel, liv, ded og opstandelse til ind-
hold, kan slet ikke forkyndes, uden
at Herrens moder, profeter og apost-
le ihukommes péa deres seerlige plads
i frelsens historie. Thukommes de
ikke leengere, har man givet sig til at
forkynde et »anderledes« evangeli-
um, et evangelium, der ikke har en
historie, begivenheder, som Gud
udferte i tiden med evigheds betyd-
ning, til indhold, men er blevet til
almengyldige sandheder om en na-
dig Gud, der ikke tager sa tungt pa
menneskers forsyndelser, sandheder,
der ikke behgver en frelsens historie,

ikke er afhaengig af begivenheder,
for at veere sandt og troveerdigt.

Men disse helgener, der i Bibelen
selv er stillet pa forposter i frelsens
historie, hvor de ses til dagenes ende,
og derfor ikke kan glemmes, sé& leen-
ge menigheder holder offentlig guds-
tjeneste, er ikke de eneste, der teen-
kes pa, nar CA artikel 21 taler om
den rette helgendyrkelse.

De mange millioner af navnlese
troende, der gennem arhundrederne
har fyldt de kristne menigheder og
veaeret med i deres lovsangstjeneste,
men hvis navne ikke mere huskes
her pa jorden, var ikke mindre helli-
ge end Herrens moder, profeter og
apostle og deres tjeneste ikke af rin-
gere betydning i Guds husholdning.
Ogsé de skal ihukommes i menighe-
dens offentlige gudstjeneste. 1 vor
lutherske danske folkekirke teenker
vi p& dem pa vor Allehelgensdag.

\/
0‘0

ALLEHELGENSDAG var oprindelig
en fest for martyrerne. I den kristne
kirkes forste tid, der var rig pa mar-
tyrer, blodvidner, blev det hurtigt
skik at fejre martyrernes »fedsels-
dag«, dvs. dagen for deres martyr-
ded, med en gudstjeneste pa det
sted, hvor martyriet fandt sted, og
som ikke altid var begravelses-
stedet. Saledes er der stadig uenig-
hed blandt de leerde om, hvorvidt

97



det sted, hvorover Peterskirken i
Rom er bygget, er apostelen Peters
grav eller hans dedssted.

Den skik at holde gudstjeneste pé
martyrernes dedsdag forte til, at en
»helgenkalender« efterhdnden vok-
sede frem. Martyrerne rykkede op
ved siden af profeter og apostle mel-
lem dem, der star forrest i den store
hvide flok af utalte og utallige troen-
de gennem tiderne. Sddan star mar-
tyrerne f. eks. i den »ambrosianske
lovsang« (Te Deum laudamus), den
lovsang, Luther undertiden lod tree-
de i stedet for den sdkaldt »athana-
sianske« trosbekendelse (se side 29-
32) som Oldkirkens tredie sym-
bol« (trosbekendelse) efter den apo-
stolske og den nikeenske bekendelse:

Dig priser apostlenes salige kor,

Dig cerer profeternes ophgjede skare,
Dig lover martyrernes hvidklcedte hcer,
Dig bekender din hellige kirke

ud over jorden...

Apostlenes salige kor og profeternes
ophgjede skare udger de bibelske
helgeners »fortrop«. Men ved siden
af dem star nu de efterbibelske mar-
tyrers hvidkleedte heer. Dog mindes
vi pa St. Stefans dag (2. juledag) om,
at ogséa en af dem horer til de bibel-
ske helgener. Allehelgensdag har sin
oprindelse fra indvielsen af den kir-
ke i Rom, som blev indrettet i den for
kristne helligdom Pantheon. 13. maj

98

609 eller 610 blev Pantheon indviet
som kristen kirke til minde om jom-
fru Maria og alle martyrer. 13. maj
blev derfor i Rom mindedagen for
alle martyrer og helgener. Senere flyt-
tedes denne alle helgeners dag til 1.
november. Ved indskreenkningen af
helligdagenes tal under Struensee
blev dagen her i Danmark lagt fast til
den ferste sgndag i november. At
dagen oprindelig var en martyrmin-
defest, ses af dens gamle tekster, lek-
tien fra Johannes' Abenbaring 7 om
den store hvide flok og evangeliet,
bjergpraedikenens saligprisninger,
hvoraf den sidste taler om dem, der
forfolges for Kristi skyld. I det at
denne dag blev en fest for alle marty-
rer og helgener, 1a en erkendelse af,
at helgener ikke er en hgjere klasse af
troende, en elite af fromme eller en
helteskare af vidner, men at alle tro-
ende horer til de helliges samfund,
selvom de ikke alle har eller kan ha-
ve en lige fremskudt plads i frelsens
eller i frelsesvidnesbyrdets hellige
historie. At ogsa disse navnlgse tro-
ende mindes i menighedens offentli-
ge gudstjeneste, er meningen med
det meerkelige Jesusord Mark. 14,9:
»Sandelig siger jeg eder: hvor som
helst i hele verden evangeliet preedi-
kes, skal ogsa det, som hun har gjort,
forteelles til minde om hende.« Ifelge
dette ord indgar i selve evangeliets
preediken ihukommelsen af en kvin-
des gerning mod Jesus, en gerning,

der pa sin egen indtreengende méade,
steerkere end ord ville have kunnet
gore det, vidnede om Jesu deds be-
tydning og derfor ber ihukommes i
evangeliets forkyndelse.

De bibelske helgener omfatter altsé
ikke alene frelseshistoriens mest
fremtreedende vidner, Herrens mo-
der, profeter og apostle, men alle
troende. Derfor er det heller ikke
sddan, at aposteltidens afslutning
bringer ihukommelse af helgener til
ophor. Det er i overensstemmelse
med Jesu saligprisninger fra allehel-
gensdagens evangelium, at alle tro-
ende offentlig ihukommes i gudstje-
nesten. Der er for de lutherske refor-
matorer ingen rangforskel mellem de
forskellige hellige, hvis minde offent-
lig fremfores i gudstjenesten, og de
hellige, der ifelge CA artikel 8 som
de i sandhed troende udgger de helli-
ges samfund (congregatio sancto-
rum).

Forskellen mellem dem, som geor,
at nogle ihukommes med navn og
under omtale af bestemte af deres
gerninger eller lidelser, andre ikke,
er ikke en forskel i rang, men en for-
skel i tjeneste eller kaldsgerning. Just
derfor kan der i det, som artikel 21
siger om helgendyrkelse eller ihu-
kommelse af de hellige, ikke ligge
nogen hindring for med navns neev-
nelse at mindes andre end Herrens
moder, profeter og apostle. Men ogsa
for sddanne »helgeners« vedkom-

mende sker det i gudstjenesten gen-
nem bibelske tekster, som kommer
til orde.
N
¢

HAR DENNE OFFENTLIGE gudstje-
nestelige ihukommelse af bibelske og
efterbibelske hellige eller troende
noget at gore med »hovedartiklen«
om retfeerdiggerelsen af troen alene?
Er artikel 21 andet end et vidnesbyrd
om, at heller ikke de lutherske refor-
matorer var i stand til med det sam-
me at drage alle konsekvenserne af
den nye forstéelse af evangeliet, de
var naet til? Det sidste spergsmal vil
i dag mange besvare med et ne;j.

Men ser man sddan pa det, hvor-
dan forklarer man da, at CA har en
leereartikel og ikke blot en misbrugs-
artikel om »helgendyrkelsen«? Lad
os se pa, hvordan bekendelsen selv
begrunder helgendyrkelsens ned-
vendighed. »... for at vi skal efterlig-
ne deres tro og gode gerninger i
overensstemmelse med vort kald,
saddan som kejseren kan efterligne
Davids eksempel, nar det geelder om
at fore krig for at fordrive tyrkerne
fra faedrelandet. For de er begge kon-
ger.«

Formalet med helgendyrkelsen er
altsa, at de troende, der lever nu, ved
i gudstjenestens bibelske tekster at
hore om dem, der for dem selv troe-
de evangeliet, skal hjeelpes til at ef-

99



terligne disses, deres aeldre sgsken-
des, tro. Det ligger i det trosbegreb,
vi medte i artiklerne 6 og 20, at de,
der efterligner de andres tro, ogsa
efterligner de gode gerninger, de
gvede i troen, altsa efterligner troen
ikke uden, men med dens frugter.
Den levende tro, dvs. levende men-
neskers tro, er aldrig uden sddanne
gode gerninger som dens frugter,
horte vi i artikel 6 og 20. Men—det
horte vi om i artikel 16 — de gernin-
ger, der er troens frugter, gores altid
i kald og stand. Dem gor vi nemlig
ikke for ved dem at blive retfeerdige
for Gud, men omvendt fordi vi alle-
rede, ved troen alene, er retfeerdige
for Gud.

Naér i gudstjenestens tekster tidlige-
re sleegtleds troende fores frem for
vort blik, ser vi dem som os selv le-
vende i en serlig stand og i en be-
stemt kaldsgerning, hvor de gernin-
ger, de gver som troens frivillige
frugter, kan veere til gavn og glede
for andre. David var f.eks. konge.
Det forte til, at han maétte gere gode
gerninger sa barske som det at fore
krig mod faedrelandets fjender. Nar
artikel 21 taler om, at vi skal efterlig-
ne helgenernes tro og gerninger i
overensstemmelse med vort kald, er det
udelukket, at vi kan give os til efter
deres eksempel at gore »store« ger-
ninger uden for vort kald. F.eks. kan
kejseren efterligne Davids krigs-
forsel. Det kan vi andre ikke. I vort

100

kald skal vi efterligne de helliges tro
og gerninger og i overensstemmelse
med vort kald, inden for de snaevre
graenser, det afstikker for vor hand-
len.

N/
0‘0

HVAD VIL DET egentlig sige at
»efterligne« helgenernes tro og gode
gerninger? Selve glosen »efterlignec,
der er en ordret oversettelse af det
latinske »imitare«, som vi har som
laneord pa dansk: imitere, kan let
lede tanken i en forkert retning. Pa
nutidsdansk antyder bade det dan-
ske ord »efterligne« og fremmedor-
det »imitere« det ueegte. »Vogt Dem
for efterligninger!« »Det er kun en
imitation!«

En efterlignet tro er ingen aegte tro.
Imiterede gerninger er ikke virkelig
gode gerninger, men efterabede gode
gerninger. I det latinske ord imitatio«
og i det nytestamentlige greeske ord,
som det gengiver, »mimesis«, jvnf.
»mimik« og »pantomime«, ligger
ikke dette steenk af forfalskning og
efterabning. 1 stedet for »efterligne«
siger man derfor ofte i overseettelser
af middelaldertekster, hvor imitatio«
forekommer, »efterfolge. Et kendt
skrift af Thomas a Kempis, »De imi-
tatione Christi«, kaldes som regel
»Om Kristi efterfglgelse«, ikke »Om
Kristi efterligning«. Udtrykket imita-
tio« (mimesis) herer hjemme i under-

4

visning og opdragelse. Nar man skal
leere noget nyt, f. eks. at tale, at ga, at
skrive, at spille klaver osv., ma en,
der i forvejen mestrer den faerdig-
hed, vi vil leere, vise os, hvordan
man berer sig ad, og sa prever vi at
gore ligesddan, indtil vi far det leert.
Der er ikke tale om, at det, vi gor, nar
vi pa denne made ved at folge en
andens eksempel tilegner os en feer-
dighed, er noget ueegte, en blot og
bar efterabning. Tveertimod leerer vi
ved denne »efterfelgelse« af eksem-
plet at tale rigtig dansk, ikke forfal-
sket dansk, spille rigtigt klaver osv.,
just ved at gore det samme, som lee-
reren viste os forst. Den tyske tekst
undgar da ogsd glosen efterlig-
ne« (nachahmen), men taler i en om-
skrivning om at falge et eksempel:
»...at man skal ihukomme helgener-
ne, for at vi kan styrke vor tro, nar vi
ser, hvordan der er vederfaret dem
nade, og hvordan de har faet hjelp
gennem troen. Desuden at man tager
eksempel af deres gode gerninger,
enhver efter sit kald, som Hans kej-
serlige Majesteet saligt og gudfrygtigt
kan felge Davids eksempel og fere
krig mod tyrkerne. Thi begge er de i
det kongelige embede, som af dem
fordrer beskyttelse og beskaermelse
af deres undersétter.«

Den tyske tekst viser, at der med
»efterligne« i den latinske tekst ikke
teenkes pa nogen udvortes efterlig-
ning, men om et personligt feelles-

skab som det, der bestar mellem lae-
rer og elev, opdrager og barn.

Leereren og opdrageren forer ele-
ven eller barnet ind i en sag, der er
storre end bade ham og den, han
vejleder. Nar vi i gudstjenesten mo-
der dem, der for os troede det, vi far
forkyndt og bekender, da styrkes vi i
vor egen tro, siger den tyske tekst. Vi
styrkes i vor egen tro ved at hore,
hvordan de, der var for os, modtog
nade fra Gud, og hvordan de i troen
pa denne néde blev hjulpet. Den na-
de, de medte, er ogsa skeenket os.
Den tro, hvorved de blev hjulpet, er
ogsa vor tro. Derfor kan vi ikke
»efterligne« deres tro i betydningen
»efterabe« den. Men vi kan folge
efter dem pa den troens vej, hvorpa
bade de og vi feerdes, de foran os, vi
bagefter dem.

P& samme made forholdet det sig,
nar vi i bibelske tekster horer om
deres gode gerninger, som de gvede
i deres kald. Dem hverken kan eller
skal vi umiddelbart preve at efter-
abe. Kejseren kan nok prgve at rege-
re efter Davids eksempel, fordi han
og David er feelles om samme konge-
embede. Men vi andre, der ikke sid-
der pa tronen, har ikke lov til at pre-
ve pa det. Det ville veere i strid med
vort kald, der er undersattens, ikke
herskerens. Men der er andre af de
troende, vi herer om i de bibelske
skrifter, hvis livssituation (kald) lig-
ger vor egen neermere. Men hvad

101




enten det er tilfeeldet eller ej, kan vi
altid folge efter dem pa den made, at
vi i vort kald beerer troens frugter i
tjeneste for naesten pa samme made,
som de gjorde det i deres.

Hvis helgendyrkelsen, hvorom
artikel 21 taler, var ensbetydende
med en efterligning af de hellige i
bogstavelig forstand, ville det inde-
beere en persondyrkelse af de hellige,
som i gvrigt tidligt sneg sig ind i hel-
gendyrkelsen og fordeervede den.
Den forte nemlig til den i artiklen
forkastede helgenpakaldelse. En bog-
stavelig efterligning af helgenernes
»store« gerninger ville fere til, at vi
svigtede de »smé« gerninger, vi er
sat til at gve i vort kald. Derfor er det
CA sé meget om at gore at sla fast, at
efterfglgelsen af helgenernes tro og
gode gerninger sker for hver af os i
vort eget kald og ikke uden for det.

\/
0’0

HVORFOR ER det CA vigtigt at un-
derstrege den rette evangeliske hel-
gendyrkelses uundveerlighed? Fordi
det evangelium, hvorved Gud sam-
men med sakramenterne giver Hellig-
anden, der virker troen i dem, der
heorer evangeliet (artikel 5), ikke er en
tidles leere om Guds néde, men en
forteelling om Guds store gerninger i
historien, med Jesu Kristi liv, ded og
opstandelse som midtpunkt. I denne
historie star Jesus Kristus aldrig alene.

102

Han er altid sammen med alle dem,
han er kommen for at frelse, sammen
med sit udvalgte folk. I hans historie,
som er evangeliets indhold, er der
mange mennesker, i hvem og pé
hvem Guds nédde mod mennesker i
ham bliver anskueliggjort. Og vi kan
ikke tage imod Guds néde uden i
denne »anskueligggrelse«. Vi kan
ikke tro pa vor nadige Gud uden i
feellesskabet med dem, der troede og i
troen gvede gode gerninger for os,
samtidig med os og efter os. Dette »de
helliges feellesskab« er den evangeli-
ske helgendyrkelses inderste mening.
Derfor er den evangeliske helgendyr-
kelse i CA artikel 21 noget for den
reformatoriske bekendelse afgerende,
ikke en »rest« af »katholicisme«. Den-
ne helgendyrkelse udelukker enhver
helgenpakaldelse. Helgenpakaldelsen
var blevet den middelalderlige hel-
gendyrkelses a og @. Derfor ma artikel
21 indeholde et kraftigt angreb pa den
helgendyrkelse, der praktiseres som
helgenpakaldelse: »Men skriften leerer
ikke at pakalde helgener eller at spge
hjeelp hos dem, eftersom den fremstil-
ler Kristus alene som midler, sone-
middel, ypperstepraest og fortaler for
os. Ham skal man pékalde, og han har
lovet, at han vil here vore bgnner, og
den dyrkelse billiger han i hej grad,
nemlig at han pakaldes i alle treengs-
ler. Men synder nogen, sa har vi en
talsmand hos Faderen osv. 1 Johs.
2,1..«

{
b

Pakaldelse er forstaet som anrabel-
se af midleren, ham, som lever og er
ved Faderens hgjre hand.

Nar helgener pikaldes, gores de til
midlere ved siden af den eneste rette
midler, Jesus Kristus. Hvis de skal
veere »midlere« i denne forstand, er
forudseetningen  herfor, at de, lige-
som Kristus, allerede er gaet ind til
herligheden hos Gud. Helgenpakal-
delsen forudseetter den leere om de
sidste ting (eskatologi), som den ro-
mersk-katholske kirke har udbygget
med leeren om Skeersilden og med
dedemessernes praksis som ud-
gangspunkt. Den gar i korthed ud pa
folgende: 1 dedsgjeblikket stilles det
enkelte menneske for en forelgbig
dom, dommen over den enkelte
(judicium particulare), hvorved det
afgeres, hvor dette menneskes sjeel
skal vere i tiden mellem hans ded
og Kristi genkomst til den store ver-
densdom (judicium generale). Hvis
mennesket der med uskriftet og util-
givet dedssynd, gar det til helvede.
Og denne dom stadfaestes i den store
dom. Hvis mennesket der i »nadens
stand«, med sine dedssynder skriftet
og tilgivet, men med utallige ikke
skriftede og sonede tilgivelige« (ve-
niale) synder, bestemmes det i judici-
um particulare til saligheden, men
ma tilbringe en kortere eller leengere
tid i Skeersilden med at udsta den
rest af »timelige straffe« for den slags
synder, som det i dette liv ikke har

taet gjort fyldest for. Dette er de al-
lerfleste menneskers skaebne. Og her
kan dedemesserne fa betydning ved
at hjelpe til, at denne tid i skeersil-
den afkortes. Hvis et lille barn der
uden dab, kan det endnu ikke ga ind
i saligheden. Men det behgver heller
ingen renselse i Skeersilden. Det gar
til et seerligt sted, limbus infantium
(de spaede berns »greensestationc).
Feedrene under den gamle pagt har
ogsd deres sezrlige ventested indtil
den store dom, limbus patrum
(feedrenes »greensestation»). (Det
latinske ord »limbus« betyder rand
eller kant og betegner derfor et sted,
der ligger uden for de saliges Para-
dis, men lige pa randen af det, pa
greensen ind til det).

Hvis den dede ingen uskriftet
dedssynd har, og hvis hans liv har
vaeret sa helligt, at det allerede har
sonet alle »tilgivelige« synder og
maske endda har et overskud af go-
de gerninger, der kan komme andre
til gode (opera supererogatoria), er
det en helgen og gar uden om Skeers-
ilden lige ind i Paradis. Den store
dom kan da kun bekraefte, hvad alle-
rede er fuldbyrdet i judicium parti-
culare. Det er dette, at helgenerne, i
denne sneevrere forstand af ordet
helgen, allerede er géet forud for alle
de endnu levende og for de dede,
som befinder sig i Skeersilden, ind i
Paradiset, der gor dem skikkede til at
optreede som midlere, der gér i for-

103




bon for levende (pa jorden) og dede
(i Skeersilden), og som kan pékaldes
som forbedere af os.

I denne »eskatologi« er helgenerne
(i sneevrere forstand) sat i seerklasse i
forhold til alle andre troende, hvad
der gor pakaldelsen af dem ikke blot
mulig, men nedvendig.

Nar CA artikel 21 forkaster helgen-
pékaldelsen med den begrundelse, at
skriften kun ved af een midler mel-
lem Gud og os, hvem vi alene skal
pékalde i neden, forkaster den der-
med ogsa hele den eskatologi, som er

helgenpakaldelsens dogmatiske
grundlag.
N/
**

DET ER BEMZERKELSESVARDIGT,
at Ostkirkerne pa dette punkt ikke
har fulgt Vesterlands pavekirke. @st-
kirkens theologer mener vel, at de
hellige indtil dommens dag er i Kri-
stus og derfor ogsa tager del i hans
ypperstepraestelige forben for os her
pa jorden. Men ogsa helgenerne ven-
ter p& den store dom. Derfor pékal-
des de ikke, men i »liturgien«, de
orthodokse kirkers nadvergudstjene-
ste, mindes helgenerne pa den made,
at menigheden beder Gud here deres
forbgn for os, samtidig med at me-
nigheden her pa jorden beder ogsa
for dem, ja, selv for Guds moder.

Nar tanken pé& helgenernes forben
for os pa denne méde er knyttet sam-

104

men med tanken om vor forbgn for
dem, giver tanken om denne forbgn-
nens gensidighed helgenbegrebet en
helt anden karakter end i Vesterlan-
dets katholske kirke. Helgenernes
plads i liturgiens store forbgn giver
et staerkt udtryk for det, som Grundt-
vig udtrykker sddan i sin Allehel-
genssalme:
Helgen her og helgen hisset
er i samme menighed.
(Den danske Salmebog 660, 1)
[1955 udg. Red.]

Trangen til at dele den ene sgskende-
flok af hellige »her og hisset« i to
»klasser«, en forste klasse af dem,
der allerede er gaet ind til Paradisets
salighed, og en anden klasse, der pa
jorden eller i Skeersilden endnu ma
udsta straffen for ikke-sonede syn-
der, sadan at de, der er i anden klas-
se, kan henvende sig til dem, der er i
forste klasse og bede om deres for-
bgn, er eeldgammel i Vesten. Spiren
til den findes allerede hos Augustin.
Han bruger om Skeersilden udtryk-
ket »forbedringsild« (ignis emenda-
torius) og »renselsessted« (purga-
torium, jvnf. engelsk »purgatory«).

Han leerer ogsa, at det kun er timeli- -

ge straffe, der udstas i »renselses-
ilden«, og at det hverken er de helt
gode (helgenerne i snaevrere for-
stand) eller de helt onde (de fordem-
te), der efter deres ded skal udsta

skeersildsstraffe. Endvidere leerer

N

Augustin, at messens offer gavner
dem, der er i Skeersilden, men ikke
kan frembeeres for dem, der allerede
er salige.

Det er tydeligt, at man i Vesten
tidligt er slaet ind pé en vej, der forer
bort fra Dstkirkens opfattelse af de
helliges feellesskab. Med hele denne
tradition bryder CA artikel 21 ved
sin forkastelse af helgenpakaldelsen.
Den er uforenelig med tanken om
Kristus som den eneste midler mel-
lem den hellige Gud og syndige
mennesker, dvs. med artiklen om
retfeerdiggerelsen ved troen alene.

\/

**
MEN MED HELGENDYRKELSEN
bibelsk forstaet og evangelisk tolket,
helgendyrkelsen som udtryk for de
troendes altomfattende feellesskab i
Kristus, bryder CA artikel 21 ikke.
Den indseetter den tveertimod pa
dens rette plads som ihukommelse af
de hellige i og ved gudstjenestens
evangeliske tekster, altsa pa den
plads, hvorfra helgenpakaldelsen har
draget den bort.

Men hvis de evangeliske kirker af
artikel 21 kun erindrer fordemmel-
sen af helgenpékaldelsen, men har
glemt eller maske endog forkastet
den dogmatiske leere om den rette
evangeliske helgendyrkelse, som
artikel 21 ogsé indeholder, og som i
denne artikel er hovedsagen, da kan

det kun veere et tegn pa, at den ogsa
er ved at opgive hovedartiklen om
retfeerdiggerelsen ved troen alene,
idet den da ger den til en tidlgs leere
om en overberende Gud, ikke til
budskabet om en historie, hvis midt-
punkt den levende, lidende, deende
og opstandne Kristus er, ikke uden,
men sammen med alle sine helgener.

I et af sine tidligere nadverskrifter
har Luther givet et steerkt udtryk for
den rette helgendyrkelse:

»Dette sakramentes betydning eller
gerning er alle helliges feellesskab.
Derfor er dets geengse navn ogsa
synaxis eller communio, det vil sige
feellesskab, og det latinske ord com-
municare betyder at blive optaget i
dette feellesskab — hvad vi pé vort
sprog kalder at ga til alters — og det
navn kommer af, at Kristus med alle
de hellige udger et dndeligt legeme,
ligesom indbyggerne i en by udger
et samfund og et legeme, og alle bor-
gerne er hinandens og hele byens
lemmer. Saledes er alle hellige ogsa
Kristi og kirkens lemmer, og kirken
er en andelig, evig Guds by, og at
blive optaget i denne by, det kaldes
at blive optaget i de helliges feelles-
skab og at veere indlemmet i Kristi
andelige legeme og gjort til et lem pa
ham... Det er nu ikke bare en slags
modstandere, som ger os fortred.
Der er for det forste den synd, som er
ladt tilbage i vort ked efter dében,
tilbgjeligheden til vrede, had, hov-

105




mod, ukyskhed osv., som plager os,
sé leenge vi lever. Her treenger vi
ikke alene til menighedens og Kristi
hjeelp, sa de sammen med os kem-
per derimod, men det er ogsa ngd-
vendigt, at Kristus og hans hellige
treeder frem for os hos Gud, for at
synden ikke skal blive tilregnet os
efter Guds strenge dom. For at styrke
og opmande os mod disse synder
giver Gud os dette sakramente, som
ville han sige: Se her, mange slags
synder plager dig. Tag imod dette
tegn, hvormed jeg tilsiger dig, at syn-
den ikke plager dig alene, men ogsa
min egen sgn, Kristus, og alle hans
hellige i Himmelen og pa jorden.
Veer derfor trostig og ved godt mod.
Du keemper ikke alene; stor hjelp og
bistand omgiver dig... Den, som nu
er forsagt, som en darlig samvittig-
hed gor svag, eller som deden gor
bange, eller som har noget andet, der
tynger hans hjerte — hvis han vil
veaere fri for dette, s& skal han blot
glad ga til alters, laegge sin sorg over
pa menigheden og segge hjelp hos
hele den skare, som udger dette lege-
me. Det er, som nér en borger i lan-
det har mattet lide skade eller over-
last af sine fjender, sa klager han jo
da til sine radsherrer og medborgere
og beder om hjeelp. Derfor er der i
dette sakramente givet os Guds over-
vaeldende nade og barmbhjertighed,
sa at vi kan tage al vor jammer og
plage og leegge den over pa menig-

106

heden, og seerlig pa Kristus, og glade
finde styrkelse og fortrgstning til at
sige séledes: Nar jeg er en synder,
nar jeg er en falden, nér denne eller
hin ulykke rammer mig, velan, s&
gar jeg til alters og modtager et tegn
fra Gud pa, at Kristi retfeerdighed,
hans liv og lidelse, med samt alle de
hellige engle og de salige i Himme-
len og de fromme mennesker pa jor-
den, tjener til stgtte for mig. Skal jeg
do, sé er jeg ikke alene i deden; lider
jeg, sa lider de med mig. Al min ned
har jeg sammen med Kristus og de
hellige, for jeg har et sikkert tegn pé
deres keerlighed til mig.«

I dette feellesskab har ogsa de keer-
lighedens gerninger, der er troens
frugter, deres udspring.

»Se dernzest til, at du ogsa ger feel-
les sag med enhver og ikke i had
eller vrede udelukker nogen; thi det-
te faellesskabets, keerlighedens og
enighedens sakramente kan ikke tale
splid og uenighed. Du skal lade de
andres skrgbeligheder og mangler ga
dig til hjerte, som om de var dine
egne, og stille din ydeevne til radig-
hed, som om den var deres, ligesom
Kristus ger mod dig i sakramentet.
Dette er at blive forvandlet til hinan-
den ved keerlighed, sa der af mange
enkeltdele bliver et bred og en drik.
Det er at opgive sin egen skikkelse
og ifore sig en feelles.«

[,En sermon om Kristi hellige, sande
legemes hgjverdige sakramente og om

broderskaberne”, 1519 — citeret efter
Luthers skrifter i udvalg ved Torben
Christensen, Niels Ngjgaard, E. The-
strup Pedersen jog Regin Prenter,
bind 1, Kbh 1962, s. 130, 132-133,
139-140]

Dette er at efterfelge de helliges tro
og gode gerninger — ikke at efterabe
dem. Denne efterfolgelse er ogsa en
Kristi efterfolgelse. For Kristus er i
de hellige og forbinder dem til eet.

I forkastelsen af helgenpékaldelsen
har de lutherske kirker i &rhundre-
derne efter reformationen ngje fulgt

CA artikel 21. Men hvordan er det
gaet med det positive indhold af
denne artikel, med den rette evange-
liske helgendyrkelse, med den of-
fentlige (gudstjenestelige) ihukom-
melse af helgenerne til efterfolgelse
af dem (og Kristus!) i troen og keer-
lighedens gerninger? En forkyndelse
som den vi meder i Luthers tidlige
nadversermon meder vi naeppe i
mange lutherske kirker i dag. Men vi
har dog spor af den i vor salmesang,
frem for alt hos lutheraneren Bror-
son:

Hvad jeg er, min broder, det er du og blevet,
vi begge vort navn fik i Himlen indskrevet,

til Himlen stér al vor forleengsel og trest,
hver haster og straeber at komme der forst,
dog elsker den ene den anden af hjerte,
som Jesus, vor frelser og broder os lerte,
den ene fornemmer den anden hans smerte.

Sa lader os gleedes og elske af hjerte

forsede hverandre den bitreste smerte,
forbindes i Anden tilsammen som en,

at keerlighed findes oprigtig og ren,

og lader vor Fader en frydesang hore,

det skal ham hans hjerte usigeligt rore,
skeont barnene kan det kun stammende ggre.

(Den danske Salmebog 336, 4-5)

107




Der er en tone af pietistisk himmel-
lzengsel, en »pilgrimsstemning«, som
er Brorsons, i disse linier. Men den,
der har gren at hore med, fornemmer
straks slaegtskabet med Luthers nad-
versermon. Hvorfor er denne helgen-
dyrkelse forsvundet fra de lutherske
kirker? Har vor alt for selvfolgelige
forkastelse af helgenpakaldelsen ikke
mistet sin mening, nar den helgen-
dyrkelse, der er grunden til, at den
fremseettes, ikke mere betyder noget?
Hvad er der sket? Er formuleringer-
ne i CA artikel 21 medansvarlige for
udviklingen?

Jeg tror ikke, det er muligt at und-
ga den slutning, at formuleringerne
her ikke er fyldestgerende, nar de
sammenholdes med det bibelske
vidnesbyrd, de peger hen pa. At vi
skal efterfolge de hellige i tro og go-
de gerninger, er ikke et lovens bud,
men en evangelisk forkyndelse af
Kristus. Sddan giver han os sig selv
— eller sddan giver Gud os ham —
blandt andet og vel endda ferst og
fremmest i den hellige nadver, at han
ikke kommer til os alene, men sam-
men med dem, der hegrer ham til. I
dem, mennesker af vort ked og blod,
mennesker, vi har kendt, mennesker
i hvis tro og gode gerninger han vi-
ser sin magt og keerlighed, er han
selv virkeligt hos os, jvnf. Matth.
25,40. 1 det bibelske eksempel, som
artikel 21 anferer, kong David, i for-
bindelse med tilfgjelsen »i overens-

108

stemmelse med vort kald«, sker der,
nappe tilsigtet, maske ikke engang
bevidst, en indsneevring og ensidig-
gorelse af det bibelske vidnesbyrd.
Kaldsgerningen indsneevres, en ud-
vikling, der kraftigt fortseettes i de
tolgende arhundreder, séddan at
Guds kald til tjeneste bliver det sam-
me som det, der i seekulariseret
sprog kaldes »erhverv« eller
»stilling«. At Gud ogsa kan kalde et
menneske til martyriet, forsvinder
helt fra horisonten. Sa rigtigt det er,
hvad vi herte i artikel 16, at stedet,
hvor naeste-keerlighedens gerninger
ligger rede til os, er i den enkeltes
stand, hans seerlige kaldsgerning, ma
dog, nér denne det 16. arhundredes
lutherske kaldsethik sammenlignes
med det bibelske vidnesbyrd om
keerligheden til Gud og broderkeer-
ligheden i de helliges samfund, det
sporgsmal rejses, om der er sket en
ensidiggerelse af forestillingen om
keerligheden som troens frugt. Er
keerligheden til Gud og naesten ud-
tomt med de muligheder, kaldsger-
ningernes rammer afstikker? Hvad
bliver der her af den keerlighed, der
udtrykker sig i ofret, martyriet?
Hvad bliver der af den keerlighed,
der udtrykker sig i lovprisningens
overfladige og »unyttige« leg? Skal
kejseren kun »efterligne« kong Da-
vid i at fore krige? David dansede
ogsé foran arken til bla. en af sine
hustruers forargelse. Og hvad med

kvinden, der salvede Jesu fadder, det
eneste bibelske eksempel p& en, om
hvem det udtrykkeligt siges, at hun
vil blive ihukommet i gudstjenester-
ne? (Mark. 14,6-9).

\

0‘0

MED REFORMATIONEN forsvandt
mange helgenbilleder fra kirkerne. I
stedet finder vi mange steder epitafi-
er med satte borgermaend og borger-
fruer og lutherske preestemaend og
preestekoner med undertiden lange
reekker af bgrn. Vist var ogsa de hel-
lige og tjente Gud i deres kald. Men
den ihukommelse, de tilsigtede og
opndede ved bekostningen af de
prangende kunstveerker, er dog naep-
pe den ihukommelse, art. 21 taler
om. Men det kan ikke helt udelukkes,
at der er noget i den made, hvorpa
ihukommelsen af de hellige i denne
artikel er formuleret, som om den
ikke direkte har veeret med til at
fremkalde sa dog i hvert fald ikke
har bidraget til at hindre den ensi-
diggerelse og borgerliggorelse af
forestillingen om de helliges feelles-
skab og kristenkeerligheden, som i
hgjere grad, end reformatorerne kun-
ne forudse, er kommet til at prege
de lutherske kirker. Det er i dag mere
end billigt at ivre mod »helgen-
pakaldelse« i et luthersk lands lu-
therske sognemenigheder. Der er
mere grund til af artikel 21 at tage

anledning til at overveje, om vi ikke
har fjernet en dimension af Ny Testa-
mentes tale om troen og keerligheden
og dermed ogsé en dimension af Ny
Testamentes Kristusforkyndelse ved
den méde, hvorpa vi har fjernet bade
af theologien og af gudstjenestelivet
kaldet til efterfolgelse af de helliges
tro og keerlighed og erstattet den
med s& temmelig borgerlig kalds-
ethik. Den bortfaldne dimension kan
antydes med ord som »martyriet, det
ekstraordinzere, lovprisningen, glee-
den, legen«. I Kristusbilledet bortfal-
der pa tilsvarende made underne,
helbredelserne, lidelsen, herliggorel-
sen. Tilbage bliver den side af
Kristusbilledet, som vel er der, og
som aldrig ma tages bort: fornedrel-
sen, ydmygheden, tjenesten, og af
Kristuslivet: kaldsgerningen, det
daglige, troskaben. Men i Ny Testa-
mente er disse to sider ikke adskilt
og i forhold til hinanden rendyrkede
og ensidiggjorte, sadan som det sker
i de mange moderne Kristusudgaver.
Det, der sker, nar den glemte dimen-
sion, den i fornedrelsen skjulte, men
virksomme herlighed, udelades, er
jo, som forteellingen i Mark. 14,3-9
viser, at det, der er evangelium, bli-
ver lov. Kristenkeerligheden bliver
ethik, eventuelt socialethik, og Kri-
stus bliver dens forkynder, eventuelt
dens forbillede.

Jeg herte engang en orthodoks
theolog forteelle en historie om en

109



starets, en russisk eneboer, som af
sine disciple blev hgjt aeret for sin
hellige livsforelse. Pa sit dedsleje
bekendte han med sorg, at han kun
lige var begyndt péd at erkende den
umédelige dybde i sin synd og skyld
over for Gud, hvis dom han nu skul-
le mede. Da hans disciple hgrte den
bekendelse gik der et lykkeligt smil
over deres ansigter. De havde trods
den hellige mands fromme liv og
kraftige gerninger stadig veeret i
tvivl, om han nu ogsé kunne kaldes
en helgen. Men da de herte hans
bekendelse af sin uendelige skyld,
var uvisheden borte. Nu, og ferst nu,
vidste de, at han var — en helgen.

I den helgenlegende udtrykte en
orthodoks kristen, forekom det mig,
en sterre forstaelse for, hvad det vil

sige, at vi retfeerdiggeres alene ved
troen pé Kristus, og hvad for en hel-
lighed, vi tor mede Gud med, end
jeg har medt i mange korrekte
»lutherske« preedikener. Maske er
det ikke sa »ligegyldigt«, som det
ved forste gjekast kunne synes, om
en luthersk kirke husker eller glem-
mer den helgendyrkelse, som CA
artikel 21 tillader (latinsk tekst), fordi
den er evangelium, ikke lov, og tilli-
ge »befaler« (tysk tekst), fordi evan-
geliet som evangelium vil troes og
ikke glemmes.

(ol )

[

Dr. theol. h.c. Helge Haystrup, (1924-2009) var béde preest og kirkehistoriker med
stor viden om oldkirken og Augustin. Credo Forlag udgav i 2005 ,Sé& er det sagt -
preedikener og essays” (2. udvidet og revideret udgave af ,,Det gamle budskab®, C.A.
Reitzels Forlag 1985).

Herfra har vi klippet dette essay, og anbefaler bogen pé& det varmeste. Keb den hos
Forlagsgruppen Lohse, nedsat til kr. 100,-

P.G. Lindhardt skrev om farsteudgaven: ,Det er solide sager, han ferer frem, ret et

alvorsord til en pjanket samtid og opruskende, fordi det er sagt ud af cerlig harme*

110

Helgener og martyrer
i den gamle kirke

Alle Helgen V

AF HELGE HAYSTRUP (1)

PA ALLE HELGENS sgndagen
smykker vi vore kaeres grave med en
ganske serlig omhu. Nogle steder pa
vore ,Sydhavsger” teender de polske
indvandreres efterkommere stadig
lys pa deres forfeedres grave, og i
Senderjylland leegger menighederne
kranse ved mindestenene for de
mange, der faldt i den 1. verdens-
krig.

Men til alle Helgen i egentlig for-
stand hgrer jo hverken gudfrygtige
forfeedre eller faldne soldater. Hvem
er de da? Ja, ser man efter i Gylden-
dals ellers s& udmeerkede Fremmed-
ordbog, bliver man ikke meget klo-
gere. | hvert fald spilder udgaven fra
1969 ikke sd meget som et ord pa at
forklare, hvad en helgen, er for no-
get. Man kvier sig ved at tro, at det
drejer sig om en bevidst udeladelse,
selv om en del af vor gstorienterede
»intelligens” nok kan tenkes at rea-
gere sadan over for kristendommen.
Men mon ikke Fremmedordbogens

SA ER DET

SAGT

redaktgrer blot — lovlig blagjet —
har ment, at alle da vidste, hvad en
helgen er for noget? S& det behgvede
man da ikke at ofre tid pa at forklare.
Men her bedrager de sig selv. For nar
man spgrger om, hvem der er helge-
ner, far man ofte det svar, at det er
alle dem, der er i Himlen, og sé skul-
le englene ogsa veere helgener. De
har jo altid veeret hos Gud. Men eng-
lene har deres egen dag i kirkearet,
nemlig Sct. Michaels eller Alle Engles
dag, den 29. september, séledes som
det fremgar af vor lutherske Kirke-
ordinans af 1539 og gamle biskop
Peder Palladius’ Alterbog fra 1556.
Nej, en helgen er, som der stod i min
barndoms skoleordbog (,Ludvig-
sen”): ,et seerlig fromt menneske”.
Men nar der sa blev tilfgjet: ,som
tilbedes efter sin ded”, ja, sa er vi
atter ude i misforstaelserne. For in-
den for vor evangeliske kirke har vi
aldrig tilbedt helgener, som om de
var i besiddelse af seerlige, mystiske

111




kreefter og derfor kunne beskytte os
mod misvaekst, tyveri eller sygdom,
eller som om de ved deres oversky-
dende gode gerninger kunne hjeelpe
os ind i Himlen. Derimod eerer vi
dem som seerligt fromme mennesker,
hvis troslydighed og gode gerninger
nok kan tjene os, hver i vort arbejde,
til opmuntring og eksempel. Men
ingen helgen var fuldkommen og
uden synd, og ingen helgen blev.
nogensinde salig uden ved Guds
ufortjente nade i Jesus Kristus. Som
det hedder i den gamle péskesalme:

Selv Jomfru Maria, moder til Krist,
med alle Guds helgen hun for vist
blev ikkun salig pd samme méde,
for Jesu skyld, af Gud Faders nade.

\/
000

DETTE GZALDER ALTSA ogsd for
jomfru Maria, der dog var Guds ud-
valgte redskab, da hans enbarne Sgn
blev menneske, hvorfor der kan vaere
god mening i at stille hende forrest i
helgenskaren, ,den store, hvide
flok”, bade fordi hun fandt ndde hos
Gud og blev ,Guds moder” og for
hendes vidunderlige ord: ,Se, jeg er
Herrens tjenerinde. Lad det ske mig
efter dit ord!” Hvor ma vi elske hen-
de, denne unge pige fra Nazareth, og
se op til hende, uanset om hun var
uerfaren og uleerd. For gives det no-

112

get starre end helhjertet og i ydmyg
tro at give sig i Guds tjeneste, selvom
s& vejen som for Maria ferer til, at
vort hjerte gennembores og hjertet
ma briste, sdledes som man kan se fx
pa Hellevad og Egvad kirkers mid-
delalderlige altertavler, hvor Maria
overvaeldet af sin sgns lidelser pa
korset daner i apostelen Johannes’
arme.

Af Marias eksempel ser vi, hvorle-
des kristen fromhed er tro pa og ly-
dighed imod Ham, der vel er Him-
mel og jords almeegtige herre, men
tillige den, der nadig bejer sig ned
over sin faldne skabning med tilgi-
velse og oprejsning. En helgen er
derfor ikke ,et seerlig fromt menne-
ske”, hvis man derved alene forstar
noget indre, personligt, en kvalitet.
Tvertimod vil helgenens fromhed
leegge sig for dagen i vidnesbyrd og
bekendelse af Guds herlighed og
naden i vor herre Jesus Kristus.

Heller ikke dengang var det seerlig
populeert at veere en bekendende
kristen. Den gamle Adam i os vil jo
helst bekreeftes i dette, at ,Jeg er da
god nok, som jeg er”, og at man blot
skal veere som alle de andre. Men
netop over for dette sagde de kristne
fra. De kunne ikke deltage i selskabs-
livet, ga i teater eller til gladiator-
kampe. De kunne ikke affinde sig
med en moral, der ikke tog det sa
ngje med sjofelhed, logn og bedrage-
ri. Og veerst af alt, de kunne ikke

lade veere med at forteelle andre om
denne Jesus! Det greeske ord for et
sadant vidnesbyrd er martyrium, og
allerede her er vi ved en vigtig for-
skel mellem dengang og nu. Hvor
kristne mennesker frimodigt forsager
Djeevelen og bekender deres tro, kan
de maske nok i vore dage seette deres
yndest i menigheden, hos menig-
hedsrad, lokale og andre myndighe-
der, presse m.v. over styr. Men lige-
frem slaet ihjel, det bliver de dog
ikke. 5& vidt jeg ved, er det leenge
siden nogen i Danmark har mistet
livet for sin tros skyld. I Oldkirkens
dage la landet anderledes.

For et jodisk miljo, preeget af steer-
ke religigse lidenskaber, var den
voksende kristne menighed en trus-
sel. Hvad der for dem, der lod sig
frelse, var livets lykke, ansd mod-
standerne for et frafald og et opror
imod den faedrene tro. Noget sadant
matte slas ned med alle midler. Det
fik fattigforstanderen Stefan at maer-
ke allerede &r 33, da jederne ryddede
ham af vejen ved stening. Hans vid-
underlige forsvarstale, som i virke-
ligheden er en atsende anklage mod
jodefolket for dets modstand mod
Gud og afvisning af dem, Han send-
te til dem, er overleveret i Apostlenes
Gerninger kapitel 7. Den hellige Ste-
fan, hvis mindedag i kirken er 2. jule-
dag, blev den forste af Jesu disciple,
der beseglede troens vidnesbyrd
med sit blod. Martyr, egentlig blot

vidne, kom saledes snart til at be-
tyde ,blodvidne”, og i denne betyd-
ning af ordet er Stefan den forste
kristne martyr. Hans uforfeerdede
trosmod lyser som et kald ogsa til os!

\/
%

IKKE ALLE HELGENER matte lide
martyrdeden. Vi ved sédledes om
Nordens apostel, den fromme munk
Ansgar, hvorledes han som ung hav-
de et syn af den himmelske herlig-
hed og herte Gud tale til sig: ,Ga og
vend tilbage, kronet med martyri-
et!"” Forventningen om denne aere
fik ham til at melde sig til den fare-
fulde feerd som missioneer for de
vilde daner ar 826. Men trods talrige
genvordigheder blev Ansgar ikke
slaet ihjel af vore hedenske forfed-
re, men dede fredeligt i sin seng,
maske lidt skuffet, men samtidig klar
over, at ikke ethvert martyrium be-
hgver at veere blodigt.

Men de, der vil folge Herren og af-
leegge vidnesbyrd om ham, ma gere
sig klart, at lidelse og ded kan blive
deres lod. Nar vi saledes leeser i He-
breaeerbrevet: ,Endnu har I ikke stridt
sa hardt (...) at det har kostet blod”,
antyder disse ord vel, at andre menig-
heder havde oplevet blodig forfglgelse
(Heb 12,4). Vi herer da ogsa i Apostle-
nes Gerninger om, hvordan de ophid-
sede joder efter Stefans martyrded
rettede deres had imod andre af me-

113




nigheden, velsagtens mod den del af
Jerusalems jodekristne menighed, der
ligesom Stefan stod kritisk over for de
mange nedarvede fromhedsregler.

Denne forfelgelse havde til resultat,
at kristentroen med de fordrevne
spredte sig ud over hele Palastina,
ApG 8,1. Saledes kunne forfolgelse
ogsé blive til velsig-nelse og mission,
og allerede her finder vi den nordafri-
kanske kirkeleerer Tertullians bergmte
ord bekraeftet, at ,Martyrernes blod er
kristendommens udsad”.

Efter en leengere fredsperiode, hvor
~menigheden i hele Judeea og Galileea
og Samaria havde fred” (ApG 9,31)
bred uvejret pany lgs over de kristne i
Jerusalem, den menighed, der var alle
kristnes ,hovede og moder”. Vi far at
vide, at kong Herodes Agrippa lod
apostelen Jakob halshugge og Peter
kaste i feengsel, hvorfra han dog blev
underfuldt udfriet, ApG 12. Dette skete
ar 42. Forst nu synes apostlene at have
forladt Jerusalem, og vi finder bla.
apostelen Peter i menigheden i Antio-
kia, Gal 2,11.

Urmenigheden i Jerusalem bestod
dog stadig. Dens leder synes ikke mere
at have veaeret nogen apostel, men der-
imod Jesu yngre broder Jakob, kaldet
Den retfeerdige. Fra vantro og mod-
stand var frelserens egne kommet til
tro pa ham. Forholdet mellem jode-
dommen og den kristne kirke, der nu
havde bredt sig ud over Romerriget, og
hvis menigheder rummede savel jode-

114

som hedningekristne, blev imidlertid
mere og mere spaendt.

Den leerde biskop af Keesarea, Euseb,
beretter i sin Kirkehistorie fra 0.320, at
joderne i raseri over ikke at kunne fa
ram pa Paulus (han havde jo indanket
sin sag for kejseren og var pa vej til
Rom) vendte deres had imod Jakob,
der ellers med stgrste omhu hele sit liv
havde levet, som det semmede sig en
from jode. Nu ville de tvinge ham til
fra templets tinde at fornaegte Jesus
over for de store folkeskarer, der i an-
ledning af Péasken var strommet til
Jerusalem ar 62.

I stedet aflagde Jakob vidnesbyrd om
Jesus som den, der er ved Guds hgjre
hédnd og skal komme igen som ver-
densdommeren. Derfor styrtede de
ham ned fra tempeltaget og stenede
ham til dede. Men endnu pé Eusebs tid
var mindet om Jakobs martyrded le-
vende, og menneskene @rede ham og
»de andre hellige meend for deres gud-
frygtigheds skyld”. Dette er, hvad ogsé
vore lutherske feedre forstod ved sand
helgendyrkelse.

Allerede hos urmenighedens leder,
Herrens broder Jakob den Retfeerdige,
ser vi, hvordan kristenforfglgelserne i
forste reekke rettede sig imod biskop-
per og andre ledere. Noget tilsvarende
skete fa ar senere under kejser Neros
forfolgelse af de kristne i Rom, der
skulle veere hans ,syndebuk” for Roms
brand. Da blev Paulus halshugget og
Peter korsfeestet (med hovedet ned-
ad?).

At de ledende apostle havde virket,
men iseer at de begge havde lidt mar-
tyrdoden og var begravet i Rom
(omend der stadig er megen tvivl om,
hvor deres grave har veeret), gav ho-
vedstadens menighed en ganske ser-
lig glans og autoritet. Men lad os ikke
glemme, hvordan denne grusomme
forfolgelse ogsa ramte det kristne leeg-
folk hardt: Vi hegrer om, hvordan fang-
ne kristne blev rullet i beg og brugt
som levende fakler i Neros haver!

Smukkest af alle de gamle martyrbe-
retninger er imidlertid efter mit sken
den henved et hundrede ar yngre be-
retning om den gamle og svagelige
biskop Polykarp af Smyrnas martyr-
ded. Menigheden forteeller derom i et
brev om en nylig overstaet kristenfor-
folgelse. Dens anledning er ukendt.

Sandsynligvis har den veeret et udbrud

af et ulmende had til disse kristne, der
ikke bare vil veere som alle andre. En
hel flok kristne er fanget. Med iver
opsporer hedningerne de kristnes gem-
mesteder. Naturligt nok er de kristne
angst for den lod, der venter dem, og
holder sig skjult. Af de fangne er en
allerede blevet kastet for de vilde dyr,
og hans bekendermod og frygtlese
optraeden styrker hans bredre og far
hedningerne til at undres over de krist-
nes sjeelsstyrke. Derefter kommer turen
til den 86-arige biskop Polykarp. Han
pagribes og feres til sportspladsen,
hvor gvrighed og folk er samlet for at
se oldingen fornagte sin tro. Teenk pa

din hgje alder, sveerg blot ved kejse-

rens lykkegud og sig: Bort med de
ugudelige (hedningerne ansad nemlig
de kristne for at veere ugudelige —
ateister — siden de hverken bragte ofre
eller havde gudebilleder!), lod det.
Men Polykarp svarer: ,I 86 ar har jeg
tjent Kristus, og han har aldrig gjort
mig noget ondt. Hvor skulle jeg da
kunne bespotte min konge og frelser”.
Han kastes sd pa balet, hvorfra han
lovpriser Gud for den nade som mar-
tyr at ,fa del i den kalk, som Kristus
temte for os”. Martyriet er en ere,
veerd at takke for!

\/
0‘0

TIL GLEADEN VED — trods mod-
gang og lidelse — at vere kristen
hgrer bevidstheden om, at vi i liv og
dod er Herrens (Rom 14,8). Vi er ikke
alene pa vor vej. Jesus Kristus er med
0s, og vi er pd vor vandring omgivet
af ,,en sky af vidner” (Heb 12,1). Den
tdlmodighed, hvormed de led for
Kristus og holdt fast ved vidnesbyr-
det, skal tjene os til forbillede og
trost. Ikke mindst derfor er det sa
vidunderligt at fordybe sig i beret-
ningerne om de feorste martyrer. I
dette sidste afsnit vil vi fremdrage to
af dem, forst detiet brev fra de kristne
i Vienne og Lyon til deres trosbredre i
Lilleasien, der rimeligvis er affattet af
kirkefaderen Irenaeos af Lyon og der-
naest den bevarede udskrift af en ro-

115



mersk retsprotokol om processen mod
en flok kristne i den lille by Scili i
Nordafrika.

Vi herer fra Lyon om en meengde
kristne, der slebes til feengslet under
den ophidsede folkemeengdes chikane-
rier og slag, og om den romerske gv-
righeds grusomme tortur og raffinere-
de dedsstraffe. Forarget over den ra
behandling treenger en ung mand sig
frem for at forsvare fangerne. Det naeg-
tes ham. I stedet bliver han spurgt, om
han ikke selv er en kristen, hvad han
frimodigt bekender pa trods af den lod,
han ved, nu venter ham.

Der fores vidner frem, lognagtige og
skreemte til at beskylde de kristne for
de veerste forbrydelser. Nu geelder det
om at fa de kristne til at indremme.
Nogle falder fra. Andre viser sig som
rette Kristi stridsmeend, deriblandt
diakonen Sanctus fra Vienne og den
90-arige biskop Pothinos af Lyon, men
ogsa nogle unge kvinder som den lille
slavinde Blandina.

Under pinsler og forher (bl.a. braen-
des han med gloende kobberplader) er
Sanctus’ eneste svar bekendelsen: ,Jeg

1"

er en kristen!” Nogle der af deres pins-
ler i det beklumrede fangehul, den
gamle, svagelige biskop dog forst efter
offentligt at have aflagt den gode be-
kendelse. Andre ender med at blive
kastet for de vilde dyr i arenaen. Til
dem hgrer Sanctus og Blandina. Sanc-
tus bliver sat pa en gloende jernstol, og

Blandina heenges op pa en peel til fede

116

for dyrene. Med sin begn setter hun
mod i de andre, og da dyrene ikke vil
bide pa denne forste dag i arenaen,
fores de kristne til nye pinsler og nyt
forher.

Blandt tilskuerne optreder nu en
tilrejsende, lilleasiatisk leege ved navn
Aleksander. Man opdager, hvordan
han tilskynder de kristne til at sta fast
og lader ogsa ham gribe og tortere.
Leegen er en kristen og ender med at
blive kastet for dyrene ligesom Blandi-
na og andre.

Nu der martyrerne, sidst af alle Blan-
dina efter piskning, efter dyrene, efter
»ild stolen” og efter at veere stoppet i
en kurv og kastet for en rasende tyr.
,Og alle hedningerne bekendte, at al-
drig havde hos dem nogen kvinde ud-
holdt sa mange og sa frygtelige ting”.
Men Blandina og hendes feeller der
glade i Kristus.

Fa ar senere, nemlig ar 180, er en flok
kristne, hvis leder er en vis Speratus,
blevet feengslet i Scili og fort for pro-
konsulen over Nordafrikas domstol. Af
de be-varede retsakter hgrer vi, hvor-
dan Speratus bekender at vaere kristen.
Vist er han en lovlydig borger, men
han har vendt denne verden og der-
med ogsa den romerske kejser ryggen.
Han tjener en anden, storre herre, nem-
lig Kristus, og denne tjeneste kan ingen
forlade uden at ri-sikere langt frygteli-
gere straffe end jordiske, nemlig Hel-
vedes pine og kval!

i

Speratus har med sig en kasse med
boger, bla. et eksemplar af Paulus’
breve, et vigtigt vidnesbyrd om Ny Te-
stamentes hurtige udbredelse (og over-
seettelse til latin!), selv til en lille by i
Nordafrika. Da hele flokken bekender
at veere kristne, demmes de til deden
ved halshugning og modtager deds-
dommen med tak for den sre at matte
blive martyrer for Kristus.

Treengslen var dem en ere. Men
samtidig ma den have vaeret smertelig
og tung at ga ind under. At matte op-
give daglige gleeder og fa bandene til
familie, menighed og venner brat revet
over. For os at se er det en frygtelig hgj
pris at betale for at vaere kristen. Og sa
ser vi dog, hvordan der til alle tider var
nogle, der var rede til at blive hos Kri-
stus, om det s& end skulle koste fortree-
delighed, tilsideseettelse, lidelse, tortur
og ded! Og sadan var det ikke blot i
Jodeland og Romerriget, men i mange
egne af verden.

N/
A X4
KAMPEN MOD de kristustroende
var nemlig mindst ligesd hard bag
datidens jernteppe, dvs. i Perser-
riget. Og da senere vilde Hunner fra
gst og germanske stammer fra nord
overskyllede Roms nordlige provin-
ser, og ,Allah og Muhammeds
svaerd” erobrede de gstlige og sydli-
ge egne, var det ikke blot den klassi-
ske kultur, men ogsé kristendom-

men, der blev knust i orgier af blod.
Vi kender fra vor egen tids uro den
muhammedanske fanatisme. Hun-
nernes og Germanernes gdeleggel-
ser og udplyndring er baggrunden
for den maske mest betagende af alle
helgenbiografier, munken Eugippus’
beretning om den hellige Severins liv,
som vandrepreedikant, hjelper og
vejleder for de modlgse menigheder
i det nuverende Ostrig. Severins
martyrium er som Ansgars ublodigt;
men det samme geelder ogséd om de
mange martyrer, der i vor tid overle-
vede Hitlers koncentrationslejre,
kommunistlandenes tortur og feengs-
ler eller massakrerne i nogle af missi-
onslandene som fx Etiopien.

Hvem kan uden dyb beveegelse laese
L. Terrays bog om den ungarske bi-
skop Ordass, der dede i 1978? Eller om
den modige polske preest Maximilian
Kolbe, som, da en medfange med en
talrig berneflok var udpeget til henret-
telse, modigt tradte frem og bad om at
matte ga i hans sted. Bekendelse, ud-
holdenhed og hengivelse for andre er
det ikke de allerskenneste frugter af
troen pa vor Herre og frelser? Til alle
tider og steder — ogsa hos os!

P

117




Leest ... af Olav Fog, Tebstrup

HENRIK HOJLUND:
Klosteret og keerligheden

lllustreret af Poul Exner
Med akvarel pa forsiden af forfatteren

80 sider, indbundet, 99 kr.
Forlaget Boedal 2009

HENRIK HOJLUND har skrevet en
lille bog om sit 12 dage lange ophold
i Ostanbéck evangeliske kloster ved
Sala, lidt vest for Uppsala i Sverige.
Det er blevet en saerdeles laesevardig
bog i selskab med ikke blot munke-
ne, men ogsd med Seren Kierke-
gaards ,Kjerlighedens Gjerninger”
og ikke mindst med Henrik Hejlund
selv.

Da jeg havde leest den ringede jeg
Henrik op og udtalte min dybe glee-
de over hans bog, men gjorde samti-
dig opmaerksom pa, at jeg ikke selv
kunne teenke mig at ga i kloster. , Det
kunne jeg heller ikke”, svarede Hen-
rik.

Det haenger nok sammen med no-
get, Henrik skriver i sin bog, men
ogsd noget, jeg selv blev gjort op-
maerksom pé allerede i mine unge ar.
Det var Tom Kristensen—1I ved, ham
den danske digter med hovedveerket

118

Henrik Hejlund

»Haerveerk«—der i avisen fortalte, at
han havde veret sammen med en
munk og spurgt ham, hvilke af de tre
lofter —fattigdom, kyskhed og lydig-
hed, det var sveaerest at overholde.
Tom Kristensen havde nok forventet,
at det var kyskheden, men til sin
overraskelse fik han svaret: ,Det var
lydigheden”.

Det samme svar fik Henrik i kloste-
ret: ,Munkene skal spge at overga
hinanden i lydighed, ingen mé& stree-
be efter det, han anser for nyttigt for
sig selv, men mere efter det, der er
nyttigt for den anden”.

Til lydigheden herer ogsé discipli-
nen, at skulle fore et regelbundet liv,
hvad en person som jeg, der aldrig

har gjort andet, end hvad jeg havde
lyst til, og nar jeg havde lyst til det,
opfatter som den verste tortur, der
teenkes kan.

Hermed er vi ovre i det andet tema
for bogen—keerligheden: Du skal
elske.

,Alt hvad der ellers har navn af
keerlighed, er kun skygger af den
keerlighed, der ved sig forpligtet pa
dette »skal« fra Gud. Venskabets
keerlighed, mands og kvindes kaer-
lighed, foraeldre og berns keerlighed,
en hvilken som helst almindelig, na-
turlig keerlighedsforbindelse begraen-
ses af gjeblikkets lyst, af sympatier
og samhgrighed —og af tidens tand
og deden”.

Et afsnit hedder som forventeligt
»Eros”. Henrik skriver:

+Kierkegaards kolossale tryk péa
gudsforholdet som den altafgerende
»mellembestemmelse« for ethvert
sandt keerlighedsforhold kan godt
foles som et kristelig-andeligt over-
bud. Keerligheden er usand, nér den
ikke forst gar gennem keerligheden
til Gud og »har dette eneste Maal, at
fore de Elskende til at elske Gud«.
Slap nu af, Kierkegaard, man kan
hgre, at du ikke havde hustru og
bern... Og desuden er det vel en un-
derkendelse af den fgrste trosartikel
om skabelsen? Enhver dybtfelt, men-
neskelig keerlighed er vel et udtryk
for vor gudsskabthed? Sandt nok. Og
sé dog...”

Og sa ender Henrik alligevel med
at forsta Kierkegaard og give ham
ret.

Han skriver om ,Middagsdee-
monen” og om , Herre, forbarm dig”
— det sidste om mgdet med Gud: ,I
klosteret er det i hvert fald to ting,
man ikke slipper for at mgde: synde-
re og Gud.”

Han skriver om en overraskende
sidegevinst ved klosterdagens relati-
ve tavshed: ,Samtalemulighederne
er ret sparsomme. Den samtale, der
fylder mest, er vendt mod Gud. Syv
gange dagligt i kapellet. Det bliver
vel alt i alt til flere ord til Gud end til
hinanden.”

Sadan bliver Henrik Hejlund ved —
med den ene dybe refleksion efter
den anden—om:

. ~Ennade uden mal”,

»/Are vere Gud”,
»Barnets forste skridt”,
»~Evigheden” og om
»Klosterets stilhed”.

* & & o

Han slutter med felgende konklusi-
on: ,Det er sveert at komme i tanke
om et bedre sted for stilhed og en-
somhed, hvori Gud lader sig finde,
end klosteret.”

Hermed vere denne lille bog
varmt anbefalet.

(ol )

119




Leest ... af Erik Sloth, Tasinge

Olav Fog
...0g blev Menneske Il

Formandstaler 2001 — 2009

121 sider, paperback,
Re-Formatios Forlag 2009

FOR OTTE AR siden havde jeg for-
ngjelsen at anmelde det forste bind
af Olav Fogs formandstaler ved Feel-
lesskabet Kirkelig Fornyelses lands-
konventer fra 1980 til 2000. Nu fore-
ligger der et andet bind, ,,... og blev
Menneske II” med forfatterens taler
fra de syv landskonventer siden
2001, hvor Fog har medvirket som
formand.

Nar det har veeret en lige s& ublan-
det forngjelse at laese det andet bind,
som det var tilfaeldet med det forste,
tror jeg, det forst og fremmest skyl-
des forfatterens store veloplagthed
og tydeligt personlige ja, lad os blot
sige lidenskab for kirken og teologi-
en. Aigte keerlighed til teologien og
til den danske kirke lyser ud af hver
eneste side i bogen. ,Lad andre klage
over, at tiden er ond, jeg klager over,
at den er ussel. Thi den mangler li-
denskab”, skrev Sgren Kierkegaard

120

Olav Fog

Menneske

om sin samtid. Og det geelder vist
ikke mindre vor egen tid, hvor agte
lidenskab og lidenskabens anden
side: sagligheden, kan vere sjeeldne
varer. Netop fordi Fog ejer den aegte
lidenskab for sagen, er der hgijt til
loftet hos ham. I forordet mindes han
med vemod den gamle ,debat-
kultur” fra universitet i Aarhus, hvor
kapaciteter som Munck, Lindhardt,
Slgk og Legstrup satte den teologi-
ske dagsorden. Her kunne luften
blive tyk af skeeldsord og fornaermel-
ser, men forst og fremmest var man
lidenskabeligt optaget af sagen, som
netop er ,min, den enkeltes, eksistens.
Vi diskuterede ikke interessante eller
spaendende ting, men vi diskuterede
»pa livet los«, hvad der angik min og
ethvert menneskes eksistens. Sadan

er teologi—optagethed af livets stor-
ste problemer—skyld, liv og ded”.
(s. 8).

Hermed er der sat et fortegn for
denne lille, men vaegtige bog. Den er
forfatterens indbydelse til at genop-
tage den zegte teologiske diskussi-
on—med den lidenskab og den sag-
lighed, som dybest set er to sider af
den samme sag: ,Med disse for-
mandstaler efterlyser jeg lidenskab
for de sterste spergsmal i vores liv:
frelse og fortabelse, sandhed og
logn—kristendommens og teologi-
ens centrale anliggende”. (s. 9). Her-
til kommer, at Fog kan den svere
kunst at tale forstdeligt og i bedste
forstand populeert om teologiske
emner —uden at det gar ud over den
teologiske substans.

Af pladsmeessige grunde vil jeg
koncentrere mig om to af bogens syv
artikler: nr. 2: Den treenige Gud og
Kristi to naturer og nr. 6: Kirkens apo-
stoliske og katolske tro.

Den treenige Gud og Kristi to naturer
Den forste formandstale begynder
med, at Fog citerer den athana-
sianske trosbekendelse i sin helhed.
Det giver god mening. For det forste
er den, skent nok ukendt af de fleste,
en af vor lutherske folkekirkes fem
officielle bekendelsesskrifter, og for
det andet er den det af disse skrifter,
der klarest giver udtryk for, at den
Gud, vi kristne bekender tro pa, er

den treenige Gud: ,Men den katol-
ske tro er den: at vi eerer én Gud i tre
personer og tre personer i enhed”.
(art. 3 s. 28). Talen om Treenigheds-
leeren og om Kristi to naturer opfat-
tes vistnok i dag af mange som teolo-
gernes tankespind, noget spekula-
tivt, som ligger meget langt fra vores
moderne virkelighed. Intet kan veere
mere forkert. Tveertimod er treenig-
hedsleeren et veern mod spekulatio-
nen. Den er et veern mod pé den ene
side en moraliserende og rationalise-
rende kristendom og pa den anden
side en yderligtgdende metafysisk
gudsforstaelse, hvor Gud (som i Is-
lam) bliver 100 % hinsides al menne-
skelig erkendelse. Gud er nemlig
blevet menneske, og treenighedslee-
ren og leren om Kristi to naturer
hjeelper os til at fastholde, at Gud er
bade hinsidig og dennesidig, og at
Kristus er sand Gud og sandt menne-
ske—uden sammenblanding og ad-
skillelse. ”Inkarnationen betyder
nemlig ikke, at Gud opherer med at
vaere Gud, og derfor kun er menne-
ske—endda et syndigt menneske
ligesom vi. I Athanasianum ser vi, at
Jesus Kristus netop som sandt men-
neske er sand Gud”. ('s. 33).

Mod slutningen af artiklen tager
Fog—i forlengelse af Athanasia-
nums forkyndelse af den treenige
Gud —spergsmalet om Islams Guds-
billede op. Muhamedanerne fasthol-
der godt nok Gud som en hinsidig

121



virkelighed, men alligevel er
~forskellen mellem Islams og kristen-
dommens Gudsopfattelse og lov-
forstaelse ... afgrundsdyb”. Tkke ale-
ne var Muhammed en ,lovens og
krigens mand”, men i Islam abenba-
rer Gud sig—i en bog. Dette er dia-
metralt modsat af kristendommen: ,,I
kristendommen &benbarer Gud sig i
ord, der er en levende person, Ham,
der kaldte sig Ordet”. ('s. 40).

Kirkens apostolske tro
I formandstale nr. 6 om ,Kirkens
apostolske og katolske tro”, tilbage-
viser Fog dem, der matte mene, at
der skulle vere noget seerlig
,romersk” eller uluthersk ved bevee-
gelsen [Feellesskabet Kirkelig Forny-
else]: ,En ting er uopgiveligt: Vi frel-
ses alene ved Kristi fremmede ret-
feerdighed, som raekkes os til tro i
ord og sakrament”. (s. 83). Spergs-
malet om retfeerdiggerelse er dybest
set et speorgsmal om frelse, og her
peger Fog, igen meget aktuelt, pa
den moderne opfattelse, som gar ud
fra, at vi fodes som frelste, at vi
grundleggende er gode nok. Men i
virkeligheden forholder det sig lige
modsat. Vi begynder alle i fortabel-
sen. ,, Det er ikke fortabelsen, der er
en mulighed. Den er nemlig en vir-
kelighed. Det er frelsen, der er en
mulighed”. ( s. 86).

For at vi kan komme til denne ret-
feerdiggerende tro, er der, med Den

122

augsburgske Bekendelses ord
,indstiftet et embede”. Og uanset om
man maétte vaere enig i eet og alt, er
det velggrende at fglge Fog i hans
overvejelser over embedet som
~omsorgsjob”, ,entertainerjob” osv.
Man vil gore embedet til alt andet
end lige preecis det, det er. Det er
nemlig ,indstiftet til med apostolisk
fuldmagt at tale og handle pa Kristi
vegne, sa menighederne ikke skal sta
uden hyrde og vejleder i denne mod
Gud fjendtlige verden. Det er indstif-
tet til at forkynde Guds ord og for-
valte Kristi sakramenter”. (s. 86).
Klarere kan det vist ikke siges. Nar
sa embedet ikke blot opfattes som et
~job”, men oven i kgbet misbruges til
utidig politiseren, sa er embedet i
virkeligheden blevet til noget, der
svarer til Islams imam-embede.

Ogsa den 6. formandstale tager hen
imod slutningen speorgsmaélet om
Islam op. Mange, ogsa preester og
teologer, som burde vide bedre, la-
der sig imponere over muhameda-
nernes bastante tro pa én Gud. Sa ma
de jo ligne os. Overhovedet ikke—
siger Fog. ,Deres Gud er en despo-
tisk og lunefuld tyran. Det er, fordi
han ikke er treenig”. (s. 93). Mens
Allah er utilregnelig og lunefuld, er
den treenige Gud i sit inderste vaesen
keerlighed. Han ville ikke blot veere
en Gud for sig selv, men blev menne-
ske i Sgnnen, Jesus Kristus. Ja,

~Faderen elsker Sgnnen, og Sennen elsker Faderen, og Helliganden er keerlig-
hedens band”. (s. 93).

Som man vil have fornemmet, er det de tunge teologiske emner, der tages op
i Fogs formandstaler. Som han selv siger: , Det er ikke det rene pjat, jeg har be-
skeeftiget mig med”. (s.7). Men det sker pa en made, sd enhver med lidenskab
for sandheden vil f& forngjelse af at leese den. Og s& har jeg endda ikke naevnt
den sidste og méske vaesentligste tale, , Relativisme og sandhed”. Lees den selv
- og teenk selv videre!

PS>

Til kalenderen

Der indbydes til konvent hos Olav Fog i Tebstrup, fredag d. 29. januar
2010 med felgende program:

KI. 13.30

KI. 15.00

KI. 15.30

KI. 17.30

KI. 18.30

Messe i Ousted kirke v/Olav Fog
Kaffe pa Johs. P. Sgrensens Vej 30, Tebstrup

s1re-enigheden”
Foredrag v/sognepreest Claus Thomas Nielsen, Stauning

Vesper i Ousted kirke

Middag pé Restaurant Mgllebcekken, Gedved

Neermere information og tilmelding snarest til Olav Fog, tif. 86 53 80 08

123



Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand
Pastor em. Olav Fog, Johs. P. Serensens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg, tlf. 86 53 80 08

@vrige bestyrelsesmedlemmer

Personalechef, cand. jur. Chr. Ankerstierne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, Frederiksberg, tif. 36 45 84 04
Pastor René Magller Yde, Hakké&vegen 1, 7790 Malm, Norge, tIf. + 47 97 50 42 65
Generalsekretcer, pastor Henrik Ertner Rasmussen, Kildebakken 1, 4733 Tapperngje

Cand. scient et stud. theol. Poul Steenberg, Vanlgse Allé 54, 2. th., 2720 Vanlgse

Kasserer
Pastor Steen Sunesen, Kalmargade 41, st. tv., 8200 Arhus N, tIf. + 45 30 31 97 62
Adressecendringer meddeles kassereren, gerne pé: kasserer@kirkelig-fornyelse.dk

Bankforbindelse
Danske Bank, reg.nr. 1551 konto 2 08 81 42. Gaver modtages med tak.

Redakter af RE-FORMATIO
Pastor Steen Sunesen. Artikler m.m. sendes til: redaktion@re-formatio.dk

Abonnement & medlemskab

Re-formatio koster 175,- érligt i abonnement og Isber indtil det opsiges skriftligt.
Medlemskab af FKF incl. abn. 275,- arligt.

RE-FORMATIO’s Forlag

Pastor em. Olav Fog, se ovenfor.

RE-FORMATIO ARGANG 51 DECEMBER 2009/3-4

Julens store hemmelighed

Steen Sunesen, Arhus 82
CA 21 ... Alle Helgen |

Philip Melanchton (1) 86
Om beonnen til de hellige ... Alle Helgen Il

Martin Chemnitz (1) 88
Helgerne ... Alle Helgen Il

Gunnar Rosendal (1) 92
Om Guds berns feellesskab ... Alle Helgen IV

Regin Prenter (1) 94
Helgener og martyrer i den gamle kirke ... Alle Helgen V

Helge Haystrup (1) 111
Leest

H. Haijlund: Klosteret og keerligheden / O. Fog: Og blev menneske |l 118




