RE-FORMATIO

Meddelelser om Kirkelig Fornyelse
ISSN 0903-6113

René Yde sammen med sin ordinationsbiskop, Ole
Danbolt Hageszther, biskop i "Bjergvin Bispe-
demme", ved sin ordination den 17. september 2008
1 Moster Kirke.

Moster var det sted, hvor kristendommen forste gang
kom til Norge i 995.

Oktober 2008. Nr. 3




Redaktionelt

Ordination og liturgi

Det sker ikke sa tit, at nogen fra vore rakker bliver ordneret. Men nir det sker,
vil vi ogsa have lov til at udbasunere det. Og det gor vi sa nu, hvor cand. theol.
René Moller Yde den 17. september blev ordineret i Moster kirke pd oen
Bemlo mellem Bergen og Haugesund i Norge.

I den anledning har vi ikke bare ladet hans prediken ved landskonventet trykke,
men ogsa hans przdiken ved selve ordinationen. Herudover matkerer vi ogsd
begivenheden med et par andre billeder fra ordinationen.

Men hermed slipper vi ikke Norge si let. Den nye udpegede biskop i den
Nordisk Katholske Kirke (NKK) episcopus designatus Roald Flemestad fra
Oslo, hvis indsigt og selvstzendige tzenkning vi for har nydt godt af, har beriget
os med endnu et essay. Denne gang er det om ”Det kristne zgteskab”.

Det er ikke hverdagskost, at en dansk biskop udgiver en bog om gudstjenesten,
skriver Erik Sloth i sin anmeldelse af biskop Kresten Drejergaards nye bog
”Den himmelske gudstjeneste”. Den er virkelig god at lese Alene titlen giver
lyst til at g4 1 gang med den!

Ud over bekendtgorelser og et enkelt “dryp”, bringer jeg fra Betlingske
Tidende et knaldgodt indleg af Katrine Winkel Holm. Min egen kommentar
om embede og menighedsrad ma jeg selvfolgelig heller ikke glemme.

René Yde giver hand til biskoppen

74

Prediken

At vere Gud naer

Prediken pa nynorsk ved ordination (Ps 73,23-28)
Af pastor René Yde

Der star skrevet i Salme 73

2 Men nu er jeg altid hos dig,

min hojre hand holder du fast.

24Du leder mig med dit rad,

du forer mig til herlighed.

2> Hvem har jeg ellers i himlen?

Hos dig onsker jeg intet pd jorden.

260Om end min krop og mit hjerte forgar,

sa er Gud for evigt mit hjertes klippe og min lod.
2"For de, der er fjernt fra dig, gir til grunde,
du tilintetgor alle, der er dig utro.

*Men at vere Gud ner er min lykke,

jeg tager min tilflugt til Gud Herren,

sa jeg kan fortelle om alle dine gerninger.
Sa lyder Herrens ord.

"For mig er det godt at vere Gud nzr" Det er godt at vare Gud ner, ja, i den
danske oiverszttelse star der endda: "at vere Gud nar er min lykke". At vere i
samfund med Gud — at leve den Gud nar, som alt godt kommer fra, det er
lykke og salighed. Salmedigteren Asaf fir os til at stille to sporgsmal med sit
udsagn: Hvordan og hvor? Hvordan kan jeg vaere Gud ner, og hvor skal jeg ga
hen, sd jeg kan vaere Gud ner?

Hvordan kan jeg vaere Gud nzr?

Gud er den almzgtige, den hellige, Gud er den store, den ophojede, den
frygtelige, Gud er den stzrke og udedelige, si hvordan kan jeg arme synder —
med doden i bide hjerte og lemmer — vaere Gud nzr uden at blive odelagt af
hans hellighed? Det kan jeg heller ikke, hvis ikke det var pa grund af Jesus
Kristus. I Jesus er Gud kommet os mennesker nart, si jeg kan vere Gud nzr og
derved fi lykke og salighed. P4 grund af Jesus og alt, hvad han gjorde for os:
hans frelsende lidelse, hans levendegorende kors, hans tre dage i graven, hans
opstandelse fra de dode, hans himmelfart og sedet ved Guds hejre hind kan
jeg syndige og dodelige menneske fa lov til at komme Gud nzr og leve med
ham. Ved tro pa ham og uden frygt vil Gud, vor far, for Jesu skyld regne mig
for retferdig og hellig.

75



Hvor kan jeg vere Gud naer?

Vore forste forzldre, Adam og Eva, vandrede aftentur med Gud i haven, da
dagen blev sval. For dem var det ikke noget problem at vare nzr Gud, men
efter at doden er kommet ind i verden, og Adam og Eva maitte forlade haven,
er forbindelsen mellem jord og himmel blevet brudt. Vi mistede forbindelsen
med livets rige, vi mistede forbindelsen med Gud, vor skaber og livets ophav.
Det at komme til Gud og vere ham ner ma nu ske gennem midler. Der ma pa
ny oprettes punkter for forbindelsen mellem de to sider af tilverelsen, mellem
de to verdener, mellem det andelige og det fysiske. Hvor skal vi ga hen for at
komme Gud nzr? Hvor kan vi finde forbindelsen med Gud? Vi ma ga derhen,
hvor Gud har sagt, at vi skal ga for at komme ham ner. Vi ma ga dérhen, hvor
Gud har lovet, at han vil komme os nzr. Hvor er det? Salmedigteren Asaf giver
os faktisk svaret.

I denne salme synger han om, hvordan han har oplevet modgang i sit liv, men
da han kom til Guds tempel, loste alt sig for ham. I nogle vers lengere fremme
synger han: "det var en uret i mine ojne, indtil jeg kom til Guds helligdom".
Der i templet i Jerusalem fandtes tilknytningspunktet mellem Himmel og jord.
Der kunne Asaf finde Gud. Nar David i en anden salme synger "Herren er i sit
hellige tempel", sd er det alvor. I templet var der adgang fra livets verden og ind
i dodens verden. I templet fandtes der en adgang sidan, at Gud kunne komme
menneskene nazr. Herrens herlighed boede i Jerusalems tempel pa grund af
paktens ark. Gud havde palagt sin tjener Moses at bygge paktens ark, fordi den
skulle vzere forbindelsesleddet mellem folket og Gud.

Arken var et redskab, et instrument for Guds komme til verden. Arken var et
kommunikationsmiddel mellem denne verden og Himmelen. Arken var
forbindelses-leddet mellem denne dedens verden og livets rige. Arken var
doren til det hinsidige og porten til det tabte paradis. Detfor kunne Asaf og
andre komme Gud near, nar de kom til Jerusalems tempel.

Vi mennesker ma ga der, hvor Gud er at finde. Vi ma ga til Jesus. Han er
forbindelsen til Gud, og at vere ham ner er at vere Gud ner, og det er godt at
vere Gud ner. I den nye pagt er Gud kommet os mennesker nar i Jesus. Da
Jesus vandrede pa jord kunne man g til ham og dér vere Gud nzr, men efter
sin dod og opstandelse og himmelfart, har Jesus ALLIGEVEL ikke forladt os.
Han vil fortsat komme til os og vare os ner. Han har indstiftet et middel il at
opretholde kontakten mellem Himmelen, hvor han sidder ved Faderens hojre
hind, og denne jord. Han har til sin kirke, til sin elskede brud, givet den
brudegave, det middel,. hvorved hun altid og alle steder kan komme i kontakt
med ham. I kirken finder jeg forbindelsen med Himmelen og midlet, hvorved
Jesus igen og igen pany vil komme os ner, si lenge verden star. Dette middel
er alterets sakramente. Derfor ma vi gi TIL GUDS HELLIGDOM, FOR AT VI DEr

76

kan fejre dette mysterium. Nar vi fejrer denne tjeneste, si kommer vi med de
jordiske elementer, brodet og vinen, og ved disse konkrete midler kommer
Jesus til stede i sit tempel — midt iblandt os mennesker. Han kommer OS ner, sa
vi kan komme ham ner.

Nidr prasten siger Jesu egne hellige ord, udsender Jesus sin Faders hellige And
og miraklet sker, sa brodet bliver til Jesu legeme og vinen til Jesu blod. Herren
kommer IET NU til sit tempel. Nér vi tager imod disse gaver, s kommer Jesus
Kristus, vor Herre og Gud, os virkelig ner. Vi tager imod lykke og liv og
salighed. Vi 2der hans kod og drikker hans blod. Han gar over i vort stofskifte.
Han gennemstrommer vort inderste og bliver en del af os — fuldstendigt og
konkret. Da er vi Gud ner, da kan vi vare lykkeligh, for det er godt at vaere
Gud ner.

Are vare Faderen og Sonnen og den hellige And, som var, som er og som skal
veere, en sand Gud fra evighed og til evighed. Amen.

Prasdiken

Prediken pa dagen efter festen for den hellige
Athanasius af Alexandria

Af pastor René Yde

3. maj i Sct. Pauls Kirke i Athus - Salmer: 6 - 574 // 625 - 321 — 24
Epistel: 2. Kor 4,5-14 - Evangelium: Matt 10,23-28

Exordium: Denne messe fejres til minde om vor fader blandt de hellige,
den salige Athanasius af Alexandria. For jeg begynder min praediken, vil
jeg lige for en ordens skyld lase, hvad matyriologiet skriver om denne
helgen: "Athanasins: Bekender, biskop og kirkelarer. Han blev fodt omkring 297
i Alexandria og blev 1 328 biskop i samme by. Han kaldes ""Ortodoksiens Fader'
og var allerede som diakon arianismens hovedmodstander pa kirkemodet i Nikaa i
325, hvor han forsvarede laren om Kristi Guddom. Som patriark blev han af
kattere og politikere hele fem gange drevet i landflygtighed. Hans samtid
karakteriserede hans virke med ordene: " Athanasius mod verden." Han dode d. 2.
Maji373."

Keare kristne!

T




En af den osterlandske liturgis sange til festen for Athanasius lyder sidan her:
"O hellige fader Athanasius, du var den rette tros sojle, der stottede
Kirken med guddommelige lerdomme, thi du forkyndte, at Sennen er af
samme vasen som Faderen, og du gendrev Arius' katterske vravl." Hvad
denne sang miske mangler i poesi har den si rigeligt i dogmatik og
kirkehistorie. Den hylder Athanasius af Alexandria som en sojle i Guds kirke,
fordi han fastholdt den rette tro pa, at Sennen er fodt af Faderen for alle tider
og af samme vasen som Faderen. Den Arius, som sangen omtaler, er den
katter, som i det tredje arhundrede havdede, at Sennen ikke var af samme
vaesen som Faderen og altsa ikke Gud. Den salige Athanasius brugte hele sit liv
pa at bekzmpe denne vranglere. Athanasius kempede for Kirkens sande og
rette katolske tro, som gar ud p4, at vi kristne "zrer én Gud i tre personer og
tre personer i enheden. Og vi sammenblander ikke personerne eller adskiller
Guds vasen." Sonnen og Anden er af samme vasen som Faderen og i det ene

guddommelige vasen er der tre personer. Dette er kirkens almindelig eller
katolske tro.

Der er to formelle grunde til at vi mindes Athanasius og tillige tre eksistentielle
grunde dertil.

Vi mindes Athanasius, fordi vi er forpligtet til det pa grund af vor bekendelse.
Ihukommelsen af de hellige skal fremfores offentligt i kirken. (Jf. CA 21).
Desuden er det i dag festen for Athanasius himmelske fodselsdag. (Det vil sige:
Af praktiske grunde fejrer vi si festen dagen efter.)

Der er tre gode grunde til, hvorfor det vil vere godt og gavnligt for os ved
denne messe at mindes den hellige Athanasius.

For det forste: Athanasius er vard at mindes pa grund af den tro, han kempede
for. Hvad han kampede for var den rette kristne tro, saledes som den altid
havde varet i Kirken og blev endeligt fastlagt pa kirkemodet i Nikza - efter at
Arius ketteri var blevet en trussel mod Kirken. Athanasius kempede for den
katolske tro og dette er af betydning, fordi enhver som vil frelses, frem for alt
ma fastholde den katolske tro. Enhver som ikke bevarer den hel og uforfalsket,
vil uden tvivl ga fortabt — for nu at citere den af vore trosbekendelser, som
traditionel tilskrives Athanasius, selvom det sandsynligvis ikke er han som er
forfatteren dertil. Det gzlder om at fastholde den sande tro, hvis man vil
frelses. Dette var, hvad Athanasius gjorde og det samme ma ogsa vi gore i dag,
Vi ma kempe for at fastholde den tro, som engang for alle er overdraget de
hellige, nemlig troen pa den ene trefoldige Gud, som har dbenbaret sig som
Faderen og Sennen og Helliginden, der er af samme vasen og af lige evig
guddommelig majestaet. Arianismen, som Athanasius kempede imod, er maske
ikke i dag en stor udfordring for Kirken — jeg skal her valge at se bort fra det
faktum, at en af de teologiske doctores pa det teologiske fakultet her i Arhus

78

faktisk er bekendende arianer — og dog, sa er sporgsmalet om Trefoldigheden
og Sennens (og Andens) vesensenhed med Faderen af afgorende betydning i
Kirkens mode med fx muslimerne, hvor det jo er disse ting, som skaber
problemer. I modet dermed ma Kirken fastholde de tre personers egenart og
selvstendighed og ikke blot gore dem til funktioner i Gud, siledes som nar
modernistiske teologer vil ophore med at tale om Faderen og Sennen og
Helliginden og i stedet tale om Skaberen, Frelseren og Livgiveren. Vi mi
fastholde og bekende den rette tro, siledes som den er fastlagt af Kirken, for
det er ved denne tro at vi frelses. Derfor skal vi da ogsd om lidt synge Kirkens
tro.

For det andet: Athanasius er vaerd at mindes pa grund af sin udholdenhed i
kampen for Kirkens tro. Han var en rettroende mand, som med nab og klor
kempede for og klyngede sig til kirkens sande tro. Ved sit mod og sin
udholdenhed i kampen mod katteriet og i sin fastholden af Kirkens rette lere
kan han vare et forbillede ogsa for os i dag. Athanasius matte lide for sin tro.
Det kostede ham noget at vare rettroende. Han blev landsforvist fem gange,
fordi han ikke ville godtage det arianske kaetteri. (Faktisk si er det dette forhold, der
har faet liturgiens fadre til at velge evangeliet fra Matthaus pa grund af ordene om forfolgelse
2 én by og flugt til en anden.) Neermest stedigt og pa trods af alle menneskelige odds
holdt Athanasius fast ved den ortodokse tro. Han ville ikke give slip p Kirkens
tro, uanset hvad det sa matte koste ham af kamp og lidelse og besver og
ubehag og forfolgelse. I dette kan han vere et eksempel for os, som jo ogsa i
vor tid pa forskellig vis ma lide under vranglere af forskellig slags og som til
stadighed kaldes ud i kampen for den rette tro. I lighed med Athanasius m3 vi
kempe for klassisk kristendom og denne kamp koster ogsi os lidelse og
besvar. Athanasius kan i dette veere en inspiration for os. Han kan vise os, at
det bedste i det lange lob altid er at fastholde den klassiske tro og ikke vige
derfra til nogen side uanset, at det ville vere meget lettere at boje sig for
ketteriet. "Athanasius mod verden" sagde man hinende om hans kamp for
Kirkens tro. Uden tvivl ma Athanasius undertiden have varet ved at fortvivle
over sin ensomhed i kampen. I vor kamp mod vrangleren i vor tid kan vi ogsi
fole os isolerede og fa og alene. Vi kan fristes til at miste modet og opgive
kampen og vi kan fole, at vi har hele verden og alle andre mennesker imod os,
men Athanasius kan her vaere os et eksempel til efterfolgelse. Vi méd kempe og
fastholde Kirkens tro uanset, hvor sort det ser ud.

For det tredje: Athanasius er vard at mindes pa grund af, hvad Gud har givet
ham. Lige nu er Athanasius en af personerne i den store hvide flok, som stir
foran Guds trone og kan skue ham ansigt til ansigt. Han er en af de troens
helte, som modigt har fort den gode strid helt til enden ogsa under provelser og
trengsel. Derfor har Gud skaenket ham plads i Himlen og det kan og bet vi
prise Gud for. Athanasius er en af dem, som har kampet og har vundet,

79



styrtkede i Lammets blod, og som Gud af nide derfor har givet del i den
himmelske herlighed. Nar det lykkedes for Athanasius - nzsten ene mand - at
holde kirkens skib pa ret kurs igennem den arianske orkan, si var det
udelukkende takket vare Guds hjelp og indgriben. Gud hjalp og stottede
Athanasius 1 hans kamp for Kirkens katolske tro. Gud velsignede og styrkede
ham med Helligindens kraft. Derfor kan vi prise Gud. Derfor kan vi lovsynge
og tilbede Gud. Derfor kan vi fejre denne messe til mre for Guds navn i
taknemmelighed over den niade han har vist Athanasius ved at lade hans sjel
komme ind i Himlen, hvor den nu kan prise og lovsynge den ene, trefoldige
Gud, som Athanasius pa jorden altid troede pa. Are vaere Faderen og Sennen
og Helliginden, som i begyndelsen, sa nu og altid og i al evighed. Amen.

Essay
DET KRISTNE EKTESKAP

Av Roald N. Flemestad, Oslo, episcopus designatus i den Nordisk
Katholske Kirke (NKK).

I det folgende vil vi tegne egenarten i det kristne ckteskapet, slik den kirkelige
tradisjon har begrunnet kristne ektepars samliv i forhold til ekteskapet som en
almenmenneskelig skaperordning.

Innledningvis vil vi skissere grunntrekkene ved ekteskapet i et kultursosiologisk
lys for si nevne de viktigste veiskillene i tenkningen omkring ekteskapet i lopet
av de siste fem hundre ars europeisk kulturhistorie. P4 denne bakgrunn vil vi
konkludere at ekteskap mellom dopte kristne ikke er noe pa siden av deres
trosliv, men deres samliv skal virkeliggjores i kraft av nadegavene tro, hap og
kjerlighet.

HVA ER ET EKTESKAP?

En kultursosiologisk — eller leksikalsk om man vil — definisjon av ekteskapet
slik det har vart vanlig i den vesterlandske sivilisasjon lar fire perspektiver ligge
til grunn:

1) Selve ordet ekteskap betyr det som er ”skipa pa aktene”, etablert ifolge
dokumentene, dvs. det som er lovformelig. Likeledes betyr giftemal
“avtale om gaver”, dvs. okonomiske transaksjoner. Ekteskapsinngielsen
er altsd konstruert omkring en juridisk bindende kontrakt mellom “de to”
- og deres familier - som avklarer formuesforhold og arverett.

80

2) Ekteskapet inngies ifolge skikk og sedvane som en offentlig
tilkjennegivelse av at ”de to” na horer sammen. Forholdet bekreftes av
foreldre eller andre vidner, f. eks. forlovere.

3) Ekteskapsinngaelsen kan ogsa gis en religios sanksjon, i kristen
sammenheng f. eks. velsignelse av brudekammeret, brudeparets altergang
eller kirkelig vielse.

4) Endelig avgir ’de to” i var kultursammenheng gjerne lofter til hverandre
som uttrykk for at foreningen skjer frivillig og at troskapsforpliktelsen er
gjensidig.

SOSIOKULTURELLE OMVELTNINGER
I européisk kulturutvikling er ekteskapsinstitusjonen kommet under press fra
sosiokulturelle omveltninger som reflekterer sa vel radikal nytenkning som
grunnleggende endringer av samfunnstorholdene:

Ekteskapet som en borgerlig ordning

I det sekstende darhundre reduserte den lutherske reformasjon ekteskapet til en
borgetlig ordning. Losrevet fra det kirkelige regelverk ble ekteskapet underlagt
den verdslige ovrighets lovgivning. Som offentlig kontrakt mellom “de to” ble
muligheten for skilsmisse gjort enklere.

Kjennsrelasjonen som en privat sak

I det syttende arhundre forstir opplysningstiden ekteskapet som en privat
avtale mellom to selvstendige individer. Deres gjensidige forhold kan
kontraktfestes mellom ”de to” uten at kirken eller samfunnet har rett til &
palegge dem juridiske forpliktelser eller kulturelle fordringer. Herfra gir en
direkte linje til var tids seriemonogami, samboerskap og samkjonnede
partnerskap.

Nye prevensjonsmidler

Pa 1960-tallet opphevet nye prevensjonsmidler, og da fremfor alt ”pillen”,
forbindelsen mellom kjonnslig samliv og det 4 fa barn. Prevensjonsmidlene har
da ikke bare pa en ny mate apnet for utenom ekteskaplige forbindelser, men
ogsa fort til sikalt fritids sex - “recreational sex”. Utviklingen avspeiles i
sprogbruken, idet det ikke lenger heter ”to make love”, men to have sex”.

Okonomisk press pa ekteskapet

I lopet av de senere ar har prisutviklingen i eiendomsmarkedet pavirket
ekteskapsinngaelsen. Mange unge mennesker — og ikke minst de med lang
utdannelse og studiegjeld — har simpelthen ikke rad til 4 stifte eget hjem.

81



Samtidig begunstiger heller ikke skattesystemet ekteskapet. Det okonomiske
presset far konsekvenser for reproduksjonen i samfunnet.

Redefinisjon av ekteskapet

Utkastet til ny ekteskapslov for "likekjonnede og ulikekjonnede par” i 2008 tar
sikte pa en radikal omforming av ekteskapsinstitusjonen. Sidestillingen av
homofile parforhold med det heterofile ekteskap fornekter kjonnspolariteten
som naturens egen ordning, og vil komme til 4 virke opplesende pa familiens
stilling i samfunnet. Det desto mer som man i det politiske miljo ogsa leker
med tanken om 4 lovfeste gruppeforhold som ekteskap slik at heterofile, bifile
og homofile kan leve i juridisk etablerte trekantforhold.

Opplesningen av den kristne enhetskultur

Serlig siden den nye ekteskapsloven av 1991 har kloften mellom
natidskulturens samlivsformer og de kristne ekteskapsidealer blitt stadig
tydeligere. Den kristne enhetskultur som 14 til grunn for kirkelig vigselsrett i
borgersamfunnet, finnes ikke lenger. Den nye situasjon fremtvinger en
besinnelse pa egenarten i den kristne ekteskapsforstaelse.

DET KRISTNE EKTESKAP

Ekteskapets mening og hensikt er i kristen teologi blitt forstitt ut fra tre formal
som gjerne betegnes med de latinske stikkordene: Prks — Avkom, dvs.
ekteskapet er en naturlig ordning som muliggjor slektens videreforing. Fides —
Ekteskapsloftene etablerer en sosial kontrakt mellom ektefellene som forplikter
tl troskap. Sacramentnm — Mellom kristne er ekteskapet endelig en nadens
ordning. Disse tre formal forholder seg hierarkisk” til hverandre som
skapelsens, fellesskapets og nadens ordninger.

I det folgende vil vi presentere disse tre formal samtidig som vi angir noen av
de polemiske fronter som derved oppstar for den kristne forstielse av
ekteskapets mening og hensikt.

1) Proles - Avkom

Den kristne forstielse av barn som ckteskapers forste formal gir seg av
Bibelens forklaring pi hva det vil si 4 vere menneske. Den bibelske
skapelsesberetning fremhever for oss at mennesket er Guds ypperste skapning,
skapt i hans eget bilde: ”Og Gud skapte mennesket i sitt bilde, i Guds bilde
skapte han det, til mann og kvinne skapte han dem. Og Gud velsignet dem og
sa til dem: ”Ver fruktbare og bli mange,..” (1 Mos 1:27f) Her fortelles vi to
ting:

* Mennesket som fenomen, fremstir pa to mater: Mannen som helt og fullt er
menneske uten derfor & vare kvinne. Likeledes er kvinnen fullt og helt

82

menneske uten derfor 4 vere mann. De to kjonn forholder altsi seg til
hverandre som en “enhet i forskjell.”

* Kjonnspolariteten star i prokreasjonens tjeneste, idet fruktbarheten mellom
mann og kvinne tjener Guds formal med skapelsen. Samtidig er barn en Guds
velsignelse til glede for mennesket. Det er pafallende at fruktbarhet inngar i
velsignelsen ved paktsslutningen, da Moses pd Guds vegne sier til Israel:
“Velsignet skal du vare fremfor andre folk; hos deg skal ingen vaere ufruktbar,
hverken menn eller kvinner...” (5 Mos 7:14)

At mann og kvinne finner sin av Gud tiltenkte bestemmelse i samlivet,
stadfestes av Jesus selv, nar han sier: "Har dere ikke lest at Skaperen fra
begynnelsen av skapte dem til mann og kvinne og sa: Derfor skal mannen
forlate sin far og sin mor og holde seg til sin hustru, og de to skal vaere ett. S er
de ikke lenger to; deres liv er ett.” (Matt 19:4-6)

Seksuallivet som Guds gode gave

Kjennspolariteten som en gudgitt orden i skaperverket ligger til grunn for
urkirkens oppgjor med gnostikerne i menighetslivet: ”Disse nekter folk 4 gifte
seg og krever at en skal holde seg borte fra visse slags mat, enda Gud har skapt
dette for at de som tror.. skal ta imot det med takk.” (1 Tim 4:3) Samtidig
fremheves barna som en Guds velsignelse, idet kvinnen loves at “hun skal bli
frelst igjennom sin barnefodsel”. Hun trenger altsi ikke 4 bli karrierekvinne”
for 4 finne meningen med sin kvinnelighet. (1 Tim 2:15; jfr. Luk11:27, 5 Mos
28:1ff)

Videre understreker Paulus gjensidigheten i kjonnsforholdet: "Bide mann og
kone skal gi den andre det de skylder hverandre. Hustruen rader ikke over sitt
eget legeme, men mannen; likesa rader heller ikke mannen over sitt eget
legeme, men hustruen.” (1 Kor 7:3) Samtidig med denne lovptisning av
menneskets seksualitet, formaner Paulus om at “legemet ikke til for hor”. (1
Kor 6:13) De mange formaningene i sa mate tyder pa at det var nodvendig 4
markere omvendelsens betydning (5:1-8; Ef 5:3,5; 2 Tim 6:3; 2 Pet 2:14; Apb
2:14)

Lerdommer fra urkirken

Urkirkens mote med den antikke verden var konfliktfullt. Kirken gikk inn for
ekteskapet i en tid, hvor den romerske sivilisasjon var preget av
familieopplosning og seksuell hedonisme. Kirken motte datidens umoral ved at
de troende selv med sitt eksempel vidnet om en andetledes livsstil.
Kirkefedrene begrunnet ekteskap og avholdenhet ikke bare i religiose pabud,
men ogsa ved 4 vise til den naturlige lov — den kloke styrer sine impulser. (Jfr 2
Pet 2:12ff)

83



I var egen samtid har ikke bare de nye prevensjonsmidlene langt pa vei losrevet
det seksuelle fra ekteskap og familieliv. Seksuell utfoldelse forstis som en
menneskerett slik at kyskhetsidealet fremstir som en krenkelse av
menneskeverdet. Frikoblingen av den seksuelle utfoldelse fra et forpliktende
samliv har fort til at familieinstitusjonen trues av kollaps. Privatiseringen av
seksualiteten leder samtidig til en demografisk kollaps i Vest-Europa. Sytten
europeiske land tilherer gruppen med lav reproduksjon — 1,3 fodsler per
kvinne. Teoretisk vil disse landene halvere sin befolkning hvert 35 ir.

Utviklingen ma fa til folge at de kristne pa nytt fremstir med sitt eksempel pa
en anderledes samlivsform. Forkynnelsen ma ikke bare avvise partnerskap, men
i sine ekteskap ma gifte kristne ta inn over seg den etiske problematikk som
preventivmidlene reiset.

2) Fides - Troskap

Som formal for ekteskapet betegner fides ikke bare “troskap”, men inkluderer
ogsd ordets videre betydning av "palitelighet”, “forpliktelse” og “redelighet”.
Gjennom samlivet skal ektefellene lere 4 vokse i disse dydene.

Troskap som ekteskapets formal uttrykkes i Luthers formulering: ”Ekteskapet
bestir i troskapen; det at den ene sier til den andre: Jeg er din og du er min. Dét
er ekteskapet.” (WA 9. 216, 33f) Reformatoren folger her Romerrettens
forstielse av ekteskapet som en kontraktuell forpliktelse - Consensus facit nuptiam.
Samlivskontrakten plikter de to til 4 bare hverandres byrder og vise
overbzrenhet, men brytes ved ekteskapsbrudd. Hor er 4 ligne med tyveri, idet
det legeme som tilkommer ektefellen, gis en annen. (WA 12. 101, 22-24)

En borgerlig ordning

Fra forst stund har ”fides” vaert forstitct i kristen tenkning som et
grunnleggende formadl for ekteskapet. Den seregne betydning troskap som
kontraktuelle forpliktelse far i luthersk teologi, avspeiler reformasjonens
torstaelse av ekteskapet som en borgerlig ordning i skaperverket.

Luther skriver: “Ekteskapet er en ytre, legemlig ting som alle andre verdslige
afferer: Likesom jeg bade kan spise, drikke, sove, g4, ride, handle og tale med
en hedning, en jode, en tyrker eller en kjetter, sa kan jeg ogsa innga ekteskap
med ham. Og bry deg ikke om hva de narrene (dvs.‘papistene’) bestemmer,
som forbyr det... En hedning er likesi meget mann og kvinne... som Peter,
Paulus og Lucia...”(WA 10 II. 283,8ff) Rimeligvis konkluderer Luther at det er
4 innstifte ekteskap ikke er en oppgave for kirkelige myndigheter, men tilhorer
den den verdslige magistrats samfunnsoppgave.

Tilsvarende gjorde Melanchton gjeldende at ekteskapet kun angar det legemlige
liv og ikke det andelige. Dersom ekteskapet skal betegnes som sakrament, ma

84

ogsa ovrigheten kalles det, anforte han og forklarer: Nar man i kirken ber for
brudeparet, skjer det pa linje med at man i gudstjenesten ogsa ber om godt og
tienlig veer. (Apol. for Confessio Augustana, art. X11I)

Sekularisering av ekteskapsinstitusjonen

Reformatorene onsket 4 frigjore ekteskapsinstitusjonen fra kirkelig formynder-
skap med a anfore at ekteskapet har vaert der fra verdens skapelse av og finnes
ogsa hos hedningene. Som verdslig ordning er troskapsforpliktelsen som stilles
til ekteskapet, nodvendigvis av almenmenneskelig alt. Derved er trosforskjeller
uten avgjorende betydning for samlivets rettmessighet. Det avgjorende er det
frivillige lofte som er blitt gitt om a leve sammen i ekteskap.

Porstdelsen av at det er brudeparets gjensidig consensus som er ekteskaps-
stiftende, har selvfolgelig som konsekvens at det papirlose “ekteskap” hele
tiden lurerer i bakgrunnen.

Dersom troskapsaspektet mellom “de to” er samlivets primare dyd, er det ikke
dl 4 undres over at kirken blir tvunget til 4 opptre som dydens vokter. Det
desto mer hvis troskapsbegrepet gradvis taper sitt opprinnelige innhold.

Kirken som vokter av den borgerlige ordning

Historisk har lutherdommen forstatt kirkens oppgave ved ekteskapsinngaelsen
som det a vokte den borgerlige ordning, men uten derfor 4 tillegge
ckteskapsinstitusjonen en spesifikk kristelig motivering. I dagens kultursituasjon
ma det vare rimelig 4 konkludere at denne voktergjerning er brudt sammen i
takt med sammenbruddet av den kristelige enhetskultur.

Troskap mot selvet

Problemet tydeliggjores ytterligere ved at ogsa den naturrettslige, kontraktuelle
tankegang  som  lutherdommen  forutsatte =~ som  grunnlag  for
ekteskapsinngdelsen, er blitt erstattet av individbasert rettighetstenkning i
dagens samfunnsliv. I dette rettighetsperspektiv inngar ogsa individets seksuelle
utfoldelse som en menneskerett — “retten til 4 uttrykke kjerligheten 1 en
seksuell relasjon”. Kjonnslig utfoldelse — uansett seksuell legning — er
simpelthen et sporsmdl om individets valg av livsstil. Seksualitet som
behovstilfredsstillelse er en farlig rettighet; et behov blir i prinsippet aldri
tilfredsstilt annet enn som en forelopig lystfolelse og innbyr ikke til varig
forpliktelse. Kjerligheten er ikke det palitelige fellesskap som Luther idealiserte,
men ogsa troskap er redusert til en flytende folelse av subjektiv redelighet.

Ekteskapet som et de facto-fellesskap

Denne vending til det private kom til uttrykk i Ekteskapsloven av 1991 som
fjernet kravet til lysning samt forpliktelsen til livslangt troskap, idet uenighet

85



eller uoverensstemmelse gir rett til skilsmisse. Ekteskapet er med andre ord ikke
lenger en offentlig pakt, men en privat avtale om samliv si langt det mitte ga. I
ritualet for borgerlig vigsel av 1996 formaner vigsleren de to til 74 sette hoye
mal for samlivet”.

Utkastet til lov om samkjonnet ekteskap er en naturlig konsekvens av denne
utvikling. I et individfokusert samfunn blir parforhold og ekteskap 4 betrakte
som en slags de facto-fellesskap som individet gdr inn og ut av alt efter lyst og
behov.

3) Nédens ordning

Den lutherske forstielse av ekteskapet som en verdslig ordning innebarer
selvfolgelig ikke et forbud mot at kristne ektefeller skulle ha et andelig
fellesskap pa samme mate som muslimske ektefeller matte leve sammen pa
islamske premisser. Sporsmalet er simpelthen hvorvidt et kristent ekteskap ikke
et noe mer enn et “privat’” forhold med to troende.

Den eldre kristne tradisjon gjor nemlig gjeldende at et ekteskap mellom to
dopte kristne konstituerer en egen ekteskapsinstitusjon, idet de to gjennom
samlivet skal hjelpes frem til sin himmelske bestemmelse. Med frelsen som mal
betegnes ekteskapet som en nidens ordning — som et sakrament.

Den sakramentale tenkemate

Den lutherske pastand at ekteskapet ikke kan kalles et sakrament eftersom ogsa
hedninger gifter seg, fortegner forholdet mellom det naturlige og det andelige.
At ikke-kristne gifter seg, er ikke anderledes enn at de renser seg 1 vann eller
spiser brod og drikker vin uten at dap og nattverd derfor mister sakramental
status.

Poenget er at det vi kaller ”sakrament” ikke er noe ”andelig” hinsides livet, noe
“hellig” mens resten av tilvarelsen er profan. Som “tegn” lar sakramentet
jordiske ting vidne om andelige realiteter, slik det heter i 1 Kor 15:46 (ifolge
1930 oversettelsen): “Det andelige er ikke det forste, men det naturlige, derefter
det andelige”. Gjennom elementene som sakramentale tegn foregripes den
kommende frelse.

Ekteskapets store hemmelighet

Tegnsymbolikken gjelder ogsa samlivet mellom dopte kristne. I Efeserbrevet
leser vi om ekteskapet: “Dere menn skal elske hustruene deres, slik Kristus
elsket kirken og gav seg selv for den... Pi samme mite skal altsi mennene
elske sine hustruer som sitt eget legeme.. pa samme mite som Kristus gjor med
kirken. For vi er lemmer pi hans legeme. Derfor skal mannen forlate sin far og
sin mor og holde seg til sin hustru, og de to skal vare ett. Dette er et stort

86

&*‘—«ﬁ

mysterium; jeg tenker pa forholdet mellom Kristus og kirken. Men det gjelder
ogsa dere: Hver og en skal elske sin hustru som seg selv, og hun skal ha respekt
for sin mann.” (Ef 5: 25- 33)

Forbilde og avbilde

Kjerlighetslivet som utleves i mellom ektefellene har altsa sitt monster i
kjerligheten som Kristus utviser i sin frelsesgjerning overfor kirken. Men hvis
Kristi tjenende omsorg for kirken, hans brud, skal vare forbildet for den
jordiske legemlighet i kjonnsrelasjonen, betyr det at forholdet mellom kjonnene
er noe mer enn en slags autonom “verdslig ordning” i skapelsen. Ved 2
parallellfore forholdet mellom mann og kvinne i ekteskapet med forholdet
mellom Kristus og kirken i frelsen, gir Paulus den jordisk-legemlige kjzrligheten
mellom  ektefellene en kristologisk begrunnelse. Frelsesrelasjonen mellom
Kristus og kirken er forbildet for samlivet i ekteskapet, men monsteret gjelder
ogsia omvendt — ekteskapet mellom mann og kvinne skal vare et avbilde pa
forholdet mellom Kiristus og kirken.

Skapelsen av mann og kvinne som profeti om frelsen

I denne sammenheng er det viktig 4 ta med seg at Paulus forklarer forbilde —
avbilde skjemaet med 4 sitere fra skapelsesberetningen: “Derfor skal mannen
forlate sin far og sin mor og holde seg til sin hustru, og de to skal vare ett.”
Sitatet av 2 Mos 2:24 i Ef 5:31 lar oss forstd at hele Guds skapergjerning peker
pi den kommende frelse i Kristus. “Det store mysterium” som utvises i
“forholdet mellom Kristus og kirken” (Ef 5:32), viser at skapelsen skjedde for
frelsens skyld. (jfr. Ef 1:4ff) Enheten i kjztlighet mellom mann og kvinne, slik
den er gitt fra skapelsen av, fremstir derved som en profeti om forholdet
mellom Kristus og kirken.

Nadegaven
I dette frelseshistoriske perspektiv skal samlivet mellom kristne ektefellene veere
et frelseshistorisk tegn i menigheten, idet de i sine liv synliggjor at ”i Herren er
ikke kvinnen noe uten mannen, og mannen heller ikke noe uten kvinnen. (1
Kor 11:11) Fordi det kristne ekteskap utfoldes i gjensidig selvhengivelse i
kjerlighet, omtaler Paulus det 4 veere gift som en nadegave. (1 Kor 7:7) I Anden
blir ogsa den kjodelige omfavnelse til fred, og gleden over den andre blir en
frukt av freden. (Gal 5:22ff) Det er Andens nerveer som helliggjor ekteskapet til
et sakrament. Samlivet virkeliggjores i tro og mottas som nide. Slik skal
ektefellene sammen arve naden og livet. (1 Pet 3:7)

Foredrag holdt pa Gran-stevnet i Noge, janunar 2008

87



Kommentar

EMBEDE OG DEMOKRATI

Af Olav Fog

Man har fra tid til anden hort en del om kompetencestridigheder mellem prast og
menighedsrad, hvor menighedsridene overskrider deres kompetence og gir ind pa
prastens domzne. Det henger nok sammen med al den demokratisnak, der har
veret.

I stat og samfund er demokrati-ideologien, demokratismen, blevet det politisk
korrekte, som alle, der vil gelde for noget, indordner sig under. Men demokrati i
denne politisk korrekte udlegning betyder al magt til folket, og det star jo i absolut
modsatning til kirken, som siger al magt til Gud. Det er denne for kirken
fremmede ideologi, der nu skal presses ned over kirken.

Ganske vist kan kirken udmerket godt anerkende demokrati og leve med det, men
sd ma demokrati vel at maerke ikke ideologisetes, ikke blive en ideologi, en religion,
men nojes med bare at veere en praktisk made at fa lost nogle praktiske problemer
pd. Som sadan bliver demokratiet ikke nogen “konkurrent” til Gud i Himlen., og
som sidan kan demokratiet godt anerkendes — ogsd i kitken. I sin bog
"Demokratismen” fra 1968 redegor Soren Krarup netop for forskellen mellem
demokrati og demokratisme.

Imidlertid er det ikke denne forstaelse af demokrati, der er fremherskende i dag. 1
stedet bliver demokrati til demokratisme og til redskab for visse persongrupper til
at sikre sig magten og udrydde sine modstandere. Saledes skal kirken ikke lengere
vare en praste- og bispekirke - det herer en svunden feudaltid til - men en
menighedsradskirke, der styres af folket, reprasenteret ved menighedsridet. Som
teologisk alibi argumenteres der i den sammenhzng med, at menighedsrddene
reprasenterer “det almindelige prastedomme” og siledes har den overste magt i
kirken. Heraf alle kompetencestridighederne!

Det almindelige praestedemme

Lad os se lidt nojere pa denne nye leere, og lad os begynde med “det almindelige
prestedomme”. Det er omtalt flere steder i Bibelen, men mest kendt er jo nok
ordene i 1. Pet. 2,9, hvor det om menigheden hedder:. “I er en udvalgt slaegt, et
kongeligt prasteskab, et helligt folk, et ejendomsfolk, for at 1 skal forkynde hans
guddomsmagt, han, som kaldte jer ud af morket til sit underfulde lys”.

Ordet “prast” bruges her i en anden betydning, end vi sedvanligvis gor her i
landet. En preast i religionshistorisk forstand er nemlig en mellemmand mellem

88

Gud og mennesker. Fordi Gud er den hellige, kan det syndige menneske ikke
nzrme sig ham uden at forga i hans helligheds vrede. Derfor er det nodvendigt
med en mellemmand, der kan bringe menneskers bonner og ofre frem for Gud,
sidan som det levitiske prastedomme i GT skulle gore det.

Men dette prastedomme var jo kun et forelobigt og ufuldkomment presteskab.
Med Jesus Kristus afskaffes det, idet Jesus er den, der med sit Golgataoffer bringer
det fuldkomne offer én gang for alle. Han bliver vor eneste praest, vor eneste
mellemmand. Derfor er det altid via Jesus Kristus, vor levende herre, at vi kan
komme Gud nzr. Ved ddb og tro forenes vi med ham, sa alt vort, synden, bliver
hans og alt hans bliver vort, ikke blot hans retferdighed, men ogsi hans preste-
demme og kongedomme. I, med og ved ham kan vi trede frit frem for nadens
trone (jvf. Hebr. 4,14-5,10) og ofre os selv og alt vort til ham. Vi er altsa ved dab
og tro optaget i “alle troendes prastedomme”, som “det almindelige praste-
domme” retteligt bor hedde.

Embedets indstiftelse

Den, vi pa dansk kalder preast, er ikke mere prast end alle andre troende - hvis han
da selv er en troende! Det kan vi strengt taget ikke vide noget om, for troen er
skjult i hjerterne. Selv om troen har sine ydre kendetegn, kan de jo hykles! Men
hvad enten prasten er optaget i det almindelige prastedomme eller ej, si har han
et embede i kirken; en tjeneste, som er indstiftet - ikke af mennesker, men af Gud.
Denne indstiftelse skete, da Jesus Kristus udsendte sine apostle med fuldmag til at
tale og handle pa sine vegne, idet han sagde: “Fred vare med jer! Som Faderen har
udsendt mig, sender jeg ogsa jer” (Johs. 20,21). Om dette embede gzlder Jesu ord:
“Den, der horer jer, horer mig, og den, der forkaster jer, forkaster mig. Men den,
der forkaster mig, forkaster ham, som har udsendt mig” (Luk. 10,16, jvf. Matt.
10,40). Dette apostolske embede skal udfores i troskab mod opdraggiveren, som
apostelen siger det i 1. Kor. 4,1 f: “Sadan skal man betragte os: som Kristi tjenere
og som forvaltere af Guds hemmeligheder; her krzeves det si af forvaltere, at de
findes tro”, jvf. ogsa Jesu ord om den tro og kloge forvalter i Luk. 12, 41-48.

Fordi kirkens embede er et af Kristus indstiftet hyrde- og lereembede, er
embedsbareren, prasten, representant for Kristus i disse funktioner som hyrde
og lerer, dvs. han er menighedens leder med ordets forkyndelse og
sakramenternes forvaltning. Det er en guddommelig ordning, begrundet i et
guddommeligt bud af kirkens herre. Embedet er hverken statens, menighedens
eller prestens. Det er Kristi embede, og det ma bade staten, menigheden og
prastekonen respektere.

Embedet er altsa ikke et job, ikke et arbejde, ikke en funktionzrstilling. Som
bekendt arbejder prasten aldrig - hverken son eller sogn. Men som en prast
engang udtrykte det: “det tager bare en hulens masse tid”. Det er ikke et job, men
et embede - pa samme made som det at vere far er et embede. Det er ikke et job

89



at vaere far, selv om det tager en masse tid, for man er det hele dognet! Pa samme
méde er prasten i embede dag og nat, altid til disposition. Men at vare prast er
ikke kun at vaere sognets far, det er ogsd at vere menighedens agtemand. Som
reprasentant for brudgommen, Jesus Kristus, er prasten gift med bruden,
menigheden. Derfor er det vigtigt, at presten bor hos sin brud, dvs. at
prastegarden ligger i sognet.

Menighedsradets kompetence

Hvad nu med menighedsridene og deres kompetence? De har ingen
guddommelige magtbefojelser, for de har ingen guddommelig indstiftelse. Heller
ikke reprasenterer de det almindelige praestedomme. Det kan de simpelthen ikke -
af folgende grunde:

1. Det almindelige prastedomme er afhengigt af troen, og hvem der har troen,
kan vi som for nzvnt ikke sidan vide. Det almindelige prestedomme og kirken
har altid sine synlige kendetegn, men grenserne (hvem der er indenfor og hvem
der er udenfor) er usynlige, fordi kun Gud kender hjerterne.

2. Det gzlder for det almindelige prstedomme, at det er yderst personligt, fordi
det drejer sig om et personligt forhold til en person, Jesus Kristus. Man ma derfor
selv blive den person, man skal reprasentere.

3. Det almindelige prastedomme har ikke faet fuldmagter betroet, men handler
ene og alene ud af troen og dens lydighed mod sin Herre.

Af disse grunde kan det almindelige prestedomme ikke sidan uden videre
overdrages til andre. Det er mit eget personlige forhold til Jesus Kristus, og det
kan jeg ikke give vaek til andre eller betro andre! Jo, det kan jeg i grunden ganske
godt alligevel, men si hedder det omvendelse og ikke overdragelse - hvis jeg med
mit vidnesbyrd forer et andet menneske til Kristus og det bliver debt. Kort sagt:
det almindelige prastedomme kan ikke bruges til andet end til personligt brug, og
det kan slet ikke bruges til embeder, kompetencer og magtbefojelser.

Jamen, hvad er menighedsridene sa? Jo, de er reprasentanter for folkekirkens
kirkeskatteydere il at forvalte skatteydernes penge. Menighedsridene udforer ingen
guddommelige opgaver, har intet embede i kirken, men er rent verdslige
institutioner til forvaltning af kirkeskatteydernes penge med det ganske serlige
formal, at menigheden med dens prest kan fa de ydre rammer, som er
nodvendige, for at de kan holde gudstjenester og udfore de ovrige guddommeligt
palagte opgaver. Menighedsradene ma strengt holde sig til disse formal og ikke
bruge pengene til andet, som falder dem ind - det vaere sig aldrig sa fromt.

Menighedens evangeliserende, folkelige og diakonale atbejde sorterer nemlig ikke
under menighedsridene, men under menigheden selv, det kongelige praste-
domme, som ingen demokratiske forsamlinger kan reprasentere.

2N

Menigheden er fra oven

Menigheden er dem, der ved dab og tro er optaget i “alle troendes almindelige
prastedomme”, dvs. dem, der med et udtryk fra dabsritualet er “indpodet” i ham.
Menighed eller kirke er altsa ikke en sammenslutning af ligesindede til fremme af
kristelig fromhed. Den er ikke en forening, heller ikke en statsinstitution. Den er
slet ikke “fra neden”, men “fra oven”. Menigheden reprasenterer Kristus, er Kristi
legeme, ikke fordi den har valgt ham, men fordi han har udvalgt den og har
optaget den i sig. Den er Helligandens skabelse og udover Kristi kongelige
prastedomme i verden. Detfor er det ogsi dens opgave at vidne om sin herre:
“forkynde hans guddomsmagt”, som det hedder i 1.Pet. 2,9. Hele kirkens mod
verden vendte vitksomhed er afhengig af et levende og aktivt legfolk. 1 “kald og
stand”, dvs. i arbejde og i familie (jvf. Luthers betoning af husfaderen som
husprasten) er de troendes praestedomme i fuld vigor. Ogsi det frivillige, kirkelige
arbejde af evangeliserende og diakonal art sorterer under det almindelige praeste-
domme. Det er netop frivilligt og nidegavebestemt. Derfor er det ikke noget
embede.

Men hvordan er sa prastens forhold til denne menighed? Jo, i modsztning til
menigheden har han et embede, og dette embede er nogle ganske bestemte
funktioner af Kristi egen gerning, nemlig dem, der er nodvendige for at “alle
troendes almindelige prastedomme” overhovedet kan komme i stand og bevares i
verden: den offentlige tjeneste med ordets forkyndelse og sakramenternes
forvaltning. Som “det almindelige prastedomme” udever sine funktioner i
privatlivets sfeere, udover embedet sine i den offentlige. I menighedens offentlige
virksomhed er prasten som Kristi representant den, der si at sige rummer
menigheden 1 sig, den menighed, der er “indpodet” i den Kristus, som prasten
repraesenterer. Derfor er praesten menighedens hyrde og leder. Det er der ingen
anden, der kan vare - slet ikke menighedsradet. Menighedsridet er selv en del af
prastens menighed og derfor ham undergivet. Menighedsradet skal vaere prestens
hjelper og understotte ham. Det skal vare hans medspiller og ikke hans
modspiller. Det er ikke prasten, der skal samarbejde med menighedsradet, men
menighedsradet, der skal samarbejde med prasten.

Aktiviteter i sognet

Det er ikke menighedsradets opgave uden om prasten at arrangere aktiviteter i
sognet. Derved griber det ind i prastens kompetence og udover en pastoral
omsorg, som det ikke har nogen fuldmagt til. Det er prastens ansvar at afgore,
hvorvidt der er brug for arrangementer eller €j, og bedomme, om evt. tilkaldte
talere horer hjemme i kirkens regi. Selv om disse menighedsradsaktiviteter ofte
laves med den bedste og frommeste hensigt, er det ikke sikkert, de fremmer
kirkelivet. Tvaertimod! Ofte bliver sadanne arrangementer - hvis de overhovedet
overlever det forste ar - et surrogat for kirkegang! Helt galt bliver det, hvis

91




menighedsridsmedlemmerne ikke engang gider ga til det, de selv foranstalter! Sa
afslores det, at aktiviteterne blot er udtryk for magt eller forfeengelighed!

Der kan faktisk slet ikke vere nogen kompetencestridigheder mellem prast og
menighedsrad, for kompetencerne er pa forhind fastlagte: det er prasten, der
ubestridt er menighedens leder, og menighedsridet er prastens loyale medhjelper.
I den forstand er kirken en praste- og bispekirke og kan ikke vare andet, hvis den
vil vare en kristen kirke. Men menighedsradet har sandelig ogsi sin egen
kompetence: det okonomiske og administrative omrade, som det sammen med
prasten, der kun har 1 stemme, har det fulde ansvar for.

Last

Forsvar for hejmessen

Kresten Drejergaard: Den himmelske gudsteneste
Forlaget Alfa 284 s. Kr. 278,-
Af Erik Sloth

Det er ikke hverdagskost, at en dansk biskop udgiver en bog om gudstjenesten.
Alene af den grund er der grund til at se med velvilje pi biskop Kresten
Drejergaards ”Den himmelske gudstjeneste”. Set med nzrvaerende anmelders
ojne rummer den mangt og meget, som det er verd at glede sig over, ikke
mindst da for Re-Formatios lesere. Drejergaard gir med veloplagthed i rette
med det syn (eller maske snarere manglende syn) pa gudstjenesten, som synes
at vinde storre og storre udbredelse i folkekirken, nemlig at gudstjenesten er et
slags show og prasten en studievart, der prover at tilegne sig medieverdenens
sprog og stil. Iszr yngre praster er ivrige efter at vere flinke og imode-
kommende, fordi de dybest set ikke ved, hvad det et, de har med at gore, men
tror, at alt drejer sig om “seertal” og om at slge varen. Med forfatterens egen
formulering i bogens forord: ”Man skal vare forsigtig med at mile
gudstjenesten ud fra de succeskriterier, der legges til grund, nir man evaluerer
andre opmarksomhedskrevende begivenheder. 1 kirken er det ikke seertallet,
der er afgorende”. (s. 9 ). Prasternes imodekommenhed og de mange sar-
gudstjenester bidrager mere til at fjerne opmzrksomheden fra det, som er selve
kitkens hjerteslag, Sendagens hojmesse. Derfor, siger Drejergaard med
gemytlig, men dog skarp ironi, at I mange kirker bliver man i vibenhuset modt
af et skilt, hvor der star, at man ikke ma fotografere. I nogle kirker burde der

92

ogsd vare et skilt, der indskarper, at praesten ikke mé forstyrre gudstjenesten”.

(s. 267).

Bogen er praget af forfatterens nasten 40 ars erfaring som prast og heraf altsa
de sidste mange ar tillige som biskop over Fyens stift. Drejergaard, der ogsa har
lang erfaring som underviser, begynder med at gore rede for den kristne
hovedgudstjenestes baggrund i den jodiske synagogetjeneste. Herefter folger et
kapitel om ”Kirkehuse og gudstjenesterum”, et om de store liturgier, som de
Kendes henholdsvis i orthodoks/ostkirkelig og 1 romersk-katolsk/vestlig
tradition. Et kapitel er viet ”Sangen i gudstjenesten”, herunder tidebennerne. Vi
fores videre gennem liturgihistorien med en gennemgang af kirkearet og et
kapitel om gudstjenestens musik 1 dette kapitel konstaterer forfatteren, at
gudstjenesten efter reformationen uimodsigeligt har tabt meget i henseende til
liturgisk skonhed og, at den har mistet meget af sin oprindelige karakter af
lovsang: ”Doxologia” bliver erstattet af ’doktrina”. Lovsangen forvandler sig til
lere”. ('s. 147). Til gengzld mener forfatteren, at disse tab i nogen grad opvejes
af den kirkemusik, som reformationen ogsa gav anledning til. Som det punkt,
hvor reformationen fik sin storste betydning, ser han salmedigtningen, som
ligger til grund for den styrkelse af menighedssangen, som ubestrideligt er en
frugt af reformationen, ikke mindst i Danmark. For den danske kirkes
vedkommende er ifolge forfatteren en vaesentlig del af den liturgiske skonhed,
der er géet tabt, blevet opvejet af de mange salmer, som skyldes Kingo og
Brorson og Grundtvig. Bogens tredje hovedafsnit har i konsekvens heraf fiet
overskriften SALMERNE.

Uanset om man kan folge forfatteren i synspunktet pa salmerne som erstatning
for den liturgiske skonhed, sa er det uimodsigeligt, at salmesangen her hos os
har spillet og stadig spiller en rolle som i n@ppe noget andet land eller kirke pa
jorden. Derfor er det efter min opfattelse med rette, at Drejergaard giver dette
emne si stor en vagt, som han gor. I indledningen til det lange kapitel siger
han, at han vil undersoge, hvad det er for en forstaelse af gudstjenestens vasen
og indhold, der kommer til udtryk i de hymner og sange, som bruges i
gudstjenesten. I slutningen af den nytestamentlige ”’salme” eller hymne (Fil. 2,9
— 11) kan vi fa et svar pa dette sporgsmal. Hymnen fortaller, at Kristus blev
menneske “For at i Jesu navn hvert kn skal boje sig i Himmel og pa jord og
under jorden, og hver tunge skal bekende til Gud Faders xre: ”Jesus Kristus er
Herre”! Det, der forst af alt er meningen med den liturgiske begivenhed, er
altsa tzlbedelse og bekendelse. Og forfatteren understreger, at hvor som helst og nar
som helst den liturgiske begivenhed finder sted har den kosmiske dimensioner,
det vil sige, at den ikke blot omfatter den himmelske og den jordiske menighed,
men ogsa den “underjordiske”, hvilket igen betyder, at der i gudstjenesten er et
virkeligt og konkret fallesskab mellem levende og dede. Drejergaard nzvner
Grundtvigs allehelgenssalme: ”Helgen her og helgen hisset er i samme

95



menighed”. Gudstjenesten som en kosmisk begivenhed og som et virkeligt
frellesskab mellem levende og dode, det er ikke toner, man horer meget til i
dagens danske folkekirke. Sa meget mere prisvardigt er det, at Drejergaard ikke
af beroringsangst eller behagesyge undlader at understrege sit syn pa gudstje-
nesten som et i egentligste forstand “klassisk” syn, et syn, der ikke blot gar
bagom det almindelige teologiske og kirkepolitiske kevl, men ogsda bagom
reformationen og tilbage tl oldkirken. Det er den samme bevagelse, Grundtvig
gor i allehelgenssalmen og i mangfoldige andre salmer.

Forbindelsen mellem den jordiske og den himmelske gudstjeneste kommer
imidlertid ikke kun til udtryk i Grundtvigs salmer, men i hoj grad ogsa i Kingos,
forst og fremmest i passionssalmerne, som forfatteren giver en fin og
inspirerende gennemgang af. Ogsa hos Brorson finder vi meget mere end
pietisme og inderlighed. Ogsda hos ham er der en klar forbindelse mellem
gudstjenesten pa jorden og den i himlen. Forfatteren nzvner som eksempel
julesalmen “Her kommer, Jesus, dine smi” og ikke mindst i allehelgenssalmen
"Den store, hvide flok vi se”: ”Tilsammen udgor vi de helliges samfund. Vi er
fxllesskabet af de levende og de dode, ogsi selv om deden har revet de bind
ovet, der i det jordiske liv bandt os til hinanden”. ('s. 201). I sidanne jevne ord
og sztninger er der efter min vurdering tale om mgte “bornelerdom” — for
born som for voksne! Eller lidt senere: ”Det er den jordiske menighed, der skal
synge salmen, men under salmesangen i kirkerummet bliver den jordiske
menighed selv delagtig i den himmelske gudstjeneste, eftersom faellesskabet i de
helliges samfund gor det til én og samme begivenhed”. ( s. 202).

I afsnittet om Grundtvig er det naturligt nok samtidigheden, der star i centrum,
samtidigheden med den opstandne, levende Kristus: ”I gudstjenestens rituelle
virkelighed bliver vi gjort samtidige med det budskab, der forkyndes. Den
tidskloft, der skiller os fra fortiden, er dermed overvundet. Det er troens
erfaring, at Kristus er lyslevende til stede”. Drejergaard taler ligefrem om
Grundtvigs “genopdagelse af gudstjenesten som en kultisk begivenhed, der i
kraft af en levende bekendelsestradition bygger bro mellem fortid og nutid”. (s.
241). Dermed kan han konkludere, at gudstjenesten forst og fremmest er
inkarnationens sted, stedet, hvor Gud kommer til verden pa denne tid og pa dette
konkrete sted, hvor der holdes kristen gudstjeneste. Hvis ikke den himmelske
gudstjeneste tenkes med, si er der i grunden slet ingen gudstjeneste, sa
“drypper” der ingen “manna pa vuggen”, hvilket vil sige, at sd er det heller ikke
“godnat” med "Tvivlen og frygten og sorgen”. (s. 245 — jfr. DDS 674 v. 6). Det
uheldige ved mange af de salmer, der gir under betegnelsen “nye”, er ifolge
Drejergaard blandt andet, at de mangler tanken om den himmelske gudstjeneste
som forudsztning for den jordiske, hvorved gudstjenestens eskatologiske
horisont bliver udvisket. Det er ikke bare uheldigt, men fatalt for fastholdelsen
af, hvad der er sand kristendom og sand gudstjeneste. Gudstjenesten er i

94

egentligste forstand en eskatologisk begivenhed, og i nadvermaltidet far vi
allerede her og nu del i det Guds Rige, som er i vitksomhed, men som endnu
ikke er fuldt og synligt til stede. Gudstjenesten er, med forfatterens formule-
ring: ”en forelobig begivenhed. Men den rekker ud over sig selv”. ('s. 257 —
258). Som det gudsskabte fzllesskab af levende og dode er gudstjenesten, om
end pa forelobighedens vilkar, ’synliggorelsen af de helliges samfund”. ('s. 259).

Bogens sidste kapitel har overskriften ”Gudstjenestens skonhed”, et udtryk, der
rober, at her er vi igen ved noget, vi ikke er forvaente med i den danske
folkekirke. Men hvorfor skulle de romersk-katolske og de grask-orthodokse
kristne have eneret pa at tale om liturgiens skonhed”? Jeg har allerede omtalt en
del af de tanker, som kommer til udtryk i det sidste kapitel af ”Den himmelske
gudstjeneste”, hvor der i ovrigt (s. 268) er et lille hip til hojkirkeligheden, som
dog pa ingen made gor skir i bogens kvaliteter, i hvert fald ikke set med
nerverende anmelders ojne. Det drejer sig om placeringen af Agnus dei i
nadverritualet. Drejergaard sporger, om alterbogens faedre mon har villet give
hojkirkeligheden en indrommelse ved at flytte O, du Guds Lam” hen efter
indstiftelsesordene. Men eventuelle uenigheder bor ikke atholde nogen fra at
anskaffe/line og lese ”Den himmelske gudstjeneste”, der, som jeg allerede har
antydet, rummer meget, som jeg er sikker pa, trods forskelligheder i opfattelse
og temperament, vil glede dette blads laesere. I det allersidste afsnit
sammenfatter Drejergaard det, han har onsket at sige med bogen. En god
gudstjeneste er efter hans forstaelse en smuk gudstjeneste, der har sit rolige,
liturgiske “flow”, og som ikke ustandseligt bliver afbrudt af diverse regi-
bemarkninger. Gudstjenesten skal netop ikke tale hverdagens sprog — og da
slet ikke det studieveertkaudervalsk, som f. eks. DR 1 er fyldt med. Nej,
gudstjenesten er en undtagelse fra hverdagen og en forsmag pa Guds Rige.
Gudstjenesten er ikke et “kommen-hinanden-ved-fallesskab”. Dem er der
masser af udenfor kirken. Det er heller ikke sidan, at ensomhed og fzllesskab
udelukker hinanden, nar vi taler om gudstjenesten. De er to sider af samme sag.

Jeg vil lade forfatteren fa det sidste ord, og med det veere bogen anbetfalet pa
det varmeste: “Gudstjenesten er et sted, hvor man kan gia 1 skjul. 1
gudstjenestens liturgiske univers er man ikke selv centrum, og netop af den
grund far man muligheden for at gd i skjul for andres nysgerrige blikke. Og
maske navnlig for sit eget selvransagende blik for kun at blive set af Gud. Og s
er vi felles om det. 1 gudstjenestens liturgiske skjulested er vi netop ikke over-
sete, men vi er — i fallesskab — sete. Sagt med Grundtvig i den geniale guds-
tjenestesalme “Hyggelig, rolig” (DDS 411,2):

Som ved dit alter den kvidrende fugl

und 1 dit tempel din tjener et skjul!

95



Debat
Traet af tro

Af Katrine Winkel Holm, cand. theol.

Jeg er si tret af tro . I ét vaek taler aviser og medier om »tro «, »trosstof og
»troende«, om »religion« og »religiose mennesker«. »De  troende« regnes
tydeligvis for en swtlig kategori af menneskeheden, som man betragter med
gysende fascination; szre, eksotiske skabninger lige si interessante for den
vikke-troende« som dyr i zoologisk have. Staerkt troende har det nemlig med at
vare sterkt truende.

Er du troende? Sporger folk med let opspilede ojne. Og jeg er nogle gange
fristet til at sige nej. Djevelen gemmer sig nemlig i den sproglige detalje, den
lange tillegsform »troendec, der legger al vegten pa folelsen og fornemmelsen
ved at tro, ikke pa det, der tros pa. Man kan jo tro pa si meget: pi healing og
helbredende krystaller, pA Muhammed og den historiske materialisme, pa
Jordens klimaundergang i morgen, pid overmennesker, spogelser og svavende
sofaborde.

Jeg tror pa Kristus og derfor ikke pd noget af det andet.

I teologien, der har reflektereret over forholdet, skelner man mellem troens
genstand og troen som folelse (fides que et fides qua creditur). Dagens lige dele
nedladende og overfladiske religionsdebat springer for det meste den slags
distinktioner over og levner ikke troens genstand megen opmarksomhed.

»Er du troende?« sporger man, - ikke: »Hvad tror du pa?« Pa den méde gar man
skevt ind i den religionsdebat, som islam har afstedkommet, og som ingen kan
komme udenom i disse 4r.

Et aktuelt eksempel pa, hvor galt det kan g4, nir man kobler trosfiksering med
skrasikker rationalistisk religionsforagt, er den nyudkomne bog Adskillelsens
politik, skrevet af professor Frederik Stjernfelt og forfatteren Jens-Martin
Eriksen. Forfatterkollektivet begiver sig ud i noget for venstreflojen sa eksotisk
som islamkritik. Men samtidig er det dem livet om at gore at placere sig meget
langt vk fra islamkritikerne pa »hojreflojen«. De er ikke som de andre, skal
man forstd. Derfor hzvder de, at der var et sammenfald mellem Dansk
Folkeparti og islamisme. Det faktum, at DF forsvarer ytringsfriheden, mens
islamisterne angriber samme, afficerer ikke forfatterne, der gir videre og
hevder, at den islamkritiske forfatter Helle Merete Brix representerer den
samme »ekstremismens ekskurs« som islamisten Omar Bakri Muhammed, der
har opfordret til terror mod kvinder og born.

96

En harsk beskyldning og hvad er grunden? En af dem er, at Brix i 2005 gjorde
opmarksom pa islams lange tradition for trusler, intimidering og motd pa
anderledes tenkende - uden samtidig at sige noget om, at kristendommen har
en lige sd blodig tradition. Det far forfatterne helt op i det rode felt. For den
ene religion er jo ikke mere voldelig end den anden, vel? Som det hedder hos
dem: De samme voldsopfordringer kan man finde hos kristne »i deres angive-
lige tilbedelse af vold mod andetledes tenkende«. Vi forstir: Tro er tro ,
religiose mennesker er religiose mennesker. Same shit. Den, der sd meget som
antyder andet, ma vare ekstrem »nationalkulturalist«.

Men har forfatterne undersogt deres pastand? Kan terroristen finde lige meget
religios ammunition i de forskellige religioner? Her bliver det pinligt for de to
forfattere. Den eneste dokumentation for den kristne »voldstilbedelse«, som de
kan diske op, er et enkelt, solle citat fra Ny Testamente.

Det er Johannesevangeliets kapitel 15, hvor Jesus omtaler sig selv som det
sande vintre, som de kristne er grenene pa. »Den der ikke bliver i mig«, lyder
det, han »kastes ud som en gren og visner; man samler dem og kaster dem i
ilden, og de brendes«.

Forfatterne, der vist i ovrigt har fisket deres oldemors bibel frem - det er en
zldgammel oversattelse, de bruger - kalder teksten en »dyster opfordring«. Men
de har slet ikke forstdet den. Som de fleste vist kan se, er teksten ikke en
opfordring til at breende mennesker af, men en opfordring til at blive i Kristus.
Det er Gud - »vingardsmanden« - der samler de »visne grene« - mennesker, der
ikke bliver i Kristus - og straffer dem i det hinsidige. Der er ikke ét ord om at
straffen skal eksekveres af mennesker i det menneskelige samfund.

Er man pa jagt efter et lille Guds ord, der kan blastemple vold mod andre
mennesker, gar man altsa forgeves til Johannes 15.

Jo, jo, men det er bare »en fortolkning af religion«, lyder forfatternes
modpastand. Underforstaet: Alt er fortolkning og helligtekster kan udlegges i
ost og vest. Nej, det kan de faktisk ikke uden at blive fejlfortolket. Og vil man
tages alvorligt som akademiker, skal man udlaegge tekster vederhzftigt og levere
solide argumenter for sin tolkning.

Det undlader Stjernfelt og Eriksen. Det behoves abenbart ikke, nir man ved,
hvor slem »religion« er. Pa den made brillerer deres vurdering ved sin overfla-
diskhed og nasten propagandistiske pastielighed. At de samtidig prasenterer
sig som svorne tilhengere af Oplysningen (altid med stort O), gor det kun
ekstra ironisk. Vil man oplyses om de forskellige religioners syn pa vold, kan
det altsa ikke anbefales at lese professor Stjernfelt og co's bog. Der er mere
tusmorke end lys over land i den. Men der findes selvfolgelic dem, der
undersoger kilderne mere samvittighedsfuldt. Den amerikanske islamkritiker

97



Robert Spencer er en af dem (Religion of Peace, 2007), den hjemlige islamisme-
forsker Tina Magaard en anden. Hendes vurdering, som Stjernfelt og co. kunne
have lest i Jyllands-Posten 11. september 2005 var, at en kristen, der vil bega
terrorvirksomhed vil have meget sveert ved at finde en tekst i Ny Testamente,
der opfordrer til det.

Mens - og det er jo ikke populert at sige - islamiske terrorister kan finde
skriftsteder i Koranen, hadith og Muhammeds biografier, der kan bruges som
argumenter for at ove terror mod civile.

Det er den slags undersogelser af helligskrifterne, der ma vare vejen frem. Vi
skal til kilderne, Koranen, hadith og Ny Testamente, vk fra den diffuse snak
om »troende mennesker« og tro - ud i det bld. Vi bliver alle dummere af at tale
om tro uden at tale om, hvad der tros pa. *

Det er derfor, jeg et si tract af tro .

Artikel i Berlingske Tidende den 24. okt. 2008
(gengivet med forfatterens tilladelse)

Bekendtgorelser

Landskonvent 2009

Landskonventet 2009 atholdes i Kristi Himmelfartsdagene den 21.-23.
maj 2009 1 Hans Egede kirke og menighedslokaler i Kobenhavn.
Hovedtema bliver ”Inkarnationen”.

Generalkapitlet afholdes fredag den 22. maj 2009 kl. 11 med dagsorden
efter vedtagterne.

Kirkelig sommerlejr 2009

Der planlegges Kirkelig sommerlejr pid enten Sundevedcentret eller
Hellig Kors Kloster i dagene 24.-31. juli 2009.

Tilmelding til Henrik Ertner Rasmussen. Privat: Kildebakken 1, Everdrup,
4733 Tappernoje. TIf. 5556 4017.

98

Den nye preast

Skynd dig, inden realpresensen slipper op!

Biskop em. Ole Bertelsen, Kbh. m.fl. har hevdet, at uddelingen sa absolut skal
finde sted umiddelbart efter indstiftelsesordene. Ikke engang et O du Guds
Lam” mi synges derefter. Er man mon bange for, at realpresensen forsvinder,
hvis der puttes for meget ind imellem?

Eller er man bange for, at menigheden virkelig skal tilbede den i bred og vin
inkarnerede Herre, for ”O du Guds Lam” et jo en tilbedelse (adoration) af den
nzrverende Jesus Kristus? Man vil da gerne tro pa realpreesensen, salenge den
blot p4 doketisk vis er en forestilling, en idé eller ideologi om realprasensen,
men ikke nar realprasensen bliver virkelig real, at Kristus er virkeligt til stede i
bredet og vinen. Derfor kan man godt bringe sin adoration for indstiftelses-
ordene, for sa forbliver man jo stadig i sin doketisme. Det hele skal bare forstas
andeligt!

Eller er man giet over til den ortodokse kirke, for dér er Kristi legemlige
nzrver ikke knyttet til indstiftelsesordene, men snarere til epiklesen?

99



Formand

Pastor em. Olav Fog, J.P. Serensman skaslens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg. TIf. 8653
8008.

Ovrige bestyrelsesmedlemmer

Specialkonsulent, cand. jur. Chr. Ankerstjerne Ronneberg, nestformand, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg, tlf. 3645 8404

Pastor Steen Sunesen, forretningsforer. Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N. TIf. 86108348.
E-post: steensunesen@stofanet.dk

Pastor. René Moller Yde, c/o Prestekontoret, Radhuset, 5430 Bremnes, Norge. TIf. arbejde: 53
42 32 88, TIf. Privat: 97 50 42 65.

Generalsekretar, pastor Henrik Ertner Rasmussen, Box 60, 2880 Bagsvard. TIf. 4444 1313.
Privat: Kildebakken 1, Everdrup, 4733 Tappernoje. TIf. 5556 4017

Cand. scient et stud. theol. Poul Steenberg, Vanlose Allé 54, 2. th., 2720 Vanlese. tlf. 3535
3016.

Bankforbindelse
Danske Bank, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tlf. 8653 8008

Abonnement & medlemskab

Re-formatio koster 175,- kr. 4rligt i abonnement og leber indtil det opsiges skriftligt. For
Medlemskab af FKF incl. Abonm. 275,- kr. dtligt., for pensionister 200.,- kr. Adressezndringer til
forretningsforeren.

RE-FORMATIO's Forlag
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tlf. 8653 8008. Danske Bank
9570-5616050. E-post: Olavfog@tele2adsl.dk

Redaktionelt Ordination 0g HULGT......ccuvvvriciniiiriinsiieics s 74
Pradiken: René Yde: At vEre GUA NBL: .o 75
Pradifken: René Yde: Athanasius af Alexandfia ... 77
Essay. Roald Flemestad: Det kristneiegteskabismmmmmmmmmmmnnsmmsmsimisg 80
Kommentar: Olav Fog: Demokrati og embede.........covvririnriieiiiniieeciiesccecscs 88
Last af Erik Shth Kresten Drejergaard: Den himmelske gudstjeneste. Forsvar

fOr DOIMESSER. st i st smsine mossssbisimaissvnsussises 92
Debat: Katrine Winkel Holm: Tra&t af trO.. e 96
Bekendsporelser: LandskoBVent 2009.....vmivismmmismsssssmmssisismsssommmessissmississamssessassssses 98
Bekendtgorelser: Kirkelig sommerlejr 2009........cvvuiirimnceirinrieiecccis e 98
Dryp: Skynd dig, inden realprasensen sHPPEr OP......co.cvwrweererreeriierieriieesesiessessesiseeiaees 99

100



