RE-FORMATIO

‘Meddelelser om Kirkelig Fornyelse
ISSN 0903-6113

Ligesom Moses ophojede slangen i orkenen,

sidan skal menneskesonnen ophojes, for at
enhver, som tror, skal have evigt liv i ham.

Johs.3,14.f.

Lkon i Orsji kyrka malet af Sven Bertil Svensson,

Norbylanga, Sverige

Marts 2008. Nr. 1




Redaktionelt

Vor Herre Jesus Kristus, som vi ved ddben tilhorer, kommer os ganske ner i
pasketiden. Det er her han blev hanet og spottet pa en for religioner ganske uhort
made og til sidst led den forsmzdeligste dod, som tankes kan, nemlig doden som
en forbryder. Men netop derved viste han, at han er Gud, for kun Gud kan elske
sd hojt, at han for at frelse os udholder og tiler den fortabelse, vi alle fortjener.
Derfor har Gud ogsa oprejst ham fra de dede og hojt ophejet ham og givet ham
navnet over alle navne: Guds eget navn, herrenavnet. Ja, sidan en vidunderlig
herre tilhorer vi. Det er det, der giver os mod og glzde i livet og fortrostning, nar

vi skal de.
*

Til Pinse har bladet Re-formatio 50 ars jubileum. Det vil blive markeret pa en
eller anden made, som ikke er kendt pd indevaerende tidspunkt. Vent og se!

I dette nr. skal vi mede to temaer, som pa en eller anden méide henger sammen:
vor tros mode med det flerkulturelle samfund af Roald Flemestad, Oslo, og
sporgsmilet om fornuft og tro, som det behandles af pave Benedikt XVI i to af
hans skrifter. Roald Flemestad opfordrer os til at danne en kristen modkultur og
sdledes overvinde szkularisationen. Paven opfordrer til at overvinde sygdommen
i sdvel fornuften — dens hybris - som religionen — dens tilbejelighed til vold. Det
sker ved, at fornuften forlenger sin radius, si den ogsi omfatter religionen. Der
skal ske et samvirke mellem fornuft og tro. ’

Derudover far vi en anmeldelse af pavens vidunderlige Jesus-bog og en
anmeldelse af Flemming Kofod-Svendsens afhandling om hejkirkelighedens
forhistorie i Kirkehistoriske Samlinger.

Vi bringet ogsd en hyldest til Regin Prenter som prast, skrevet af Henry Rébjerg.
Prenter var ikke blot en stor teolog i verdensklasse, men ogsa en trofast kirkens
son, som vidste, at han horte hjemme i kirkens tjeneste.

Derudover bringer vi ogsa en kommentar fra internettet om den nye tilladelse til
at anvende den klassiske tridentinske messe pd latin. Den er skrevet af en
evangelisk kvindelig filosof, som ogsa opfordrer hojkirkelige protestanter til at
lade sig inspirere af den.

Predikenen i dette nr. er en forsinket — eller bedre: alt for tidligt bragt -
juleprediken af Peter @sterby-Jorgensen.

Bemark venligst bekendtgorelsen af vort landskonvent i Aarhus i Kristi
Himmelfartsdagene. Noter den i kalenderen!

2

Prediken

Vi begynder ved Jesus

Juledag 2007
Salmer: 82 — 84 — 367,2-3 --- 88 — 109 & 110 — 111 (Salmebogen 1953)

Af Peter Osterby-Jorgensen

I de sidste par ar er atheisterne kommet pa krigsstien — f.eks. gar der nzppe en
uge, uden der i en avis som Jyllands-Posten er mindst ét laeserbrev fra en, der
erklerer sig som atheist.

En atheist vil sikkert selv pésta, at han ingen religios tro har. Han tror ikke pa
nogen gud. Men i virkeligheden har mange atheister en overbevist tro: De tror, at
gud er. Og deres tro pa, at der ingen gud er, er nok mange gange staerkere end vi
andres tro pa, at der er en Gud.

Atheister pastar som regel, at de bygger pa videnskaben, og videnskaben kan ikke
pavise, at der skulle findes saidan noget som en gud. Det univers, vi kender, blev
til som folge af en kampemessig eksplosion, og livet kan forklares ved
henvisning til Darwins tanker om arternes udvikling. Videnskaben kan ikke
pavise en gud, og der er heller ingen brug for sidan en, for alt kan forklares
videnskabeligt.

Troen pa, at der ingen gud et, kan ogsd skyldes spekulationer af den slags, der
kan opstd hos os alle sammen engang imellem: Hvis der er en gud, hvorfor er der
sa sa meget ondt i verden? Hvis der er en gud, hvorfor er der sa sa mange, der
lider sd meget? Hvis der er en gud, hvordan kan han sa tillade, at der er sd store
forskelle mellem mennesker indbyrdes? En gud md vere retferdig; men hvis der
er en gud, hvorfor behandler han si ikke mennesker mere retferdigt, og hvorfor
skaffer han sa ikke retferdighed mellem mennesker indbyrdes?

Er man forst begyndt at tenke sidan, kan det komme til at ligge snublende nert
at slutte, at sd er der nok slet ingen gud.

Men vi er til gudstjeneste, og vi har lige med stor hojtidelighed og festlighed
bekendt vor kristne tro pa den ene Gud, som er den Almagtige Fader, 9¢ den ene
Herre, Jesus Kristus, Guds enbdrne Sen, ¢g Helliginden, som er Herre, og som
levendegor. Vi tror pa Gud.

Jamen, vil det sige, at vi i grunden ser bort fra videnskaben? Og vil det sige, at vi
setter os helt ud over den tvivl og de sporgende spekulationer, der ellers kan

3



ramme enhver? Nej, ingen af delene; men nir vi kristne taler om at tro pa Gud,
begynder vi et helt andet sted.

Vi begynder ved Jesus. Ved Ham, der som barn blev lagt i en krybbe og som
voksen blev hzngt pi et kors. Barnet i krybben, manden pi korset. Der var
nogle, der modte Ham, s, hvordan Han ferdedes blandt mennesker, horte, hvad
Han sagde til mennesker. En af dem siger netop: Vi forkynder det, vi har hort,
det, vi har set med vore ojne, det, som vi betragtede og vore hander rorte ved.

De var sammen med Ham i de vel omkring tre ar, da Han optradte offentligt. Og
det gjorde et uudsletteligt indtryk pa dem, si de bagefter kunne sige: Vi si Hans
herlighed. De si noget, de ellers ikke havde set. De horte noget, de ellers aldrig
havde hort. Og det holdt dem fast. De var nok temmelig skeptiske pa forhind:
Han kom jo fra Nazaret. Og en af dem spurgte: ”Kan noget godt komme fra
Nazaret?” En anden svarede: ”Kom og se!” Og s blev de hos Ham.

De troede pa Gud. Det gjorde man nemlig dengang. Men Jesus vendte op og ned
pa menneskers tanker om Gud: Han forkyndte evangelium for fattige, bragte
godt budskab til dem. Han udrabte et nideir fra Herren. Han lod forstd, at i
Guds ojne er alle mennesker lige — og lige vaerdifulde. Han viste aldrig nogen
bort, der kom til Ham. Og Hans kritikere sagde med al forargelse i stemmen:
”Den mand tager imod syndere og spiser og drikker sammen med dem.”

Ja, Han vendte op og ned pd menneskers tanker om Gud. Der var mange, der
holdt sig til Ham, troede pa Ham og var glade. Men der var ogsi mange, der tog
afstand fra Ham. Det var iser den slags, der hedder skriftkloge, lovkyndige,
fariszere — og praster og ypperstepraster. De var jo vant til at vare pa Guds side
og have Ham pa deres parti: De havde Gud i templet og synagogerne og
gudstjenesterne — og i De Hellige Skrifter, iser i De 10 Bud og i hele Moseloven.

Alle disse kritiske, de maerkede klart, at som Jesus talte om Gud, si rev Han Gud
ud af deres hender. Jesus rev Gud ud af det religiose system og gav Ham til
hvem som helst. Og alle dem, der var vant til at blive set pi som en slags religios
underklasse, de forstod pa Jesus, at Gud ogsa var Gud for dem, ikke Gud mod
dem, og sé forstod de, at der ogsd var hab for dem, hib for livet her og nu, og
hab, nar der ikke mere ville vere noget Her og Nu.

Men det var ikke kun det, Jesus sagde, der var med til at holde mennesker fast
hos Ham. Det var ogsd det, at Han var sa zgte. Hans person var ét med Hans
budskab. Han var autentisk, som man ynder at sige nu om dage. Det var det, der
blev helt tydeligt, da Han lod sig korsfaste. Han ville hellere de, end Han ville
nzgte et eneste ord af det, Han havde sagt. Det var Ham selv og Hans negne,
forsvarslese ord, der greb mennesker om deres hjerter.

4

Og sidan er kristendommen stadigvaek: Som Han var i verden uden ydre magt,
sidan er Hans ord stadigvek i verden uden ydre magt, og sidan er Hans kirke og
menighed i verden uden ydre magt. Der er ingen grund ti at beskylde
kristendommen for at ville sztte sig pi magten i denne verden. Det var ikke
Jesus, der havde soldater; det var yppersteprasterne og kongerne i Jerusalem og
kejserne i Rom.

Nar vi som kristne taler om Gud, begynder vi ikke med videnskab eller med
spekulation, men med Jesus, det 2gte menneske. Fordi Han talte om Gud, taler vi
om Gud; og sidan som Han talte om Gud, sadan taler vi om Gud.

Vi tror, at Gud er Skaber; men hvordan Han bar sig ad med at skabe, behover vi
ikke ga sd meget op i. Detimod mearker vi, at Jesus er en udfordring for os: Han
har talt sddan til os, at vi ikke kan lade vare med at standse op og lytte — og sa
tenke over vort eget liv i lyset af det, Han har sagt.

Vi véd ikke, hvordan det forholder sig med alt det onde, lidelsen, de store
forskelle mellem mennesker, uretfzerdigheden; men vi véd, at Jesus var hos dem,
det blev ofte for ondskab, lidelse, uretferdighed — og vi véd, at Han selv til sidst
kom til at lide som offer for ondskab og uretferdighed. Han var solidarisk med
alle mennesker.

Jesus som person og de ord, Han sagde, er ikke til at komme uden om. Og har
man forst modt Ham, er det ikke til at slippe Ham igen. Og har man forst hort
Hans ord, er det ikke til at leve eller do uden dem. Det var det, Hans forste
disciple blev klar over. Og Johannes tznkte det grundigt igennem og skrev
indledningen til sit evangelium, som vi har hort i dag. Med de ord vil han sige, at
nér vi hat medt Jesus, si hat vi modt Gud. Eller maske rettere: Nar Jesus har
modt os, sa har Gud medt os. Og som sagt: I Jesus er person og budskab ét.
Derfor siger Johannes:

I begyndelsen var Ordet, og Ordet var hos Gud, og Ordet var Gud. Alt blev til
ved Ham. I Ham var liv og lys. Og Ordet blev ked og tog bolig iblandt os, og vi
sd Hans hetlighed, en herlighed, som den Enbérne Son har den fra Faderen, fuld
af ndde og sandhed.

Gud har moedt os og har talt til os. Derfor tror vi pa Ham og taler om Ham. Og i
dag fejrer vi Hans fodselsdag. Gladelig Jul!



Essay

Kristentroens mode med det

flerkulturelle samfund

Af Roald N. Flemestad

Foredrag ved Kirkelig Fornyelses arbejdsdage i Bergen juni 2007.
Trykt 1 Tidsskriftet Leere og liv, nr. 3. 2007, Oslo.

Det er ikke vanskeligt at se, at kristendommens stilling i den europziske kultur i
dag er alvorlig truet. Siden oplysningstiden og den franske revolution i det
attende drhundrede, industrialiseringen og urbaniseringen i det nittende og
verdenskrigene i det tyvende arhundrede har en szkulariseringsproces ikke bare
preget tankeszttet. /Endringerne i samfundsforholdene fik ogsi tl folge, at
méden at leve pa frigjorde sig fra den religiose skik og brug, som przgede
samfundslivet i tidligere tider.! I lobet af den sidste generation har si
indvandringen fra ikke-europ=ziske kulturer frataget kristendommen dens status
som samfundsbaerende religion.

For marginaliserede kristne bliver sporgsmalet da, hvordan kristenarven skal
kunne fores videre i vor kulturkreds.

En truende udvikling

Situationen i Nederlandene kan illustrere kristendommens stilling i Vest-Europa.
Her udgjorde 1 1950 de protestantiske kirker 23 % af befolkningen. 1 dag er dette
reduceret til 6 % og, hvis udviklingen gir videre i samme spor, vil antallet synke
til 2% 1 2020. Den romersk-katolske kirkes situation illustreres ved, at
katolikkerne udgjorde 42 % af befolkiningen i 1950°erne og forventes at vere kun
10 %1 2020.2

Derimod er kristendommen abenbart i fremgang uden for den sikaldte vestlige
verden. I Aftrika var i 1900 ca 10 % af befolkningen kristen (10 mill.), mens man
i0 regnede med, at antallet af kristne var steget til 46 % (360 millo.). Stor tilvakst
finder ogsa sted i Kina, men tallene er mere usikre.?

' Owen Chadwick: The Secularitization of the European Mind in the 19th Century,
Cambridge 1975

? Joshua Livestro: Holland’s Post-Secular F. uture, Weekly Standard, 01/01/2007

3 Talmateriale opgav Philip Jenkins i et TV interview.

6

Hvad er problemet?

Tallene fra den ikke-vestlige verden viser, at kirkerne kan vokse, selv om de
udgor en minoritet i befolkningen. Tilsvarende udfoldede ogsa oldkirken sit store
missionsengagement indenfor rammerne af et flerkulturelt samfund. I Romerriget
forblev den kristne kirke en minotitetsreligion, som selv i den postkonstantiske
@ra aldrig ndede over 50 % af befolkningen.* Nar vi taler om det flerkulturelle
samfund i forbindelse med sxkulariseringsprocessen, ma pluralisme ikke forstas
som motoren i afkristningen. Problemet er ikke det flerkulturelle samfund som
sadan, men at kristne langt pa vej har tabt sin andelige identitet i det postkristne
Europa. Tankeszttet og levevisen i almenkulturen befordrer ateisme. Denne
udfordring har kristne ikke evnet at mode ved at fremholde troens egenart.

Andskampen

Opgaven bliver da at sporge: Hvad er det seregne i vor kultursituation, som
virker s lammende pa den kristne tro? Den afgorende omstendighed, der ligger
som en dyb groft mellem os og det kristne Europa, er oplysningstiden og de
utopiske eksperimenter, som ledte til den franske revolution. Dremmen om
fremskridtet forte til en moralsk afvisning af fortidens samfundsforhold. Fordi
kirken havde veret tidligere tiders samfundsbarende religiose institution, forsegte
man i kristendommens sted at indfere en ny borgetlig religion. Gud blev i praksis
navnet pa mennesket, nar det var allerbedst, og religionen skulle vere et
virkemiddel til at forgylde menneskets naturlige trang til godhed i de mest
ophojede former. Religion og religiositet bliver derved forstdet pa en radikal
anderledes mide end i kristendommen. Religionens sandhed hviler ikke i en
guddommelig abenbaring, men kan afleses af dens sociale nytte.

Samfundskontrakten

For at forstd religionens plads i dagens vesterlandske samfund kan det vare
frugtbart at uddybe, hvordan fransk kristendomskritik sxtter et skel i europzisk
kulturhistorie. Det selvfolgelige udgangspunkt for en sidan betragtning er J.J.
Rousseaus tanke om ”civilreligionen” 1 bogen ”Om samfundskontrakten” fra
1762.

Grundtanken i veerket er Rousseaus forvisning om, at et nyt retferdigt samfund
kan etableres, dersom alle frivilligt afgiver sine rettigheder til fellesskabet. Til
gengzld vil kollektivet ved staten pétage sig ansvaret for den enkeltes velfaerd.
Staten fremstar pa denne made som en slags overindividuel ovrighedsperson til
erstatning for kongemagten som landsfaderen.

* Rodney Stark: The Rise of Christianity, Princeton 1996, s. 6 ff.



Den franske revolution sogte at virkeliggore Rousseaus vision med nationalstaten
som social model. I nationen traeder staten ikke bare i kongedommets sted.
Samfundet tager ogsd pa sig at erstatte familien som social enhed. Dette nye
politiske fellesskab bygger de sociale bind pa fornuftens egne kategorier. Idealer
som ”frihed, lighed og broderskab” skal forme samfundslivet. Tilliden til at
fornuften evner at harmonisere det etiske med det naturlige i en hojere enhed,
legitimerer det revolutionare opbrud fra fortidens irrationelle samfundsforhold.

Bruddet med fortiden

Som hemsko for fremskridtet har fortiden ingen forpligtende autoritet i forhold
til de nulevende. Historiens gang ma kritisk proves ikke bare under fornuftens
lys, men fortiden ma vurderes ogsa pa basis af folelsernes etiske engagement. Selv
om vi accepterer det, der er sket, som nedvendig, er vi samtdig i vor fulde ret til
at tage afstand fra det, vi ikke bryder os om. Vi er altsa ikke bundet til historie-
forlebet, men vi kan pa frit grundlag bygge en anderledes fremtid ud fra vore
egne idealer om frihed og fremskridt. For siledes at begynde fremtiden med
renvasket tavle, indforer man en ny tidsregning, baseret pi henrettelsen —af
kongen og indforelsen af menneskerettighederne som 4r ét.

Civilreligionen

Kravet om emancipation fra fortiden gjaldt imidlertid mere end frigorelsen fra de
sociale institutioner, som historien havde péifort samtiden. Ogsi fortidens
teznkemdde og szd og skik, som er nedzldet i samfundslivet, stir i vejen for
fornuftens idealer. Ikke mindst er kristendommens paternalistiske samfunds-
idealer og himmelflugt en hemsko.

Revolutionen indforer derfor en alternativ dyrkelse af fornuften som en religios
erstatning for den kristne forlesningstro. Denne sikaldte ”civilreligion” har til
opgave at styrke samfundsinden ved at knytte individerne sammen i en hojere
enhed. “Det religiose” betegner altsd alt det, som fremmer befolkningens
pligtopfyldelse mod evrigheden og borgernes kaztlighed til staten.

Fornuftens svigt

Samfundsudviklingen i Europa skulle alligevel vise, at denne borgetlige religion
ikke magtede at skabe en substantiel orden i samfundslivet. I praksis blev
tellesskabsbindene svekkede. Den franske revolutions sociale kategorier passede
ikke sammen. De kontrare slagord: frihed, lighed og broderskab tildekkede den
umulige harmonisering af to modstridende hensyn. Fornuften magtede ikke at
harmonisere individers rettigheder og flertalsviljen.

Det vesterlandske massedemokrati er ikke et fellesskab, men en arena hvor mine
interesser stir op imod dine i kampen om samfundsgoderne. Som samfundets
faderskikkelse far staten til opgave at dempe interessekonflikterne og sorge for,

8

at de svageste ikke falder udenfor. Fornuften har ikke evnet at forene det
naturlige og det etiske. I praksis hviler fornuften i enkeltmenneskets forstaelse af
sin egen livsverden.

Det statiske samfund

Individfokuseringen tydeliggores ved at samfundsvidenskaberne gerne tegner
samfundet ved at pavise forskellige ”trender”. Sandheden om samfundet er givet
i form af meningsmilingernes registrering af udbredelsen af forskellige
holdninger. Disse relationsnetverk udtrykker stadigt skiftende sociale processer
og gives ikke status af givne “ordninget”.> I stedet for ”det almenmenneskelige”
kommer enkeltmennesket i centrum, men da ikke som et givet fenomen med
faste, karakteristiske egenskaber. Ligesom sandheden om mennesket afdakkes i
den statistiske beskrivelse af individuel adferd, fremstir samfundsvirkeligheden
gennem analytisk observation af empitiske forhold.6

I et samfund forstdet som summen af de statistiske fznomener afspejler de
overindividuelle instanser i samfundslivet ikke naturlige, organiske ordninger,
men institutionaliseringen af sociale processer i befolkningen. Reduceret til en
statistisk enhed i storsamfundet ma individet forholde sig til sine medborgere
uden anden institutionel formidling end den stotte, som kan hentes fra
ligesindede i form af pressionsgrupper og interesseorganisationer.

Kulturkollision som interessekamp

Samtidig fir bortfaldet af en “fzlles verden”, som kan tjene som almindelig
konsensus om, hvad der er livets mal og mening, til folge, at fremskridtstanken
mere og mere overfores fra drommen om ideal-samfundet til at gzelde individets
frihed til at realisere private dromme om lykke. Samfundet star tilbage som en
scene for egeninteressen i form af individers eller gruppers selvrealisering
gennem selvekspression.

Derved bliver ogsd modsztningerne i samfundet anderledes defineret. Den
politiske konflikt i postmodernismen er ikke lengere “klassekampen”, men
kulturkollisionen. I samme grad som deltagelse i fordelingen af fwllesskabets
goder tages for givet, drejer kravet om lige rettigheder sig om retten til at folge
afvigende livsstil i forhold til storsamfundets skik og brug. "Magtkampen” i
samfundet gzlder retten til selvudfoldelse pa basis af private vaerdivalg.”

3 Pierre-André Taguieff: Le sens du progreés, Paris 2004, s.317 ff.
° Emil Poulat: Liberté, Laicité, Paris 1987, s. 408 f.
7 Alain Touraine: Un nouveau paradigme. Paris 2005, s. 9 ff, 138ff.



Findes der en vaertskabskultur?

Individers og minoritetsgruppers ret til at kunne leve sin livsstil ud pa tvers af
traditionel sadvane betyder, at tanken om en nationalkultur bliver problematisk,
ja, forkastelig. “Nationen” forstis ikke lengere som en historisk og etnisk
kategori, men fremstir som et landomride bosat af individer med forskellige
livssyn og forskellig kulturel identitet. Statens landomride ma tznkes som et
stort hotel”, hvor folk fra forskellige kulturer kommer og gar, sadan at nye
mennesker tilforer stadig nye verdier og holdninger. Den fortlobende
omskiftelighed far til folge, at ingen kulturtradition i kraft af alder eller udbredelse
kan forsta sig selv som den “ledende” kultur og siledes foreskrive minoriteterne
deres livsform. Multikulturalismen bestemmer statens opgave. Den demokratiske
stat ma give anerkendelse til alle de kulturformer, som findes inden for statens
grenser uden at begunstige nogen som en slags vertskabskultur.

Kulturrelativisme

Alles lige ret til selvudfoldelse bestemmer ikke bare borgernes samkvem pa det
praktiske plan, men fir nedvendigvis normative folger. Ingen kulturtradition kan
gore krav pd at vare “bedre” end en anden. For siger man, at kulturform A er
bedre end B, kan tilhengere af kultur B forsti sig selv som diskrimineret, hvilket
strider mod det etiske hovedprincip. Sidan forer tolerancekravet til, at alle
kulturer per definition er ligevardige.

I praksis er denne kulturrelativisme lammende. Kravet om, at alle verdier skal
vare ligevaerdige, fir nodvendigvis til folge, at man opgiver den etiske tenkning
som sadan. Hvis alt er lige gyldigt, er alt ligegyldigt. Uden at have en idé om, hvad
der er godt og ondt, bliver det vanskeligt, for ikke at sige umuligt at have en
begrundet mening om, hvad der er ret og galt i samfundslivet. Bortset fra, at det
formelle krav om alles lige rettigheder skal tjene som basis for social omgang,
reduceres normative udsagn til private verdidomme af typen smag og behag.’

Hvad er kittet i samfundslegemet?

Hvad er det, der skaber vi-folelsen i et samfundsliv, der er baseret p4 individets
og interessegruppens ret til selvhavdelse? Hvad er det, der binder det hele
sammen? Ikke familien eller den historiske samhorighed. Stor statistisk
udbredelse af visse veremider og givne tankeset kan nok skabe et
disciplinerende konformitetspres pa afvigere, men leverer alligevel ikke etiske
forpligtelser af overindividuel karakter. Et samfund, der bestir af summen af dets

A Jirgen Habermas: Den menneskelige naturs fremtid. Kgbenhavn 2002, s. 14.
’ George Steiner: Real Presences, Chicago 1989, s. 68; Alisdair Maclntyre: After
Virtue, London 1993, s. 60 ff.

10

individer, udger ingen “etisk” helhed og kan derfor ikke tjene som appelgrundlag
for en overindividuel moral.

Den eneste etiske fordring, som er falles for alle, er af negativ art. Uden
undtagelse gzlder kravet om indordning under de skiftende normer, som det
liberale harmoniseringsprojekt til enhver tid matte fordre.!” Tilsvarende forpligter
myndighederne sig til at disciplinere individer og grupper, som ikke vil
underordne sig myndighedernes krav om, at alle skal udvise gensidig tolerance.

Oplysningstidens drem om, at fornuften af sig selv kunne give et omtrentligt
billede af, hvad der er almenvellet, det falles gode, har slaet fejl. Der findes ingen
“fzelles verden”, som kan tjene som almindelig reference ud fra en konsensus-
forestilling. Den rationelle, etiske og religiose verdensformel, som alle kan enes
om, og som derfor kan bzre det hele, findes ikke.!!

Den livssynsneutrale stat

Statens opgave er altsi at sikre livssynsneutralitet i det offentlige rum.
Konfrontationer mellem samfundets subkulturer skal undgas ved at religiose og
kulturbaserede vardier og symboler udfoldes inden for rammen af privatlivets
fred. Hvis indordningen ikke lykkes ad frivillig vej, soger storsamfundet at
patvinge borgerne konfliktdempende adferd gennem lovfestede sanktioner mod
diskriminering.

I praksis fungerer tolerancekravet tilslorende og ikke konfliktlosende. Fravaret af
en vartskabskultur giver ikke grund for andet end punktuelle moder pa tvars af
kulturgrenserne. Fallesskabets sociale béind erstattes af et verdimassigt vakuum,
som konkurrerende interessegrupper soger at udfylde.

I praksis bliver multikulturalismen en kamp om, hvem der skal klare at prege
samfundslivet. I vor norske kontekst star tre hovedretninger mod hinanden: Det
teknokratiske establishment, et imperialistisk islam og en tafat kristendom.

Det terapeutiske samfund

”Den herskende klasse” i det vesterlandske demokrati er en politisk kaste, som
nok kan optrede liberalt i forhold, som er uden politisk betydning, men straks
slar repressivt ned pa alle former for ”ikke-inkluderende” adferd. Hoved-
udfordringen er da at frigore samtidskulturen fra resterne af kristenarven, sadan
at kulturimpulserne fra minoriteterne friktionsfrit kan berige et multikulturelt
samfund.

' Taguieff 2004, s. 318 f.
' Joseph Ratzinger i dialog med Habermas: Fornuft og religion, Kgbenhavn 2006, s.
59.

§|



I bedste fald giver dette sig udtryk i et onske om at fjerne kristne symboler og
forestillinger fra det offentlige rum. I vaerste fald griber man ind med sanktioner
over for dem, som anser sig for forpligtede pa “intolerante” kristne normer.

For enkelthedens skyld vil jeg hente mine eksempler pi udelukkelse af
kristendommen fra samfundslivet — ikke fra norske forhold — men fra EU's legale
overvigning af medlemslandene. I februar 2006 mitte regeringen i Slovakiet gi
af, efter at BU havde kritiseret et lovforslag, som ville give helsepersonel
reservationsret fra deltagelse i abort og eutanasi. I april i ar truede
Europaparlamentet Polen med sanktioner, hvis nationalforsamlingen skulle
vedtage en lov, som forbed agitation for homoseksualitet gennem skolen.!2

Civilisatorisk treethed

Ud fra sin magtposition i de offentlige buraukratier soger det liberale
establishment at styre samfundsudviklingen gennem en form for social
engineering”. Samtidig synes det, som om denne terapeutiske indgriben ikke
magter at at give mening til livets store sporgsmal. Opofrelse fordrer dyder og
ikke bare en patvungen vilje til at tile fremmede livsstile.!3 Kulturkrisen viser sig
ikke bare ved lav politekertillid, lav tillid til pressen, men ogsa gennem lav tillid til
fremtiden.

Der sker en demografisk kollaps i Vest-Europa, netop i de stater, som har taget
det vesterlandske demokrati til sig. Sytten europeziske lande tilhorer gruppen med
lav reproduktion — 1,3 fodsler pr. kvinde. Teoretisk vil disse lande halvere sin
befolkning hvert 35. ar.

Muslimsk indvandring

Parallelt med den demogtafiske kollaps pagir en massiv indvandring af muslimer
til Europa. Islam er bade en religion og en politisk-kulturel bevzgelse. Stik imod
forbudet mod ikke-inkluderende adferd kraever muslimerne retten til at leve sin
kulturelle egenart ud pa en sidan made, at de ikke pavirkes af kulturen i det nye
hjemland. Tolerancekravet vendes pd hovedet, idet de krever, at samfundet skal
respektere deres andetledeshed. Hvis ikke denne selvvalgte isolation brydes, gor
den faldende fodselsrate hos den europziske befolkning, at fremtidens europzere
ikke kommer til at vere szkulere humanister, men fundamentalistiske muslimer.
Sagt pa en anden made: Enten bliver islam europziseret, eller ogsa bliver Europa
islamisk.

2 Mark Steyn: It’s breeding obvious, mate.www. Theaustralian.news. 18.aug. 2006.
"3 Joachim Fest: Die schwierige Freiheit, Berlin 1993, s. 31; Christopher Lasch: The
Culture of Narcissism, New York 1997, s. 207 {f.

12

Ikke-institutionaliseret religigsitet

Derimod har kristne ikke magtet at opretholde sin kulturelle egenart.
Privatiseringen af livsgestaltningen i det liberale demokrati har som en parallel
bevagelse fort til privatisering af kristnes fromhedsliv.

En fransk religionssociologisk undersogelse offentliggjort i vinter viste, at den
andel af befolkningen, som kalder sig katolsk, er sunket fra 80 % til 50 pa tredive
ar. Blandt de katolske besvarelser klarede kun 18 % at definere den katolske tro
pa en made, som svarede til trosbekendelsen; og mens 7 % mener, at den
katolske kirke er den eneste sande religion, siger 52 % af de adspurgte katolikker,
at man finder noget sandt i alle religioner.

Samtidig viser undersogelsen, at ogsa de, der aktivt bekender sig til den katolske
tro, ikke derfor vil lade kirken bestemme deres livsforelse pa det moralske plan.
Religiose forestillinger har kun ringe magt over adfzrden, bortset fra en udtalt
vilje til at hjzlpe nodstedte.!*

Begrebsles inderlighed

Holdningerne, som beskrives er utvivlsomt reprasentative for udviklingen blandt
kristne i hele Vest-Europa. Monstret kaldes pa engelsk “believing without
belonging”. Troen udtrykker en personlig grebethed samtidig med, at man
generost anerkender andres ret til at finde sandheden pa deres facon. Det
afgorende er, om det opleves som agte. Sandheden om Gud er noget personligt,
som ikke kan defineres objektivt eller institutionelt. Tror man pd Gud, sker det,
uden at troen er forankret i en kirkelig institution end sige i regelmzssig
gudstjenestefejring. Engagementet skal ikke proves mod en ”ydre” virkelighed
eller eksterne autoriteter. Vi stir med andre ord over for en dndelighed, som ikke
treenger til andet end sin egen grebethed.

Udfordringen

Hvis vi pad denne baggrund skal forsege at trazkke konklusioner i lyset af de
indledende sporgsmal, ma det siges, at klassisk kristendom er staerkt truet i dagens
vesterlandske samfund. Truslen skyldes savel ydre som indre pres.

I et lengere perspektiv kan det synes, som om det kulturelle pres fra et
selvbevidst islam vil vare den storste udfordring. Den umiddelbare trussel er
imidlertid den intolerance, som udvises fra et liberalt establishment, som vil
patvinge kristentroen den politiske korrektheds kulturelle normer.

Den storste fare er alligevel kristendommens indre sazkularisering. Den ikke-
institutionaliserede religiositet, som preger samtiden, er et agtefodt barn af

" Le monde des religions. Paris januar 2007.

13



individfokuseringen i et samfund uden forpligtende overindividuelle strukturer.
Pi den maide er denne fromhed en religios efterabning af den szkulere
livsfolelse.!>

Kirkens opgave

Béde det ydre og indre trusselsbillede rammer kristendommen i dets hjerte. Den
kristne tro er fra begyndelsen givet som budskab og begreb. Den religiose
forestillingsverden udfoldes ikke som privat indetlighed, men er nedfeldet i et
socialt liv, der er holdt oppe af givne handlingsmenstre og institutionelle
regelverk. Samkvemmet mellem de troende fordrer siledes en form for
offentlighed. At udmente dette livsrum som ben og tilbedelse, forkyndelse og
diakoni er netop kirkens opgave i en falden verden.

I dagens vesterlandske kultursituation synes det kristne livsrum at veere truet savel
udefra som indefra. Den indre fare — kristendommens selvoplesning som
almentreligiositet — er utvivlsomt mest truende. I det folgende vil vi kort anfore
nogle fokuspunkter i udarbejdelsen af en ovetlevelsesstrategi. Problemstillingen
kan rejses med sporgsmalet: Hvordan skal vi bygge fremtidens kirke?

Fornyelse fra periferien

Det kotte svar er, at vi ma lere af munkenes eksempel. Bide det mgyptiske
munkevzsen i det tredje og det europziske i det femte sogte kristendommens
fornyelse ved at tage et skridt til siden.

I det tredje arhundrede var kristne lederskikkelser i det ostlige middelhavsomrade
rystede over den indre szkulariseting 1 storby-menighederne. De kristne var
blevet som hedningerne, konstaterede Johannes Chrysostomos. Fordi den
verdsliggjorte kirke har antaget hedningernes livsstil, er der intet skel leengere
mellem kirken og verden.!® For at genvinde andelig kraft til fornyelse af
menighedslivet trak fromme mznd og kvinder ud i orkenen. De troende kunne
si opsege dem ude i odemarken for — styrkede med nye indsigter og med
selvdisciplin — at vende tilbage og virke til fornyelse af menighedslivet. p

For at give europzisk kristendom en ny start efter folkevandringstiden sogte
Benedikt af Nursia og hans venner ud i skoven. Under parolen ”Ora et labora”
viede de dagen til tre hovedopgaver: Rydning af ny mark, kopiering af antikkens
lerde varker og kristne skrifter samt ben og meditation. Benedikts lille
vennekreds kunne ikke redde den antikke verden fra sammenbrud, men upiagtet

' Romano Guardini: Den nyere tids undergang, Oslo 1963, s.72
' Helge Pedersen (Haystrup): Studier i Johannes Chrysostomos’ asketiske
ungdomsskrifter, Kgbenhavn 1966, s. 13ff.

14

af datidens meagtige lagde de kimen til det, som skulle blive Europas nye
civilisation ved at kombinere kristentroen med det bedste i antik kultur.!”

Modkulturen

Munkenes eksempel pd en kristen modkultur udspringer altsa af et onske om
netop at tjene det samfund, de tilsyneladende forlader. Isolationen afspejler ingen
flugt, men et onske om at blive til nytte pa troens praemisser. Denne tjeneste vil
forstumme, dersom indsatsen absorberes i tidsindens selvforherligelse. 1 en
krisesituation ma kristne vare sig sin dndelige egenart bevidst for at kunne vare
til nytte. Kort sagt: kirken tjener verden ved at vare kirke. Folgelig mé vi som
kristne ogsa vide at skelne mellem kirken og denne verdens ting og goremal.

Roald N. Flemestad er dr.teol, formand for Kirkelig Fornyelse i Norge og generalvikar og
episkopus electus i Den Nordisk-Katolske Kirke

Laest

Hojkirkeligheden

Flemming Kofod-Svendsen: De hgjkirkeliges forhistorie
Kirkehistoriske Samlinger 2007, s. 17 — 94.

Af Peter Osterby-Jorgensen, Galtrup

Kirkehistoriske Samlinger er en kirkehistorisk drbog, der er udkommet siden
1849. Den udgives af Selskabet for Danmarks Kirkehistorie og indeholder
afhandlinger, hidtil utrykte kildetekster og andet relevant vedrorende Danmarks
kirkehistorie.

Arbogen for 2007 indeholder bla. en artikel af tidligere folketingsmedlem og
minister Flemming Kofod-Svendsen om de hojkirkeliges forhistorie. Kofod-
Svendsen er cand. theol. og hjzlpeprast i Birkerod Sogn. Det er hans plan i de
kommende 4r at skrive historien om de beveagelser i folkekirken, der har et vist
samarbejde under navnet "De Otte”: Kirkelig forening for den Indre Mission i
Danmark, Luthersk Missionsforening, Evangelisk Luthersk Mission, Kristeligt
Forbund for Studerende, Menighedsfakultetet, Dansk Bibel-Institut, Kirkelig
Samling om Bibel og Bekendelse og Fallesskabet Kirkelig Fornyelse.

"7 Thomas E. Woods: How the Catholik Church built Western Civilization,New York
2005, s.25 ff.

15



I forste omgang foreligger nu de hojkirkeliges forhistorie. Her fortalles historien
om hojkirkelighed i Danmark op til omkring 1960, d.v.s. indtil Re-formatio
begyndte at udkomme, og indtil de forste Virring-konventer blev afholdt. Det er
meget spzndende lesning, og si vidt jeg kan skonne, en meget velkvalificeret
artikel.

Efter indledende afsnit om brugen af ordet hojkirkelig i den lutherske ortodoksi
og 1 det 19. drhundrede folger en lidt lengere beskrivelse af engelsk
hojkirkelighed i 19. og 20 drhundrede, suppleret med en kort redegorelse for
svensk hojkirkelighed og en meget kort bemarkning om tysk hejkirkelighed.

Skildringen af dansk hojkirkelighed i det 20. arhundrede indledes med en
redegorelse for, hvorvidt Grundtvig kan kaldes hojkirkelig. Flere synspunkter
kommer til orde; det gennemgéende er, at Grundtvig nok kan kaldes hojkirkelig,
for sa vidt angar synet pd gudstjenesten og sakramenterne, men ikke — i hvert fald
ikke pa sine @ldre dage — i forstielsen af det kirkelige embede. Derefter omtales
tre tidsskrifter, som fra 1920°erne til 1940’erne var med il at bringe hojkirkelige
tanker frem: ”Kirke og Folk” og “Kirken” og fra 1935 “Kirken og Tiden”, der
blev til ved sammenslutning af de to forstnavnte. Tidligere var ordet hojkirkelig
som regel blevet brugt om den stromning i Den Danske Kirke, der nu kendes
som Kirkeligt Centrum. Pi den baggrund blev den hojkirkelighed, der nu
begyndte at vise sig, ofte kaldt den nye hojkirkelighed.

Det folgende afsnit har overskriften ”Spredte grupper, der i storre eller mindre

grad er praeget af den nye hojkirkeliched”. Underoverskrifterne viser, hvor
omfattende dette afsnit er: 1. Theologisk Oratorium. 2. Thomas Laub og de
hojkirkelige. 3. Hans Justesen og Studenternes Kirkelige Frivillighedskreds og
Studenterkredsen Ung Kirke. 4. Collegium Trinitatis (med et spzndende
underafsnit om Gerhard Pedersens mode med den begyndende hojkirkelighed).
5. Kirkeligt Konvent af 1946. 6. Stille Dage. 7. Sankt Ansgars Broderskab. 8. De
okumeniske Mindresostre. 9. Sankt Ansgars Sestersamfund. 10. Sankt Ansgar
Ordenen. 11. Samfundet Pro Ecclesia. 12. Vesperringen af 1949. 13.
Nonnekloster i Kollund.

Efter dette omfattende hovedafsnit refereres nogle kritiske bemarkninger til den
nye hojkirkelighed, bla. fra professor P. G. Lindhardt.

Naste hovedafsnit, "Den nye hojkirkelighed trader offentligt frem”, skildrer,
hvordan den hojkirkelige bevaegelse omkring 1960 fandt den form, som den
senere blev kendt i. Der er folgende under-overskrifter: 1. Provsteretssagen mod
sogneprast Borge Barsoe, Virring. 2. Fra Lindhardt til Barsoe. 3. Christi Legems
Broderskab. 4. Tidsskriftet Re-Formatio. 5. Hellig Kors Kloster. 6. Virring-
konventerne.

16

Efter et konkluderende afsnit slutter artiklen med udfetlige og meget nyttige
lister over kilder og litteratur og et resumé pi engelsk.

Det kunne vzre fristende her at genfortzlle store dele af artiklens indhold eller at
omtale nogle af de personer, der stir centralt i fremstillingen. Men det vil hurtigt
fore alt for vidt. Det samme vil det, hvis man ville prove at redegore for
udviklingslinjer i det forleb, der skildres, eller for (person-)sammenhzngen
mellem flere af de spredte grupper, der omtales i artiklen.

Derfor skal her blot lyde en varm anbefaling af artiklen. Arbogen Kirkehistoriske
Samlinger 2007 kan skaffes gennem bibliotekerne eller bestilles i boghandlen eller

~ direkte fra Institut for Kirkehistorie under Det Theologiske Fakultet pa

Kobenhavns Universitet.

Laest

In medias res

Joseph Ratzinger / Benedikt XVI. Jesus von Nazareth

Herder 2007
447 s. 24 euro

Af Erik Sloth

I en tid, da en stor del af de danske biskoppers tid synes at gi med at iverksztte
“arbejdspladsundersogelser”, ”medarbejder-samtaler”, “antimobbe-kampagner”
og andre gode sager, er det bide beskemmende og opmuntrende, at Rows biskop
alias Benedikt XVI alias Joseph Ratzinger har gjort sig den ulejlighed (for nu at
sige det mildt) at ga til kilderne og viderebringe sine theologiske overvejelser om
Jesus fra Nazareth. At vi desuden lever i en tid, da det kristne Europa et under
sterkt pres, dels fra Islam, dels fra indre oplesning, gor det blot endnu mere
nodvendigt, at de tilsyneladende yderst fi lodige theologer, vi har tilbage pa
kontinentet, patager sig sliddet med at gennemtaenke kristendommen og meddele
offentligheden resultaterne af deres overvejelser. S4 vidt jeg ved, har ingen
evangeliske theologer i de senere 4r talt si tydeligt, som paven gjorde f. eks. i
Regensburg-forelesningen. I hvert fald er det ikke ndet frem til en bredere kreds.

Ratzingers bog bzrer med overleg hans fodenavn for pavenavnet, og han siger
udtrykkeligt, at hans overvejelser ikke skal opfattes som et paveligt
lzredokument, men som et udtryk for hans personlige sogen “for Herrens

17



ansigt”. (Ps. 27,8). Dette gor bogen til en i ordets bedste forstand okumenisk bog.
Forfatteren forlanger ingen underkastelse under den ufejlbarlige pave, men héber
blot pa det “forskud” af sympati, uden hvilken det ikke er muligt at forstd
hinanden. Der er siledes tale om en i bogstavelig betydning evangelisk bog, idet
den gar direkte til kilderne, de fire evangelier, og der er tale om en i bedste
forstand theologisk bog, det vil sige overvejelser forud for forkyndelsen,
ovetvejelser, som ikke tynger en pradiken eller en gudstjeneste, men tvrtimod
giver den et solidt fundament.

Allerede i forordet fores vi ”in medias res”, ind i “tingenes midte”. Af fag er
Ratzinger dogmatiker. Ikke desto mindre er han fuldt pi hojde med nutidens og
ikke mindst tidligere tiders bibelfortolkere, og han gir til verks med en
grundighed og tankemsssig stringens, som kan virke frygtindgydende. Men man
far ikke et ojeblik indtryk af, at der gemmer sig forfengelighed eller bedreviden
bag den grundige redegorelse. I samtalen med andre theologer udtrykker
Ratzinger sig med al mulig respekt og hoflighed uden af den grund at kunne
beskyldes for falsk ydmyghed. Tvartimod fornemmer man en dyb og zgte
ydmyghed, en personlighed med bevidsthed om sit verd, men ogsi om sine
begrensninger. Og ikke mindst om sit enorme ansvar som sjxlesorger og
lerefader for millioner af romerske katolikker verden over. Den umadelige
lerdom og fortrolighed med alle theologiens discipliner kan fa en til at tenke pd
Regin Prenter, som jeg for nylig horte det sagt om, at han i sandhed var en
Theologische Existenz heute”, som de siger i Tyskland med en vending arvet fra
den dialektiske theologi. Ligesom Prenter har Ratzinger pa én gang det ovetlegne
overblik over hele den kristne tradition og alle theologiens fag, og tillige den dybe
ydmyghed overfor faget, overfor den kitke og de mennesker, han er sat il at
tjene.

En tysk anmelder (prof. Jorg Frey) kritiserer Ratzinger for at sige, at han ganske
enfoldigt “stoler pa Evangelierne” og dermed er i fare for at slippe for nemt om
ved problemerne og de tilsyneladende selvmodsigelser i evangelierne. Men mon
ikke dette udsagn skal ses i sammenheng med et af de foregiende, hvor
Ratzinger skriver, at “Guds folk — kitken — er det levende subjekt for Skriften; i
den (kirken) er de bibelske ord altid nutid” ('s. 20). Selv om Ratzinger giver
udtryk for stor respekt for den historisk-kritiske metode og finder den
uomgzngelig, har han det gode katolske syn pd Bibelen, at den forst for alvor
lzeses i sandhed, nar kirken'i liturgi og prediken og sakramenter udlegger den og
dermed i egentligste forstand gor den til Guds Ord. Det er jo et syn, som ikke
ligger si langt fra Grundtvigs udsagn om, at kitken var for skriften, men bogen
ligger pi alteret. Ratzinger vil altsa lige si lidt lade sig tyrannisete af en bastant
biblicisme som af den historisk-kritiske metode, og derfor vil han gore forsoget

18

pa endelig en gang at se evangeliernes Jesus som den virkelige Jesus og fremstille
Ham som den ”historiske Jesus” i egentlig forstand — Jeg tror, at netop denne
Jesus — evangeliernes Jesus — er en historisk meningsfuld og sand figur”. ('s. 20 —
21). Ikke desto mindre bliver Jesus, ogsa som historisk person, uforstielig og
gidefuld, hvis Han ikke forstis som den, hvis hele liv og feerden er bestemt ud fra
Hans dybe samhorighed og fellesskab med Gud. ”Uden forankring i Gud
forbliver Jesu person skematisk, uvirkelig og uforklatlig. Dette er ogsa
midtpunktet (“konstruktionspunktet”) i denne bog: Den ser Jesus ud fra Hans
fellesskab med Faderen, som er den egentlige midte i Hans personlighed, uden

~ hvilken man ikke kan forstdi Ham og hvorudfra Han ogsi i dag bliver samtidig

med os”. (s. 12).

Efter nogle indledende kapitler folger en grundig gennemgang af Bjerg-
praedikenen, et kapitel om Fadervor, et om disciplene, et om lignelserne og, som
bogens 8. kapitel, et vigtigt afsnit om ”De store Johannziske billeder”, to kapitler,
om “Petrus-bekendelse og forklaring” og endelig om ”Jesu udsagn om sig selv”.
Desuden har bogen (med =gte tysk grundighed) en liste med
litteraturhenvisninger og desuden ikke mindre end syv registre, heriblandt et
meget nyttigt ”Tematisk register”.

Ratzingers Jesusbog er et i bedste forstand klassisk theologisk vark, som pa
smukkeste vis fojer sig ind i rekken af vaegtige tyske veerker fra den dialektiske
theologis fremkomst tidligt 1 det 20, 4rhundrede og op til i dag. Den er saglig
uden at vaere tor, og den kan leses som en grundleggende indforelse i den kristne
tro og 1 Det Nye Testamente. En dansk anmelder, (Peter Skov-Jakobsen) som i
ovrigt er positiv, siger blandt andet, at ”det er ikke nemt at fele samtidens
problemer i denne bog”. Det er selvfolgelig rigtig nok, at bogen ikke i almindelig
forstand er populer eller ”aktuel”. Men mon det ikke netop i tider, hvor
kristendommen er under pres, er bydende nedvendigt pa ny at besinde sig pd de
gamle tekster — i tillid til, at de nok skal vise sig at vare “aktuelle”, maske endda
mere, end vi maske bryder os om. Lad mig nevne et eksempel fra kapitlet om
Bjergpredikenen. Ratzinger nzvner Friedrich Nietzsche 1 forbindelse med
saligprisningerne. De fremprovokerede hos ham den reaktion, at kristendommen
er en ynkelighedens religion, en tro for krystere og livsfornzgtere. Hvordan i al
verden skulle det kunne vare saligt, at vare fattig og sagtmodig etc.”’? Ratzinger
svarer: “Ja, saligprisningerne er i strid med vores spontane torst efter liv. De
forlanger ”Omvendelse”, en indre omvendelse fra den retning, vi ensker at gd i.
Men i denne omvendelse kommer det renere og hojere til syne, og vor tilvarelse
finder sin rette orden”. (s. 129). Der er altsd i hoj grad tale om aktualitet, men vel
at maerke en aktualitet, som indebarer et krav til menneskene om alvorligt at
overveje grundlaget for deres liv, et krav om omvendelse.

19



Den opmatrksomme leser vil legge marke til, at der pa ryggen af bogen star et
ettal. Forfatteren bebuder da ogsi mod slutningen af forordet, at han, sa vidt
krefterne og den tilmalte tid rekker, vil udsende et bind 2. For at det i si hoj grad
som muligt virkelig skal vaere den historiske Jesus, der prasenteres, altsd Jesus i
Hans offentlige vitksomhed, er Ratzinger begyndt med Jesu dab og slutter med
Peters bekendelse og Jesu Forklarelse. Skulle der mon ogsa ligge en lille
okumenisk pointe heti? Som det vil vere en del af dette blads laesere bekendt,
spiller sivel Jesu dab som Hans forklarelse en stor rolle i den orthodokse kirkes
ir. Sa vidt jeg véd, er paven alvorligt optaget af forholdet til de ostlige kirker.
Under alle omstendigheder er bogen en gave til enhver, der vil ga il lesningen
med samme dbenhed og ydmyghed, som forfatteren har skrevet den i.

Laest

Tro og fornuft

Jiitgen Habermas — Joseph Ratzinger:
Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion. Herder
2007. 64 sider.

Benedikt XVI: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung.
Kommentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury, Karl Kardinal
Lehmann. Herder 2006. 142 sider.

Least af Olav Fog

Habermas

Habermas ( f. 1929) er en tysk filosof og sociolog, som fik en wvis
indflydelse pa det tyske studenteropror, som han dog senere protesterede
kraftigt imod. Han har beskaftiget sig en del med erkendelsesteoretiske
problemer, f.eks. i Erkenntuis und Interesse 1968, hvor han gor op med den
filosofiske fordom, at erkendelse bunder i en interesselos skuen af en
bevidsthedsuafthengig realitet. 1 stedet havder han, at erkendelsen
udspringer af menneskelige handlingssammenhznge — kaldet erkendelses-
interesser. I den sdkaldte frigorende erkendelsesinteresse” bliver det klart,
at en del af de tilsyneladende objektive normer eller lovmaessigheder, som

20

menneskets handlinger er underlagt, i virkeligheden udspringer fra
mennesket selv.

Som udgangspunkt for sin forelaesning bruger Habermas et citat af en mig
ubekendt Ernst Wolfgang Bockenforde. Bockenforde stiller det op som et
sporgsmdl, “om den frie sxkulariserede stat tmrer pi normative
forudsztninger, som den ikke selv kan garantere?”. Det minder mig om
noget, jeg selv skrev i Re-formatio 2006, nr. 3: ”Ogsd en materialistisk,
positivistisk tilgang til tilvaerelsen er religios”. Med dette mener jeg, at

- videnskaben har en normativ forudsztning, som den ikke selv kan

garantere. Denne forudsatning er det, jeg kalder religios, fordi den er
irrationel.

Habermas slutter sin forelesning med folgende:

“Statsmagtens verdensanskuelsesmassige neutralitet, som garanterer hver
borger de samme etiske friheder, er uforenelig med den politiske
almengorelse af et sxkularistisk verdenssyn. Szkulariserede borgere, for si
vidt som de optreder i deres rolle som statsborgere, mi hverken
grundleggende frakende religiose verdensbilleder et sandhedspotentiale,
som nzgte troende medborgere retten til at bidrage til den offentlige
diskussion i et religiost sprog. En liberal politisk kultur kan sigar forvente
af de szkulariserede borgere, at de implicerer sig i anstrengelserne for at
oversette relevante bidrag fra det religiose til et offentligt tilgzengeligt
sprog.”

Hermed har Habermas, hvis religiose stisted ikke fremgir af
forelzsningen, tilkendt religiose positioner hjemstedsret i et sekularistisk
samfund. Det er det, der virker overraskende. Men i virkeligheden er det

vel ikke andet end en almindelig relativisme, hvor alt er lige godt og derfor
ogsa skal have hjemstedsret.

Ratzinger

Vi vender os nu til Ratzinger:

Han begynder med at fastsld, at videnskaben ikke kan frembringe nogen
ethos, at en etisk bevidsthed ikke er et produkt af videnskabelig debat, da

videnskaben kun viser delaspekter af virkeligheden og ikke omfatter
helheden.

2l



I afsnittet om magt og ret diskuterer Ratzinger sporgsmalet om, hvorledes
magt opstar, nir den skal understotte retferdigheden og ikke bare vare et
privilegium for magthaveren. Den demokratiske retsdannelse sker ved
delegation og ved flertalsafgorelser, men ogsa flertal kan vzre blinde og
uretferdige. Hvad er da det etiske grundlag for retten? I nutiden har vi
formuleret forskellige menneskerettighedserkleringer, der séiledes fratager
flertallet en del af dets magt. Menneskerettighederne forudsztter altsd, at
der eksisterer selvindlysende vardier, der kan udledes af selve menneskets
vasen. Men er disse rettigheder nu ogsa sa almene? Hverken Islam, Kina
eller marxismen anerkender dem, hvorfor vi ma konstatere, at de blot er
en typisk vestlig opfindelse.

I neste afsnit behandler Ratzinger nye former for magt: atommagt,
terrormagt og biologisk magt, dette at mennesket kan producere sig selv
og derfor stir ved kilden til sin egen eksistens. Ligesom man ved
terrorisme (f.eks. den islamiske) kan sette sporgsmalstegn ved religion
som en positiv moralsk kraft, kan man her begynde at tvivle pa fornuftens
tilforladelighed (jf atombombe og biologiens udnyttelse af mennesket).
Hvem skal have opsyn med fornuften? Eller kan religion og fornuft
gensidigt begrense hinanden?

Hvad er forudsztningerne for retten? Gives der en ret ud fra naturen, ud
fra menneskets natur som et korrektiv til den positive ret, der er den ret,
som positivt sattes (vedtages) af mennesker. Francisco de Vitoria
udviklede en “jus gentium”, en folkeslagenes ret, og Hugo Grotius
udviklede et retsminimum, hvis grundlag ikke lengere 13 i troen, men i
menneskets fornuft. Det var altsi en fornuftsret. Naturretsidéen forud-
satte, at naturen selv er fornuftig, men siden evolutionsteoriens sejr gar
den ikke lzngere. Naturen som sidan er ikke fornuftig. Som sidste element
i naturretten er menneskerettighederne blevet stdende. De har ti
forudsztning, at mennesket er subjekt for rettighederne, at dets varen
bzrer verdier og normer i sig, som kan findes, men ikke opﬁndeé. Maiske
skulle menneskerettighederne suppleres med en lere om menneske-
pligterne og om menneskets graenser.

I et afsnit om interkulturalitet konkluderer Ratzinger, at vor szkulare
rationalitet ikke er indlysende for enhver ratio. Dens evidens er faktisk
bundet til bestemte kulturelle kontekster. Med andre ord: den rationale

22

eller etiske eller religiose verdensformel, som alle kan enes om, og som
kunne bzre det hele, findes ikke. I hvert fald er den for tiden ikke
opnielig. Derfor forbliver ogsi den sikaldte verdensethos en abstraktion.

Til slut konkluderer Ratzinger, at vi har iagttaget patologier (sygdomme) i
religionen, som er hojst farlige, og i fornuften, fornuftens hybris, som ikke
er mindre farlig. Han vil derfor tale om en ”nodvendig korrelationalitet af
fornuft og tro, fornuft og religion”, som gensidigt kan rense og helbrede
hinanden.

De to hovedpartnere i denne korrelationalitet er den kristne tro og den
vestlige saxkulare rationalitet. Selv om disse to bestemmer verdenssitua-
tionen som ingen anden kultur, ma der ogsa lyttes til andre kulturer.

Det hedder ikke fornuft e/er tro, men fornuft gg tro. Det er korrelationen
mellem de to, som skal vere den virksomme kraft i menneskeheden og
holde verden sammen — vere sammenhangskraften, som det hedder med
et fint ord.

Bogen er ikke let lest — i hvert fald ikke i den tyske udgave, jeg har. Men
den findes ogsé i en dansk oversazttelse.

Regensburger-forelaesningen
I den anden bog, Glaube und Vernunft, som er pavens beromte Regens-
burger-forelesning, er temaet det samme: tro og fornuft.

Han begynder med et citat af den lerde, byzantinske kejser, Manuel I1.
Palaeologos, som i Ankara i 1391 forte en samtale med en dannet perser
om kristendom og islam og sandheden. Ud fra temaet djihad, hellig krig,
sporger nu kejseren sin samtalepartner: ”Vis mig dog, hvad Muhammed
har bragt af nyt, og da vil du kun finde darligt og inhumant, sdsom at han
har foreskrevet at udbrede den tro, han pradiker, ved sverdet”. Kejseren
begrunder nu, hvorfor troens udbredelse ved vold er tibelig. Vold stir i
modsztning til Guds og sjelens vesen. ”Gud har ikke behag i blod”, sagde
han, ”og at handle fornuftstridigt er Guds vaesen imod.” Den afgorende
setning i denne argumentation mod vold i trosspergsmal lyder: ”at handle
fornuftstridigt er Guds vasen imod”. For muslimen derimod er Gud
absolut transcendent (hinsidig). Hans vilje er ikke bundet til vore
kategorier, heller ikke fornuften, ¢j heller er han bundet af sine egne ord
og lofter, og heller ikke er han forpligtet til at benbare os sandheden.

23



Og — sporger nu paven — er det kun grask at tro, at det fornuftstridige er
Guds vasen imod, eller gzlder det altid og i sig selv. Under alle
omstendigheder er der en dyb samklang mellem det, der er grask, og det,
der er bibelsk gudstro. Johannes-evangeliet begynder med I begyndelsen
var logos (=ordet)”. Logos er pa én gang fornuft og ord. Det var ikke
nogen tilfeldighed, at det bibelske budskab og den graske tenkning faldt
sammen. Allerede det hemmelighedsfulde gudsnavn fra den brandende
tornebusk “’Jeg er”, som jo udsiger ”det verende”, er en bestridelse af det
mytiske og udger saledes en indre analogi til Sokrates forseg pid at
overvinde det mytiske. I eksilet afslorer det landlese og kultlese folks Gud
sig som himlens og jordens Gud. Med denne erkendelse af Gud foregar
der en slags “oplysningstid”, der drastigt udtrykker sig 1 spot af guderne,
der jo dog kun er menneskers makveark, jf. Ps 115. Vi kan ogsa tenke pa
”Septuaginta”, som ikke blot er en grask oversattelse af det hebraiske
Gamle Testamente, men et selvstendigt tekstvidne og et eget vigtigt skridt
1 abenbaringshistorien.

Paven vil for redelighedens skyld ikke undlade at navne afvigende
tendenser i middelalderen. Over for den augustinske og thomistiske
intellektualisme begynder der med Duns Scotus en voluntarisme, der
bestér 1, at vi kun kender til Guds ordinzre vilje (voluntas ordinata, Guds
dbenbarede vilje), mens alt hvad der ligger der udover er Guds frihed. Det
er en position, som kan minde meget om den islamiske vilkarlighedsgud,
der ikke er bundet af noget som helst, heller ikke sandhed og godhed. Her
over for — siger paven - star den kirkelige tro, som altid har holdt fast ved,
at der mellem Gud og os, mellem hans evige skaberind og vor skabte
fornuft er en virkelig analogi (en lighed i forskelligheden). Gud bliver ikke
mere guddommelig ved, at vi rykker ham bort i en ren og uigennemskuelig
voluntarisme. Den i sandhed guddommelige Gud er den Gud, der viser sig
som logos, og som logos har handlet mod os i karlighed. Det sker i
gudstjenesten, der er en /ogike latreia (en fornuftig tjeneste), en gudstjeneste
i samklang med det evige ord og med vor fornuft (jf. Rom. 12,1).

Denne tese, at den kritisk rensede graske arv 1 det vasentlige horer til den
kristne tro, bliver modsagt af den fordring om afhellenisering af
kristendommen, som siden begyndelsen af nyere tid mere og mere
behersker den teologiske debat.

24

Den forste afhellenisering skete med reformationen i det 16. arh. I den
teologiske  skoletradiion med dens helt af filosofi beherskede
systematisering af troen si Reformatorerne en fremmed bestemmelse af
troen, som ikke kom fra troen selv. Med skriftprincippet so/a seriptura (ved
skriften alene) sogte man nu troens urskikkelse, som den findes i Bibelen,
og som ma befries fra metafysikken, der kommer andetsteds fra. Imm.
Kant understottede denne afhellenisering, idet han henlagde troen til den
“praktiske fornuft” og derved frigiorde troen fra filosofien (“die reine
Vernunft”)..

Den 2. bolge af afhellenisering kom med liberalteologien og Adolf von
Harnack, der vendte sig til det enkle menneske, Jesus, og til hans enkle
budskab, som ligger forud for alle teologiseringer og dermed
helleniseringer. Jesus har foretrukket moral pa bekostning af kult og er
sdledes blevet fader for et menneskevenligt moralsk budskab. Hvad det
drejer sig om for Harnack, er at bringe kristendommen i samklang med
den moderne fornuft, og derfor er teologi for Harnack vasentligt historisk
og séledes strengt videnskabelig.

Ud fra Kants kritik af den rene fornuft (Kritik der reinen Vernunft) taler
pave Benedikt om fornuftens selvindskrenkning. Den moderne opfattelse
af fornuften beror pi en synthese mellem platonisme og emperi. P4 den
ene side forudsattes materiens matematiske struktur, dens indre
rationalitet. Det er dette, som er det platonske element i moderne
naturvidenskab. Pa den anden side drejer det sig om, at naturen fungerer
til vore formal, hvorved muligheden for verificering og falsificering opstar.
Kun i form af samspil mellem matematik og emperi kan man tale om
videnskabelighed, hvilket selv andsvidenskaberne retter sig efter. Men
herved udelukkes sporgsmilet om Gud som enten uvidenskabelig eller
som forvidenskabelig. Hermed stir vi over for en afkortning af
videnskabens og fornuftens radius, hvad der m4 gores indsigelse imod.

Ved forsog pa herudfra at opretholde teologien som videnskab bliver der
kun et elendigt fragment af kristendommen tilbage, og hvad mere er:
mennesket bliver selv indskrenket, for de menneskelige sporgsmal om
“hvorfra og hvorhen” finder ikke lengere plads i fornuftens rum. Ethos
og religion mister siledes deres fallesskabsdannende kraft og forfalder tl
menneskers forgodtbefindende. Vi si det jo netop ved de truende

23



patologier i religion og fornuft, som noedvendigvis ma bryde ud, hvor
fornuften bliver si indsnzvret, at sporgsmalene om religion og ethos ikke
mere horer hjemme der.

Den 3. athelleniseringsbolge bestir i, at syntesen mellem det kristne og det
graeske er en inkulturation af det kristne, som man ikke kan byde de andre
kulturer. De ma have lov til at ga bag om det greske til Ny Testamentes
enkle budskab for at inkulturalisere det i deres egne rum. Dette er ikke helt
forkert, og dog forenklet og unojagtig, for ikke alene er Ny Testamente
skrevet pa gresk, men netop sammenhaxngen mellem troen og den
menneskelige fornufts segen, denne kristendommens inkulturation i det
graske, horer selve troen til.

Netop videnskabelighedens ethos, der er vilje til lydighed mod sandheden,
er for sa vidt udtryk for en grundholdning, som herer til det vasentligt
afgorende 1 kristendommen. Derfor skal vores fornuftsbegreb ikke
reduceres, men snarere udvides. Fornuft og tro skal finde hinanden pi en
ny mide. I den forstand horer teologi hjemme pa universitetet og i den
videnskabelige dialog, ikke blot som historiske og humanvidenskabelige
discipliner, men som egentlig teologi, som spergsmalet om troens fornuft.

Kun siadan bliver vi i stand til en virkelig dialog med kulturerne og
religionerne. I den vestlige verden hersker langt hen ad vejen den
opfattelse, at alene den positivistiske fornuft og de til den horende former
for filosofi er universel. Men af de dybt religiose kulturer i verden bliver
netop denne udelukkelse af det guddommelige fra fornuftens universalitet
anset for at vare et anstod mod deres inderste overbevisninger. En siadan
fornuft duer ikke til dialog med kulturerne. Den moderne naturviden-
skabelige fornuft md indse materiens rationale struktur si vel som
korrespondensen mellem vor and og den i naturen rddende rationale
struktur og ganske enkelt antage den som begivenhed.

For filosofien og pa en anden méde for teologien er lydherheden for de
store erfaringer og indsigter 1 menneskehedens religiose traditioner, ganske
seerligt den kristne tro, en erkendelseskilde, som det ville vaere en utilladelig
indsnavring at vegre os imod i vores made at hore og tale pa.

I pavens forelesning genkender vi meget af den katolske teologi og
filosofi, og forstir vi ogsd bedre den katolske kirkes dbenhed over for

26

4

andre religioner og kulturer. Sidan ma vel en verdenskirke tznke og
handle. Er det os, der i vor lille protestantiske verden lever indelukket og
uden udblik? Eller er det os, der i vor eksistentielle og dermed idealistiske

og doketiske kristendomsforstdelse har den hele verden omfattende
sandhed?

Der folger nu kommentarer fra Gesine Schwan, professor 1 politisk teori
og filosofi ved Freie Universitit Berlin om ”Mod til at udvide fornuften”,
fra Adel Theodor Khoury, professor i religionsvidenskab ved det Katolsk-
Teologiske fakultet ved universitetet i Minster om “Er Gud absolut
ubunden vilje” og fra Karl kardinal Lehmann, netop afgiet formand for
den tyske bispekonference, om ”Chancer og grenser for dialog mellem de
abrahamitiske religioner”. Men det vil fore alt for vidt at referere dem.

Kommentar

Regin Prenter som praest
Af Henry Raabjerg

I'loo-aret for Regin Prenters fodsel er den navnkundige Aarhus-teolog ved at ga i

glemmebogen hos en ny generation af teologer.” Sidan skrev Kristeligt Dagblad
den 8.november.

Men de teologer, der har haft Regin Prenter som lzrer, glemmer ham nok ikke,
og her i Senderjylland er vi nogle, der husker ham som prast i Branderup 1972-
1978.1 de seks ar Regin Prenter var prest i Branderup oplevede man at sognets
gudstjenester var besogt af mange personligheder som pa en eller anden made
havde haft beroring med professor Prenter i hans betydningsfulde undervisning
pa universitet eller i andre sammenhznge.

En sondag var Dronning Margrethe til stede ved en almindelig gudstjeneste som
almindelig gudstjenestedeltager, og Grev Hans Schack, Schackenborg kunne man
ogsa mede i Branderup kitke. — Ofte var der ogsa teologer, som var gester pa
Prastehojskolen i Logumkloster, der valgte Branderup Kirke som mal for
sondagens gudstjeneste.

Det hoter til eet af mit livs privilegier, at jeg fik lov til at vere organist i
Branderup i alle disse ar. Prenters gudstjenester var vel tilrettelagte, et godt

27



salmevalg, en smuk liturgi og en solid pradiken. En berigelse, som jeg drog nytte
af, da jeg senere blev prast via seruddannelsen.

Prenter var kirkeligt set meget vidtfavnende. F.eks. arrangerede han
sommermeoder i prestegardshaven med sa vidt forskellige foredragsholdere som
provst Jorgen Jensen, Atrrild, sogneprast Urban Schreder, Varnzs og hejskole-
forstander Hans Haarder, Ronshoved. Regin Prenter blev selvfolgelig i vid
udstrekning brugt som foredragsholder i omegnen.

Prenter var i en arrakke formand for fallesudvalget for ydre mission i
Sendetjylland, og arrangerede i den forbindelse missionsstevner i henholdsvis
Logumkloster og Haderslev.

Danmarks Larerhojskole afholdt et kursus i Logumkloster for ham. Hans
forelesninger blev senere udgivet i bogform. Prenter blev ogsd brugt til
bibeltimer i missionshuse, og som underviser i ungdoms- og aftenskoler.

Jo, Regin Prenter har sat sine spor som prast her i Sonderjylland. Vi husker ham,
som et spendende menneske at vaere sammen med, ogsd privat. Han havde
meget at fortzlle. Vi, der husker ham og arbejdede sammen med ham, mindes
ham med taknemlighed.

Kommentar

Evangelisk kvindelig filosof gar ind for

latinsk messe

Filosofiprofessoren og docenten ved Freze Theologische Akademie Giessen, Edith Diising (Kiiln)
var en af underskriverne af det katolske "Manifest for gentilladelse af den overleverede latinske
messe” fra begyndelsen af 2007. Hun ser i den et forbillede ogsa for evangeliske gudstienester,
skriver hun i en kommentar til Agenturet “Idea”, som her gengives ordret.

Dominus dixit (Herren har talt)

Den gamle latinske messe udmarker sig ved sin hoje mstetiske kvalitet og
horer til den europewiske verdenskulturarv, som lige si lidt som Monteverdis
musik bate kan smides pa lossepladsen.

Traditionsbevaring er i dag vigtigere end nogensinde for, da vi star i fare for 1
konsumrusen at glemme det bedste og vigtigste: zrefrygten for Gud og agtelsen
for hvert enkelt menneskes uendelige vardi.

28

Som evangelisk filosof hilser jeg som pendant til tilladelsen til den latinske messe
ogsi de evangeliske hojkirkelige bestrzbelser velkommen, som foretager en
opvurdering af den liturgiske form mod en overhiandtagende “formloshedens
tyranni”. Allerede Goethe har i folge ”Dichtung und Wahrheit (7. bog) savnet
den manglende sakramentale konsekvens i den evangeliske gudstjeneste.

At gore liturgi til tumleplads for eksperimenter trivialiserer dens symbolske
indhold og strider imod den kristne gudstjenestes vzrdighed. Den kristne
gudstjeneste behover en fastvokset form, som ikke efter behag kan manipuleres
af diverse aktorer.

Den bibelske og reformatoriske substansloshed hos mange evangeliske
pradikanter med deres pinlige pseudoaktualiseringer tynger si meget mere
smerteligt, ndr ogsa liturgien temmes for indhold.

For mig er den sande kitke dér, hvor et sakralt rum ved de dér anbragte
symboler, forordnede ord og 4dndeligt inspirerende musik er i stand til i hele sin
atmosfzre at vaekke @refrygt i den indtredendes sjzl, sidan som det for eksempel
lyser ud af Tersteegens salme: “Gud er her til stede! Kom og lad os knzle og med
andagt for ham dvale”. (DDS 421)

Med denne min underskrift for den nu igen tilladte latinske messe erklerer jeg
hermed venskab og sympati med alle Kristus-troende katolikker. Pietetsfuld
bevaring betyder ikke restaurativ fiksering pi en arkaisk forzldet arv, men
troskab mod det kostbare og betroede og samtidig en pukken pa tilladt
mangfoldighed modsat en patvungen uniformering.

Netop dette mangler til stadighed den evangeliske kirke, som i accellererende
lydighed mod tidsanden, skrider frem fra tilpasning til horighed og fra horighed
til pseudoliberal intolerance mod sine egne trofaste i landet.

En sig selv ophzvende liberalitet, hvor alt er tilladt, og hvor ingen mere vover at
sige et “"Dominus dixit” (Herren har talt), forer kitken i den afgrund, den har
beredt sig selv — den samfundsmaessige og verdenshistoriske utrovaedigheds
afgrund.

I dette nr. er der vedlagt en reklame for et par beger af vor ven i Sverige,
Christian Braw. Tag vel imod den og foretag gerne en bestilling.

Olav Fog

29




Bekendtgorelser

Landskonvent 2008

1. - 3. maj 2008 i Sct. Pauls kirke med menighedslokaler, Aarhus
Hovedtema: Kirkens embede

Program:

Kristi Himmelfartsdag d. 1. maj 2008

Kl. 14.30 velkomst og laest messe v. pastor Olav Fog
Kl 15.30 kaffe

KlI. 16.00 lektor Kurt Larsen: Embedet hos Luther
K1 18.00 vesper v. pastor Carsten Harder

Kl. 18.30 middag

Kl. 21.30 completorium

Fredag d. 2. maj

KL 09.00 Festmesse. Celebrant: pastor Olav Fog. Diakon: pastor Steen

Sunesen,
Subdiakon: Chr. Renneberg, Predikant: pastor Fl.. Baatz Kristensen.

KI1. 10.30 Let morgenkaffe

KI. 11.00 Generalkapitel i folge vedtzgterne.

K112.45 Tolvsang

K1.13.15 Frokost

K117.00 Festvesper m. procession. Celebrant: pastor Carsten Harder. Pradi-
kant: pastor Steen Sunesen

K118.15 Middagsmad

K120.00 Pastor Seren Krarup: Embedet i folkekirken.

K122.00 Completorium

Lordag d.19.maj

K110.00 Messe. Celebr.: pastor Sv. E. Larsen. Predikant: cand. teol René Yde
K111.00 Samvzrt. Der serveres et glas vin.

KI112.00 Tolvsang

K112.30 Frokost

K113.30 Pastor H.O. Okkels: Embedet i Ny Testamente

Afslutning ca. kl. 15.30

Praktiske oplysninger

Konventsafgift: Kr. 200,-. Enkelte foredrag: kr. 70,- . 50 % rabat for studenter
Tilmelding til méltider senest 24. april til pastor Steen Sunesen, Kalmargade 41,
st. tv., 8200 Aahus N. TIf. 8610 8348.

30

Priser for maltider: Morgenmad: kr. 10,00. Frokost: kr. 100,00 om fredagen og
40,00 om lordagen. Middag: 150,00 kr
Drikkevarer kobes pa stedet. Kaffe koster 10,00 kr.

Da der i den danske kitke hersker en vis usikkerhed om kirkens apostolske
en.lbede, tager vi dette emne op ved vort landskonvent. Af praktiske grunde
bliver rxkkefolgen af foredragene som i programmet, skeont den rigtige

rzkkefolge burde vare: embedet i bibelen, embedet hos Luther og embedet i
folkekirken.

Vel modt til nogle spendende foredrag, en udbytterig debat. og nogle i ordets
bedste betydning opbyggelige stunder i kirken.
Olav Fog

Deyp
Roskildesyge og grundtvigsk slagsmal

Der er 5 gejstlige grundtvigianere, der lider af Roskildesyge. De vil alle 5 vere
biskop i Roskilde, men hvad der kvalificerer dem til det, er ikke godt at vide.

Teologi er det i hvert fald ikke. Derimod er det helt klart, at magt og position har
de ikke noget imod.

De kunne lzre lidt af Martin af Tour, der i ar 370 undslog sig for at blive biskop
og desirsag gemte sig blandt gessene. Men de dumme gas skreppede op og
afslorede ham, sd han matte finde sig i at blive slaebt frem og viet til biskop.

Kirkens embeder — det gzelder ogsd bispeembederne - er ikke erhvervsstillinger
med lon, men netop kun embeder, dvs. af kirkens Herre betroede fuldmagter. De
aflonnes ikke, men modtager apanage, irpenge — ligesom dronningen, for at de
og deres familier ikke skal de af sult, men kan leve standsmassigt. Apanagens
storrelse afhanger af embedets verdighed. I kirken fir vi ikke efter fortjeneste!
Alt af nade! Men fortal det endelig ikke til prasteforeningen!

Et Dryp til

Det er snart ved at vare lettere at vere lutheraner
1 romerkirken end i folkekirken.

31



Formand
Pastor em. Olav Fog, J.P. Serensens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg. TIf. 8653 8008.

Ovrige bestyrelsesmedlemmer

Specialkonsulent, cand. jur. Chr. Ankerstjerne Ronneberg, nestformand, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg, tif. 3645 8404

Pastor Steen Sunesen, forretningsforer. Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N. tlf. 86108348. E-
post: steensunesen(@stofanet.dk

Cand. theol. René Moller Yde, bladekspeditionen, Dr. Holsts Vej 46, st. 235, 8230 Abyh@j, tlf.
8625 9046

Generalsekretzr, pastor Henrik Ertner Rasmussen, Kostskolevej 6, 2880 Bagsvaerd. TIf. 4444 2040
Cand. scient et stud. theol. Poul Steenberg, Vanlose Allé 54, 2. th., 2720 Vanlose. tlf. 3535
3016.

Bankforbindelse
BG-BANK, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tlf. 8653 8008

Redaktionsudvalg Sogneprast Peter Osterby-Jorgensen, Galtrup prastegird, 7950 Erslev, tlf.
9774 1076

Abonnement & medlemskab

Re-formatio koster 175,- kr. arligt i abonnement og lober indtil det opsiges skriftligt. For
Medlemskab af FKT incl. abonm. 275,- kr. 4tligt., for pensionister 200 pensionister koster det kr.
150.,- kr. Adresseendringer til forretningsforeren.

RE-FORMATIO's Forlag
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tif. 8653 8008. E-post:
Olavfog@tele2adsl.dk

ROGABLIONC veoeeoeeeeeeeereeesee et s 2
Pradiken: Peter Qsterby-Jorgensen: Vi begynder ved JESUS ..o 3
Essay: Roald Flemestad: Kristentroens mode med det flerkulturelle samfund . ssssasioiss 6 3
I st af Peter Osterby-Jorgensen: FL. Kofod-Svendsen: De hojkirkeliges forhistorie............ 15"
Iast af Brik Sloth: Pave Benedikt: Jesus af Nazareth. In medias res ... 17
Iast af Olav Fog: Pave Benedikt XVI: Tro 0g fOrnuft...criiviiis 20
Kommentar: Henry Raabjerg: Regin Prenter SOmM Prast i 27
Kommentar: Evangelisk Kvindelig filosof gar ind for latinsk messe oo 28
Bekendtgorelser: Landskonvent 2008 1 AQthUS ... 30
Dryp: Roskildesyge og grundtvigsk slagsmal ...

EF Q)P £l ecoeeeeeveeeeeeeaisssseeesssssssssssss R 31

32




