Meddelelser om Kirkelig Fornyelse i Danmark
ISSN 0903-6113

“Herre Jesus, tag imod min and!” Steningen af Sct.
Stefanus — kirkens forste martyr Ap. Ger.7,54-60
Martyr betyder blodvidne, en, der vidner om Kristus
indtil blodet.

Hadet mod Kiristus er ikke aftaget med drene — tvaert-
imod. Aldrig har si mange betalt med livet for deres
vidnesbyrd om Kiristus, som det er sket 1 det 20. arh. Se
artiklen inde i bladet s. 7.

Maj 2007. Nr. 1



Redaktionelt

Kristus er opstanden!

En teologisk professor i Aarhus har for ikke s lang tid siden erkleret, at han
ikke tror pa Kristi legemlige opstandelse. Han begrunder det med, at det ville
stride mod naturlovene. Naturlovene er altsd hojeste instans — ikke virkeligheden.
Her mi vi huske pi, at naturlovene jo ikke er virkeligheden selv, men
menneskeskabte teorier (sikaldte love) om virkeligheden eller — om man vil -
fenomenerne. Kristi opstandelse er velbevidnet og strider siledes ikke mod
virkeligheden eller fenomenerne — kun mod nogles teorier om virkeligheden.

Det er den gamle modsztning fra oldtiden og middelalderen mellem Platon og
Aristoteles, mellem den tidlige skolastik (Anselm af Canterbury) og hej- og
senskolastikken (Thomas Aquineren, Dons Scotus). Naturlovene horer ikke
fenomenverdenen til, men idéverdenen. De er teorier om faznomenerne og horer
som teorier til idéverdenen. Det apostolske vidnesbyrd derimod er fuldt og helt
knyttet til fenomenerne, til virkeligheden. Derfor skal vi ikke lade os imponere
af overtroiske videnskabsmand, der tror mere pi deres teorier end pa
virkeligheden!

Man kan ogsa anskue sagen pd en lidt anden méde: Professor Svend Andersen
kvier sig ved at tro pa virkelighedens Gud, den hinsidige Gud, som er i stand til
at gribe ind i1 denne verden — ”for Gud er alting muligt”. Han tror mere pa en
”Gud”, der er dennesidig, iboende denne verden, nemlig i menneskers indbild-
ning. Men en sidan Gud plejer man at kalde en afgud. Er professor Andersen sa
afgudsdyrker?

Jeg ved godt, hvad Andersen er bange for. Det er alt det religiose sludder og
overtro, som vores tid er inficeret med — helbredelser, dbenbaringer, healing,
andemaneri og lign. Selvfolgelig kan Gud gore undere, men det er bare ikke
sikkert, at det, der giver sig ud for at veere undere, ogsa er det. Dertil kraves
tilforladelige vidnesbyrd — sadan som der er til Kristi opstandelse.

Lad os derfor nu i denne salige pasketid gleede os over Kristi legemlige opstan-
delse fra de dede!

Dette nummer:

Ud over de faste rubrikker, nemlig en prazdiken af Peter Osterby-Jorgensen,
hentet direkte fra hans nye pradikensamling, som bliver anmeldt af Hartvig
Wagner, René Ydes liturgigennemgang, denne gang om Agnus Dei og
bekendtgorelser om landskonvent og sommetlejr, rummer dette nummer 3 storre
artikler, som jeg gerne vil gore opmarksom pa.

—— e

Der er forst spidsartiklen om kristenforfolgelserne i vor tid af Henrik Ertner
Rasmussen. Det er vasentligt, at vi gores opmarksom pa kristenhadet i verden.
Det kan ramme os, for vi aner det.

Dernazst er der en artikel om den nye pave, Benedikt XVI, tidligere kardinal
Ratzinger. Den er skrevet af Roald Flemestad fra Oslo, der nu er generalvikar i
den Nordisk Katolske Kirke (NKK), men tidligere formand for Kirkelig
Fornyelse i Norge. Roald Flemestad skriver forst og fremmest om Ratzingers
teologiske udvikling. Som sterkt pavirket af Augustin og kirkefedrene med en
vis afstand til thomismen og opvokset i Luthers fadreland, er der meget at glede
sig over for lutherske kristne. Jeg kan oplyse, at sidste gleedelige nyhed er pavelig
tilladelse til at anvende kirkens klassiske messe fra 1570, endda pa latin, som har
varet direkte forbudt siden 1969. Her gores der alvor af, at Gud Herren er
messens centrum og menigheden er menighed, ikke publikum.

Til sidst er der min anmeldelse af Monica Papazus aldeles fremragende bog om
H.C. Andersen: 7T Guds klare solskin”. Den skal I virkelig lese. H.C. Andersens
forfatterskab er et ”forfatterskab, der udspringer af et troende hjerte”.

God lesning!

Praediken
Nu kom der bud fra englekor

Marie Bebudelse: Luk. 1,26-38
Afslutning med minikonfirmander
Salmer: 367,14 — 333 - 106 — 63 — 89 & 411,2 - 111

Af Peter Osterby-Jorgensen

Josef var ikke engang fyldt 50 édr, da hans forste kone dede, og han blev alene
med sine halvvoksne drenge. Det gik ikke godt uden en kvinde i huset, si han
forstod snart, at han mitte se at blive gift igen. S4 kom han til at tenke pi Anna
og Joakim. De havde jo Maria. Alle talte om, hvor dygtig og smuk hun var, og
hun var i den alder, hvor hun godt kunne blive gift.

3




Da Josef havde tznkt grundigt over det, gik han hen til Anna og Joakim og
spurgte, om han matte fi Maria til kone. Anna og Joakim blev meget glade over,
at Maria kunne blive gift med Josef; alle vidste, at han var en god og ordentlig
mand. Maria havde heller ikke noget imod at blive gift med Josef; selv om hun
hellere ville have haft en mand p4 sin egen alder. Maria og Josef blev forlovet
med det samme; og det blev bestemt, at Maria skulle flytte hen til Josef et par
dage efter; hun kunne bo i et gaestevarelse, indtil de blev gift, og si kunne hun
straks begynde at hjzlpe Josef og drengene: lave mad til dem, vaske deres toj,
gore rent i huset.

En dag, da det var ved at blive forar, gik Maria en lille tur i haven. Josef og de
store drenge var pa arbejde, de mindre drenge var i skole. Maria havde skyndt sig
med at vaske op, rede senge og feje gulvene, si hun kunne komme lidt ud, inden
hun skulle lave middagsmad. Solen skinnede si varmt; det lugtede af forar,
vintergekkerne og erantiserne blomstrede, og paskeliljerne havde stukket deres
gronne blade op over den sorte jord. Et par fugle legede pd gresplenen: Snart
lob den ene efter den anden, snart floj de et lille stykke, snart sad de stille og
kiggede pa hinanden. Det var nok en han og en hun, der var ved at finde
hinanden. S4 ville de snart bygge rede, legge g og f4 unger. Maria stod og faldt
lidt i tanker: Hun skulle snart giftes. S4 fik hun nok ogsd born. Hun enskede sig
mest en pige, der kunne lobe ud om foriret og plukke blomster til at pynte
bordet med. Pludselig opdagede hun, at hun allerede havde stiet lenge og dromt
om fremtiden; nu miétte hun ind og i gang med middagsmaden.

Den samme formiddag skete der noget i Himlen. I Himlen bor Faderen og
Sennen og Helliginden. Det er de tre tilsammen, vi kalder Gud. Far og Sen og
And. Englene bor ogsi i Himlen; der er mange slags engle, og Gud bruger dem
til forskellige slags opgaver. Nér englene ikke har andet at lave, har de travlt med
at tilbede Gud.

Den formiddag sad Gud Far og si ned pd jorden. Han sad leenge, som om Han
tenkte pd noget; men pludselig s Han op, som om Han havde bestemt, hvad
Han ville. S4 kaldte Han pa sin Sen og sagde: "Har du set menneskene?” — ”’Ja,
Far,” sagde Han; Han forstod ikke rigtigt, hvorfor Hans Far spurgte om det.

”Kan Du huske, da vi skabte menneskene? Forst skabte vi verden, for at der
kunne vare et sted, hvor menneskene kunne bo, og sa skabte vi menneskene, for
at vi kunne have nogle at elske, og for at de skulle elske os og elske hinanden.” —
”Ja, Far, det kan jeg godt huske,” sagde Sennen; men Han forstod stadigvak ikke
rigtigt, hvor Hans Far ville hen.

”"Men se, hvordan det er géet,” sagde Gud Far, “menneskene troede, at de var
klogere end os, og sa begyndte de at gore ting, som vi havde sagt, at de ikke
matte. Nu elsker de ikke rigtig os lengere, og de elsker heller ikke hinanden.
Tvertimod: De er tit onde mod hinanden, og si bliver de ogsi bange for
hinanden.” — ”Det er rigtigt, Far,” sagde Sennen, er det ogsd derfor, de alle
sammen dor?”

’Ja, det er derfor,” svarede Gud Far. "Menneskene tror, at de kan leve uden os;
men det er der ingen, der kan, og derfor dor de. Det er de godt nok ulykkelige
ovet, og si prover de at finde ud af, om ikke de kan undgi at do pa en eller
anden made. Men de tznker slet ikke p4, at de bare skal vende sig til os, fordi
det er os, Livet kommer fra. Det er det, jeg har siddet og set pd og tenkt over her
til morgen. Jeg er sa ked af, at det hele er giet si galt. Men jeg har bestemt, hvad
jeg vil. Jeg vil sende dig ned til dem; hvis du da vil? S4 skal du fortzlle dem om
os, fortzlle dem, at det er os, Livet kommer fra. Vil du det?” — ”Ja,” sagde
Sennen, “men hvordan skal det g til?”

“Det skal jeg nok forklare dig,” sagde Gud Far. ’Men du skal here en ting mere.
Nér du kommer ned pé jorden, ned til mennesker, si skal du finde dig i, at de
slar dig ihjel. Men du skal kun vaere ded i tre dage, si gor jeg dig levende igen. S&
mad menneskene da kunne fatte, at Livet kommer fra os. Ja, s ma de kunne fatte,
at hvis de skal vinde over deden og alt det onde, s& mé de have dig til at hjzlpe
dem. Vil du stadigvak, nir du nu véd, hvordan det skal gi til?” — Ja,” sagde Gud
Sen igen; “Far, du elsker menneskene; men det gor jeg jo ogsi. Derfor vil jeg.
Men du har ikke fortalt mig endnu, hvordan det skal g til?”

”’Jo,” sagde Gud Far, ”du skal blive et menneske sammen med menneskene pa
jorden. Ja, du skal blive ved med at vere Gud; men samtidig skal du vare et
menneske. Jeg er din far; men du skal have en mor pa jorden. Du skal begynde
inde i hendes mave ligesom et lille barn, for det bliver fodt. Og si skal du fodes
og vokse og blive stor, og si skal du begynde at fortelle mennesker om os og om
det Liv, der kan vinde over deden og alt ondt. Det har jeg bestemt; ja, det er
allerede meget lenge siden, at jeg bestemte det. Jeg har ogsa bestemt, hvem der
skal veere din mor, og i dag skal hun have det at vide.”

Sé kaldte Gud Far pa en af englene: ”Gabriel,” sagde Han, ”flyv ned til Jomfru
Maria i Nazaret i Galilza. Du véd, hun er forlovet med tomreren Josef, den gode
og skikkelige mand. Fortzl hende, at hun skal vere mor til min Sen. Han skal
nemlig blive et menneske for at blive en frelser for alle mennesker.”

Maria var lige begyndt at lave middagsmad, da hun mzrkede, at hun ikke var
alene i kokkenet. Da hun vendte sig, si hun en mand i hvidt tej. Det var ikke en,

5



hun kendte; hun havde aldrig set ham for; det var i hvert fald ikke en der fra
byen. Og s blev hun bange. Men den fremmede bukkede dybt for hende og
sagde: “Ver hilset, du benidede, Herren er med dig.” Det gjorde hende bare
endnu mere bange.

Men den fremmede fortsatte: "Frygt ikke, Maria! Jeg er Guds engel Gabriel. Gud
har bestemt noget om dig, og Han har sendt mig, for at jeg skal fortzlle dig om
det. En lille dreng skal begynde at vokse i din mave; og nir Han bliver fodt, skal
du give Ham navnet Jesus. Den dreng er Guds Sen. Han skal vare en stor konge,
og Hans rige skal vare evigt.”

Maria var ikke slet si bange mere; men hun undrede sig. Hvordan skulle hun
blive mor til Guds Sen? Hvordan skulle Han begynde at vokse i hendes mave?
Og sa spurgte hun forsigtigt: "Hvordan skal det g4 til?”

Gabriel svarede: "Guds Helligind skal fa det til at ske. Drengen er jo Guds Sen;
Han er et helligt barn. Gud kan sagtens fi den slags til at ske, nir Han vil.”
Maria nikkede; hun tznkte, si hendes hoved var ved at sprenges.

Men Gabriel sagde: ”Du kan nok huske din tante Elisabeth, der er gift med
presten Zakarias. De har aldrig fiet born, og nu er de gamle. Men om tre
méneder skal Elisabeth fode. Det bliver en dreng. Gud kan sagtens fi den slags
til at ske, ndr Han vil.”

S sagde Maria: ”Hvis Gud virkelig kan bruge mig til mor for sin Sen, si vil jeg
ogsa gerne vare det. Jeg vil jo helst prove at gore det, Gud vil.” Men i samme
ojeblik hun havde sagt det, var Gabriel vk igen, lige si hurtigt og lydlest, som
han var kommet.

Maria var helt fortumlet i hovedet, ligesom hvis man bliver vekket midt i en
drom. Var det hele miske noget, hun havde dromt? Nej, hun vidste alligevel
godt, at det var det ikke. Og hun kunne huske hvert eneste ord, englen Gabriel
havde sagt. Guds Sen. En stor konge. Et helligt barn.

Hun s ud ad vinduet. Ude pid gresplenen, i nzrheden af det sted, hvor
paskeliljerne groede, der sad fugleparret stille og kiggede pi hinanden. S floj
hannen op i et lille trae lige ved siden af, og der satte han sig til at synge. Han var
nok rigtig glad; han havde nok fundet en lille kone, og nu dromte de om
sommer og fugleunger. Men Maria gav sig til at lave middagsmad.

Nogle uger senere kunne hun marke, at der begyndte at ske noget inden i hende.
Det mitte vere barnet, der begyndte at vokse. Sd havde hun altsd set Guds engel
Gabriel. S4 havde Gud altsd bestemt, at hun skulle vare mor til Hans Sen. Og s

6

var hun lige pludselig overbevist om, at nu begyndte en helt ny tid pi jorden, nu
skulle mennesker lzre at kende Gud pa en helt ny made, nu kom det Liv, som
ondskab og dod ikke skulle vinde over.

Da det blev vinter igen, blev Marias barn fodt i en stald i Betlehem. Han fik
navnet Jesus. Men vi skal ikke fortzlle hele historien om Ham i dag; der bliver
fortalt et stykke af den historie her i kirken hver sondag.

Da vi blev dobt, kom vi selv med i historien om Jesus, og nar vi gar i kirke og til
alters, bliver det sagt til os: I er stadigvek med i den historie. Gud elsker jer,
Jesus elsker jer. Og Jesus vil hjzlpe jer med at vinde over deden og over alt ondt.
Sé kan vi bare foje en lille bon til: Jesus, hjzlp mig med at tro pa dig og pi din
Far — nu og altid.

Kirken 1 Verden

Kristenforfelgelse - levende nutid
Sammenhang mellem kristen mission og martyrium

Af Henrik Ertner Rasmussen

“Martyrernes blod er kirkens udsad,” sagde kirkefaderen Tertullian (155-230).
Man berettede ofte om, hvordan martyrernes uforferdede eksempel fik folk til at
undersoge, hvad det dog var, som fik folk til at forsage alt, selv livet, for denne
korsfastede mands skyld, ham, som var kendt som Kristus.

Lidt missionsstatistik

For nylig udsendte det ellers helt igennem verdslige nyhedsbureau Reuters et
nyhedstelegram om, at antallet af mennesker, der bekender sig til den kristne tro,
stiger med 175.000 personer hver dag! Den kraftigste vakst sker i lande, hvor
muslimer og hinduer udger flertallet af befolkningen, og hvor fanatisk
islamisme, henholdsvis hinduisme gennem de senere ar har fiet vind i sejlene.
Det gzlder f.eks. Indien og Indonesien. I 2005 blev der ifolge telegrammet fra
Reuters dannet ca. 50.000 nye husmenigheder i Indien, og i Indonesien er
antallet af kristne siden selvstendigheden i1 1945 vokset fra ca. 8 % af
befolkningen til nu ca. 30 %. I Iran resulterede ca. et drhundredes
missionsindsats frem til 1979 i et antal troende af persisk baggrund pé ca. 5.000.
(Dette antal omfatter ikke de flere hundrede tusinde af assyriske eller armenske



kristne). Fra 1979 og frem, dvs. under det fundamentalistiske ayatollahstyre, er
antallet vokset til flere hundrede tusinde.

Missionsstatistikker er ganske vist altid behzftet med en vis usikkerhed, men
vaksten er under alle omstendigheder si markant, at yderligtgdende reprasen-
tanter for de hidtidige flertalsreligioner, islam og hinduisme, er si alarmerede
over udviklingen, at de snart sagt ikke skyr noget middel til at bekzempe kristen-
dommen, heller ikke vold og vabnede troppekampagner, som det er sket i store
omrédder af Indonesien. I Iran skruer det islamiske styre bissen p4 over for den
voksende husmenighedsbevagelse, men ogsd de eksisterende, godkendte kirker,
marker presset.

Man mindes uvilkarligt versene fra Luthers salme ”Vor Gud han er si fast en
borg”: “Den gamle fende led er nu for alvor vred, stor magt og argelist han samler mod
os vist.” Men Luther gir jo videre og siger: “Men med os stir den rette mand,
omgjordet med Guds valde. Det er den Herre Krist, og sejer fir han vist.”

Martyrernes arhundrede

Den kristne kirke har altid gennem sin nzsten 2000-arige historie mattet se til, at
nogle af dens bedste medarbejdere mitte lade livet for Jesu vidnesbyrds skyld. I
intet arhundrede er det sket for si mange som i det 20. arhundrede, der med
rette kan siges at vare martyrernes drhundrede. Det var ogsd det drhundrede,
hvor kristendommen havde dramatisk fremgang og blev udbredt med en kraft,
som kun har sit sidestykke i de tre forste drhundreder af kirkens historie, hvor
hele Romerriget blev kristnet.

Pi alle kontinenter fejres der nu mange steder kristne hojtider som noget
selvfolgeligt, men mange steder sker det under stadige trusler fra fanatiske
antikristne horder om voldelige overfald pi de kristne, haerverk mod deres
bygninger og nedbrznding eller endog bombning af kirker. Alligevel fortsztter
vore forfulgte bredre og sestre i Kristus ufortrodent deres vidnesbyrd. Nogle
steder valger en del kristne dog at flygte for overhovedet at redde livet, som det
for eksempel sker i Irak. Mange irakiske kristne lever nu som flygtninge i
nabolandene, mens nogle fa er sluppet igennem de vestlige landes asyl-nileoje.

Niér kristne ma lide for troen eller ligefrem bliver martyrer, er det ikke en
skzzbne, de selv opsoger, men noget, der overgir dem, ene og alene fordi de
onsker at praktisere deres kristne tro og ikke vil afsverge den, end ikke pa
skromt. Dette er vigtigt at fremhzve i en tid, hvor selvmordsterrorister iser i
islamiske sammen-henge omtales som martyrer. 1 palestinensiske medier
fremmer man den sikaldte martyrkult, selv over for bern i seksirsalderen.
“Martyriet” kaldes “shahada,” et ord som direkte oversat betyder vidnesbyrd,

8

pracis ligesom det greeske ord martyreia. Man opdrager bornene til at tro fuldt
og fast, at en selvmordsbombe-aktion er noget godt, noget at strebe efter, ja, det
er ’sodt,” ifolge de klip jeg har set fra borneudsendelser pa palestinensisk tv.

Men lad det vare sliet fast med syvtommersom: Selvmordsterrorisme har intet
med martyrium at gore i kristen forstand. En kristen martyr er et vidne om
Jesus, et vidne, der hverken anvender vold eller magt for at kunne dyrke sin tro
pid Jesus som Frelser og Herre i forkyndelse, lovsang, tilbedelse og/eller
barmhjertigheds-gerninger over for sin naste. Derfor skal vi ogsd huske pa
martyrerne og holde dem i wre, fordi de har vist os, at det gar an at stole pa, at
Helliginden giver kraft til at std imod fristelsen til at falde fra i det afgorende
ojeblik. Det er godt at have menneskelige forbilleder, og det viser Bibelen os i
ovrigt selv i Hebrzerbrevet kap. 13 v. 7: "Tank pa jeres ledere, som har talt Guds ord
11l jer, betragt udfaldet af deres livslob og efterlign deres tro.”

Martyriet i kirkens forkyndelse

Martyriet ma tilbage i kirkens forkyndelse. Vi ved ikke, hvornar vi kan komme i
den situation, at vi stilles over for valget mellem at bekende troen pa Kristus
eller at blive udsat for diskrimination eller direkte forfolgelse. Troen pa bibelsk
kristendom er allerede under pres, og ofte fornemmes det, at presset kommer fra
kredse, som vil fremme en mere eller mindre udvandet udgave af
kristendommen. P4 den anden side skal vi ogsd passe pa, at vi ikke udelukker
muligheden for, at de, som ikke 100 % gir ind for de konservative kredse for
Bibel og Bekendelse, kan blive vore bredre og sestre i lidelsen for den
bekendende kristentro. Vi skal kende djevelens strategi, som gar ud pa at sla si
mange kiler som muligt ind mellem dem, som ufortredent bekender troen pa
Gud Fader, Son og Helligind, og som er villige til at betale prisen. I Indonesien
er i hvert fald én kvindelig reformert prast ded for sin tros skyld. Hun blev
myrdet af en fanatisk muslim, som sked hende, mens hun stod pa pradikestolen
i sin kirke, og hun var kendt som en inspirerende predikant, der ogsd satte et
godt eksempel i at vise broderkerlighed.

Med sidanne kendsgerninger in mente kunne man tenke sig, at det ikke ville
vare svert at vaere forberedt pd forfolgelse og martyrium for Kristi skyld. P4 en
bekendelseskonference i Tyskland for nylig blev sporgsmilet stillet, hvordan man
bedst kunne forberede sig pa forfolgelsessituationen. Der var teologer som
mente, at man slet ikke kunne forberede sig derpa, mens andre mente, at det er
muligt. Mit eget bud er, at vi ifolge 1. Peters Brev kap. 4 v. 12-14 i hvert fald ikke
skal undre os, hvis forfolgelsen overgir os. Apostelen skriver her: ”I kare, I skal
ikke undre jer over den ildprove, I er ude for, som var det noget fremmed, der
skete med jer; men gled jer, nir I deler Kristi lidelser, sa at I ogsa kan juble af

9



glede, nir hans herlighed dbenbares. Hvis 1 bliver hinet for Kristi navns skyld,
er I salige, for herlighedens 4nd, Guds 4nd, hviler over jer.”

Et grundvilkar

Forfelgelse for Kristi skyld er tilsyneladende et grundvilkar, som enhver, der vil
vaere Kristi discipel, ma belave sig pa. Bedre forberedt kan man nok ikke blive,
end hvis man folger kaldet til Kristi efterfolgelse i fuld bevidsthed om, at det
kan koste det samme, som det kostede de fleste apostle og tusinder af senere
generationers kristne. Selv i det fredelige, tolerante Danmark m4 en discipel vaere
bevidst om, at kaldet til efterfolgelse kan fore til langt mere ufredelige lande og
til omrader, hvor kristendommen er ny, og hvor modstanden mod forkyndelsen
er sterk, og hvor det markes bade pa det dndelige og det fysiske plan. Det varn,
disciplen har, er beskrevet i Paulus’ Brev til Efeserne, kap. 6, v. 11-12: "Ifor jer
Guds fulde rustning, si I kan holde stand mod Dj=velens snigleb. Thi for os stir
kampen ikke mod ked og blod, men mod myndigheder og magter, mod
verdensherskerne i dette morke, mod ondskabens andemagter i himmelrummet.”

Hvis efterfolgelsen s koster det fysiske liv, er der trost at hente, ikke alene 1 Jesu
lofter, men i at se tilbage pa kirkehistorien, hvor et martyrium kunne udlose en
steppebrand af en vakkelse, som forte til at flere tusinde nye tunger kom til for
at prise og @re Herren Jesus Kristus.

Alligevel mé det fastholdes, at en ambition om at do martyrdoden for Jesus kan
vare usund, hvis ikke den er afbalanceret af en lige si stor ambition om at leve
for Jesus si lenge som muligt. Det kan maske vaere en storre udfordring! Og et
martyrium som den hellige Polykarps, hvor han dede i en hoj alder, er vel ikke
mindre verd end den sandsynligvis langt yngre Stefanus’ martyrium. Stefanus
var bare heldig, at han levede pi det tidspunkt, hvor Det nye Testamente endnu
var ved at blive til, og derfor er hans navn mere kendt i kristenheden end
Polykarps.

Lider ét lem, lider alle

Under alle omstendigheder, selv hvis ikke vi som disciple kommer i nzrheden
af frontlinjerne for evangeliets udbredelse, skal kristne vere bevidste om, at de
meddisciple, som lider for Kristi skyld, er lemmer pi det samme legeme, og
“lider én legemsdel, sa lider ogsi alle de andre” (Paulus’ 1. Brev til Korintherne
kap. 12, v. 26). Denne medliden er en vigtig dimension i forkyndelsen, i
liturgien samt i det private andagtsliv. I kirkebonner fra kirkens forste
arhundreder ses eksempler pd forbon for de bradre og sestre, som ma henslebe
deres liv i bjergvaerker som straf for deres tilhorsforhold til Kristus. Der ma
simpelt hen slas til lyd for, at kirkebonnen altid omfatter brodre og sostre, som

10

lider for deres tros skyld! Ndr man kan gore det til lovlig forskrift, at der i Den
danske Folkekirke skal bedes for dronningen samt de andre medlemmer af
kongehuset, ma det ogsa kunne gores obligatorisk at bede for forfulgte kristne.

* ok ok

Tilbud fra Re-formatio’s Forlag!

P34 landskonventet i Kobenhavn 17.-19. maj tilbyder forlaget bogpakker med 5-7
af forlagets tidligere udgivelser til en samlet pris af kr. 100,-. Kan bruges som
gavet.

TIf. 8653 8008

Den romersk-katolske kirke

Den loyale oprorer

Om Josef Ratzinger/ Benedikt XVI
Af Roald N. Flemestad, Oslo

Den paradoksale overskrift er et forsog pa at udtrykke Josef Ratzingers sammen-
satte personlighed og banebrydende virke — fagteologen som i april 2005 blev
valgt til pave Benedikt XVI. Som akademiker har professor Ratzinger lobende
evnet at indtage overraskende standpunkter. Denne frihed er desto mere udfor-
drende som gennemgangstemaet i hans teologiske tenkning har veret — og er —
onsket om at komme til rette med det, som egentlig skete ved Det andet
Vatikanerkoncil.

En omstridt mand

Al den stund tolkningerne af det, som egentlig var koncilets mening, stir skarpt
mod hinanden, har Ratzinger ikke kunnet undslippe konflikt og kritik.
Kontroverserne har givet ham ogenavne som “der Panzerkardinal” og ”God’s
Rottweiler. Hans milde personlighed, utvivlsomme saglighed og dbenbare dialog-
vilje lader tilnavnene fremstd som det rene sniksnak.

Personlig integritet .

En anden sag er, at fagteologen Ratzinger tydeligvis er “allergisk” over for god-

troenhed. Dette kom ikke mindst til udtryk i forbindelse med de sikaldte
11



religionsmoder i Assisi. Ved det forste mode i 1987 nzgtede Ratzinger ikke bare
at deltage, men ville i protest trackke sig fra stillingen som leder af Troskon-
gregationen. Hans deltagelse ved det naste mode i 2002 var foranlediget af, at
Johannes Paul II aftenen for henstillede til ham om at komme. Som pave var det
da ogsi en af Benedikts forste handlinger at afsztte den kuriebiskop, som havde
arrangeret moderne.

Kritisk vurderingsevne

Allerede som ung preast viste Ratzinger sine meningers mod. Efter at have virket
som hjzlpeprast i Miinchen skrev han tilbageskuende i 1958 en artikel om
nyhedenskab og kristendom. Den tilspidsede konklusion var, at da han kom til
menigheden havde han ventet at finde kristne, som bekempede hedenskabet i
samtiden, men i stedet fandt han hedninger, som eksperimenterede med
kristendom. Artiklen, skriver Ratzinger eufemistisk i sine memoirer, skabte livlig
diskussion

Den samme kritiske indstilling dukker ellers op i det vark, som skabte
Ratzingers berommelse - “Einfithrung in das Christentum”, oprindelig en serie
forelesninger fra 1967. I sin analyse af fromhedslivet i samtidens tyske
katolicisme advarer Ratzinger (med henvisning til 2. Tim. 4,3) mod det, han
kalder forkyndelse som “velklingende almindeligheder”, en retorik, som giver
’stene for brod”.

Bergmmelse gennem forfatterskabet

Denne bog skabte umiddelbart bred opmazrksomhed. Blandt dem, som fandt
lesningen udfordrende var ogsd den davarende mrkebiskop af Krakow, hvilket
skulle blive afgorende for forfatterens videre levnedslob. For Johannes Pauls
udnzvnelse af Ratzinger til leder af Troskongregationen i 1981 var Ratzinger
altsd

rykket op til at pladsere sig som en toneangivende, men kontroversiel teolog i
den katolske verden.

Vejen til anerkendelse havde varet lang og besvearlig. Allerede som student tog
Ratzinger sin egen kurs, idet han fandt sit stisted i augustinsk teologi. Samtidig
modtog han sterke indtryk fra to omstridte teologer — Romano Guardini og
Henri du Lubac. Den forste abnede hans ojne for Europas dndelige krise og lerte
ham at se betydningen af gudstjenestelivet; den anden lerte ham at forsta niden
som Guds fornyende gave til synderen og troen som det kirkelige fellesskabs tro.
Disse impulser distancerede den unge Ratzinger fra epokens “teologiske mode-
retninger” — nyskolastikken og nythomismen.

12

- —

Den augustinske visdom

Ratzingers doktorafthandling fra 1954 omhandlede Augustins forstaelse af kirken
som et synligt faellesskab her i verden. Augustins distinktion mellem “visdom”
(sapientia) og “kundskab” (scientia) er en noegle til at forstd Ratzingers
habitulationsskrift fra 1959 om St. Bonaventuras historiesyn.

Som elev af Augustin var Bonaventura den store modpol til Thomas Aquinas, og
i spendingen mellem dem anser Ratzinger den augustinske forstéelse af
“visdommen”, som mere sagsvarende for teologien end skolastikkens brug af
aristoteliske kundskabskategorier. Sidan konkluderer Ratzinger, at dbenbaringen
ikke kan reduceres til metafysik, en himmelsk meddelelse af tidlese intellektuelle
indsigter. Den bibelske abenbaring skildrer et frelsende hzndelsesforleb, idet
pagtshistorien afdakker Guds karlighed til synderen.

Komitéen fandt imidlertid, at Ratzingers forstielse af abenbaringen som en
frelseshistorisk kategori mitte lede til en subjektiv dbenbaringsforstielse. Afhand-
lingen blev folgelig underkendt som udtryk for en farlig modernisme. Forst efter
at have klippet de omstridte dele ud af athandlingen kom Ratzinger gennem det
dogmatiske nileoje.

Teologisk radgiver

Med denne smertefulde erfaring bag sig kom Ratzinger 35 ar gammel i 1962 til
Det andet Vatikaner-koncil som teologisk radgiver for @rkebiskoppen af Koln.
Han stillede sig sterkt kritisk til en del af forberedelsesdokumenterne som
udtryk for en “antimodernistisk neurose”. Denne kritik allierede ham med
”progressive” teologer som Yves Congar, Marie-Dominique Chenu og Karl
Rahner.

Det skulle imidlertid snart vise sig, at Ratzinger alligevel teenkte i andre baner
end disse. I sin selvbiografi skriver Ratzinger, at samarbejdet med Rahner snart
afslo-rede, at de teologisk set levede pd hver sin planet. Rahners spekulative
tenkning henter sin inspiration fra tysk idealistisk filosofi og eksistentialisme,
mens Ratzinger stotter sig til kirkefaedrene, formidlet gennem fransk teologi.
Med slagordet tilbage til kilderne — ressourcement — skabte patristikere som
Henri de Lubac og Jean Danielou en gruppe koncilsteologer, som segte fornyelse
gennem oldkirkelig teologi.

Mislykkede koncilstekster

Uenigheden mellem fagteologerne kom forst og til dbent udtryk i forbindelse
med koncilsteksten om kirkens forhold til den moderne verden. Konstitutionen
”Gaudium er spes” var i hovedsagen inspireret af dominikaneren Marie-Domi-
nique Chenu, som segte at bygge bro mellem kirken og verden ved at overfore

13



en thomistisk forstdelse af natur og nade til nutidens sociale og kulturelle
forhold.

Ratzinger slog straks ned pa tekstens uklare begrebsbrug, idet han papegede, at
“verden” bliver forstiet pa sociologiske og ikke pd teologiske premisser. Ved at
negligere synden som realitet i menneskelivet hengiver teksten sig til den fiktion,
at det er muligt at tegne et filosofisk billede af det humane, som alle mennesker
af god vilje kan enes om. Dette fornuftbaserede menneskesyn kan si krones med
de kristne trossandheder som et slags anhang til den filosofiske analyse.

En anden koncilstekst, som Ratzinger straks reserverede sig imod, var konstitu-
tionen “Lumen Gentium” og da szrlig omtalen af kirken som ”Guds folk”. At
dette gammeltestamentlige billede p4 Israel som Guds folk bliver det centrale
punkt, er desto mere pifaldende, som koncilsteksten overser de nytestamentlige
metaforer pa kirken som “Kristi legeme” og “brud”. Ved at afsvakke den indre
sammenhzng mellem kristologi og ekklesiologi anvendes Guds folk-metaforen
pa sociologiske premisser i den hensigt at legitimere @ndringer af kirkens
institu-tionelle strukturer, anforte Ratzinger. Kort sagt: For at fremme kravet om
demo-kratisk kontrol tilslores kirkens sakramentale egenart.

Vellykkede koncilstekster

Derimod anferer Ratzinger, at han betragter to af koncilsteksterne som serlig
vellykkede, nemlig erkleringen om okumenik og konstitutionen om liturgien.

I erkleringen om okumenik — ”Unitatis redintegratio” — anerkender koncilet, at
ikke-katolske kristne lever et autentisk kristent liv, idet de oser af skatte hentet
fra den fezlles arv. Samtidig understreger erkleringen, at fylden af frelsens midler
alene nds i enheden med paven som Peters efterfolger.

Tanken om den falles kristne arv som grundlag for en ny okumenisk dbenhed
tilbageforer Ratzinger til Pius XIIs nytznkning. Pius XII havde begrundet
@ndringerne af det middelalderlige vestlige ordinationsritual i nodvendighed af
et samsvar med den udelte kirkes praksis. Hibet om, at kristenheden skal kunne
forenes med den udelte kirkes tro som enhedsbind har vaeret og er en ledestjerne
1 Ratzingers eget okumeniske engagement.

Den anden koncilstekst, som Ratzinger roser, er konstitutionen om liturgien. At
“Sacrosanctum concilium” var den forste tekst, som blev lagt frem for koncilet,
var begrundet i, at temaet blev anset for at vere ukontroversielt. Konstitutionen
forudsatte nemlig en videreforelse af det liturgiske reformarbejde, som begyndte
med pave Pius X og da med latin som gudstjenestesprog. Desto mere forbloffet
blev Ratzinger over pave Paul VI’s nye gudstjenesteordning fra 1969.

14

Den postkoncilizre krise

Den nye liturgi er et skrivebordsprodukt, som forte til, at det som indtil da
havde varet kirkens levende liturgiske arv blev sat til side. Dette traditionsbrud
har, skriver Ratzinger, gjort “enorm skade”. Sammenbruddet i katolsk
gudstjeneste-praksis er en af de vigtigste drsager til kirkens postkoncilizre krise.

At koncilets liturgiske vedtagelser blev uden praktiske folger, mener Ratzinger
indgér i et storre monster. Der er en forbloffende mangel pi samsvar mellem
koncilets tekster og de faktiske reformer, som fulgte i tiden efter koncilet.
Kredsen, som ivarksatte reformverket, forstod koncilet som et preludium til et
generelt opbrud. Koncilsteksterne tjente mere som vage inspirationskilder end
som konkrete retningslinier. Derved kom perioden efter koncilet til at fremsta
som en “kulturrevolution”. Situationen blev desto mere alvorlig, som der
samtidig med at koncilet udleste centrifugale krefter indad i kirken, ogsi skete
et afgoren-de kulturelt skifte i den vestlige kultur. Koncilet resulterede séledes i
“disintegra-tion” og “tomhed”, konkluderede Ratzinger offentlig.

Et nyt tankesat
For Ratzinger har det varet vigtigt at komme til rette med, hvorfor kirken kom
til at hoste si sorgelige frugter af koncilet.

Det hele gik galt, mener han, fordi man i tiden efter koncilet tilslorede
“demarka-tionslinien mellem tro og vantro”. Toneangivende teologer efter
koncilet forud-satte ikke lzengere et skille mellem kirken og verden, dualismen
mellem kirken og verden, mellem legeme og sjzl, natur og nide, ja Gud og
verden fornzgtes, idet man taenker sig, at frelsen kan nas allerede her i verden.
Kirkens opgave er folge-lig at samvirke med verden for at bygge et nyt samfund
op; dialog skal erstatte forkyndelse.

Ratzingers vision

Koncilet havde lagt nyskolastikken til side, men i stedet for at vende tilbage til
kirkefedrene, sogte toneangivende kredse at udfylde tomrummet med moderne
filosofi. Derved tabte kirken identitet og vision.

I denne situation var — og er — det dbenbart Ratzingers overbevisning, at teolo-
gien ikke kan soge hjzlp udefra, hvad enten det er i filosofien eller i sociologien.
Evangeliet skal redde os, ikke menneskelig indsigt. Teologi ma ikke forveksles
med religionsfilosofisk tankevirksomhed. Den teologiske tenkning er en specifik
kristen refleksion, som fordrer, at teologen har fundet sin kristne identitet
gennem omvendelse og tro. P4 samme mdde som kirkens liv i verden har sit
feste 1 Helligindens narver, er ogsd teologen henvist til nidegaven. Forst i troen
er sandheden tilgengelig, idet kerligheden griber viljen, som sé styrer fornuftens

15



arbejde med trossandhederne. I praksis betyder det, at teologien ikke mé neutra-
liseres af akademiske overvejelser, som oploser troens egenart i teologiens private
refleksioner.

Til troskongregationen

Med overbevisningen om, at troen ma prasenteres for samtiden som et modkul-
turelt budskab, kom Ratzinger i 1981 til Rom som leder af Troskongregationen.
Den indre splittelse var den gang pi sit hojeste og udfordringen var selvfolgelig,
at den indre fragmentering gjorde det vanskeligt at tale om en ny forenet
forstdelse af, hvordan kirken skulle mode datidens udfordringer

Tilbageskuende treeder Ratzingers strategi tydeligt frem. Under hans
redaktionelle ledelse har Troskongregationen sogt at give identitet til den
postkoncilizre kirke gennem et ”bjerg” af lereudsagn.

Allerede 1 1985 kom det forste store initiativ i form af Den katolske kirkes
katekismus som blev udgivet i 1992. Andre vigtige leredokumenter er Veritatis
splendor fra 1993, som droftede den kristne etiks egenart; Evangelium vite fra
1995 tager livets ukrenkelighed op; Ut wnum sint ogsa fra 1995 tegnede
okumenikkens udfordringer; Fides et Ratio fra 1998 belyste forholdet mellem tro
og fornuft, og Ecclesia de Eucharistia fra 2003, som analyserede nadverens
kirkekonstituerende betydning.

Serligt kontroversielle hyrdebreve er Ordinatio sacerdotalis, som begrunder,
hvorfor kirkens embede er forbeholdt mand, og det antignostiske dokument
Dominus Iesus fra 2002. '

Kommunio-ekklesiologien

For at komme et skridt videre fra “Lumen gentiums” uafklarede kirkeforstielse
udstedte Troskongregationen i 1992 en erklering om kirken som kommunio.
Arbejdet var pabegyndt allerede i 1995, inspireret af Ratzingers samtaler i 70’erne
med H. Urs von Balthasar og Henri de Lubac.

Ikke desto mindre er det klart, at Ratzinger i dette ogsd har lert af ortodoks
teologi. Som professor i Tibingen i slutningen af 60’erne havde Ratzinger over-
rasket sine studenter ved at erklere, at bruddet i 1054 har fort Vestkirken ind i
papalisme. Rom erstattede en trinitarisk forstielse af kirken med en verdslig
styringsmodel i form af pavens absolutte monarki. Katolikker havde derfor
noget vasentligt at leere af de ortodokse.

I droftelsen af kirken som kommunio anferer Ratzinger, at hans motivgrund for
at introducere denne nye kirkeforstéelse springer ud af ensker om at korrigere en
overdreven romersk centralisme. I stedet for kirkeretten som grundlag for kirke-

16

forstdelsen understreger kommunio-teologien nadverfallesskabets kirkekon-
stituerende betydning. Men fremhavelsen af alterfllesskabet som grundkategori
ma ikke forveksles med “’kongregationalisme”. De mange nadverfejringer fuld-
byrdes ikke som indbyrdes uafhzngige handlinger, men forenes i kirken som
Kristi legeme. Kirkens nadverfejring er indstiftet Skeertorsdag i “ovresalen” og
derved en frelseshistorisk realitet, givet forud for den enkelte menigheds faktiske
nadversamling.

Fra Ratzingers understregning af kirken som ecukaristisk fellesskab gir der en
tydelig linie til Benedikts XVIs encyklika om den kristne karlighedstanke — Deus
caritas est. Roms kirke, skriver paven med et citat fra Ignatius af Antiokia, ma ga

" Zforan 1 karlighed”. Primatstanken tegnes ikke legalistisk, men i evangelie-

forkyndelsen og i kirkens sakramentale egenart.

Reform af reformen ‘

Til trods for sin kritik af Det andet Vatikaner-koncil gor Ratzinger gzldende, at
det sidste ord om koncilet ikke er sagt. Koncilets hensigt, forklarer han, var at
fore kirken ind i en ny epoke med Henri de Lubacs teologi som ledestjerne.
Afsporingen af projektet i tiden efter koncilet skyldes ikke koncilet som sadan,
men den pafolgende dynamik. Den nye gudstjenesteordning fra 1969 lader sig
ikke aflede af koncilets liturgiske vedtagelser og forte til en banalisering af
kirkens gudstjeneste-fejring. Som tidligere nevnt anser Ratzinger det liturgiske
forfald som selv motoren bag den postkoncilizre krise. P4 samme maéde gar
vejen til at genvinde koncilets oprindelige vision gennem en fornyelse af
liturgien.

Til trods for kritikken understreger Ratzinger, at novus ordo i sig selv er en
legitim gudstjenesteordning. Ikke desto mindre er det nodvendigt at bearbejde
liturgien, si den bedre lader den vestkirkelige liturgiske arv komme til udtryk. Pa
den méde vil en reform af reformen igen lade gudstjenestefejringen blive kilden
til kirkens dndelige fornyelse.

At Ratzinger som pave ogsd tilstreeber en rehabilitering af den forkoncilizre
liturgi, stir ikke i modstning til dette reformprogram, men afspejler hans
overbevisning, at liturgisk pluralisme er et gode i sig selv.

Okumenisk initiativ

Et andet punkt, hvor det er let at genkende den gamle Ratzinger i Benedikt XVIs
dagsorden, gzlder det okumeniske engagement. Det kan synes som paven vil
gore kristen enhed til hovedsagen i sit pontifikat. Benedikt skal besoge den
okumeniske patriark Bartholomaus i Phanar; vi hoerer forlydende om, at
patriark Alexei skal af-legge et lengere besog i Rom, og til nzste host skal en

17



ortodoks-katolsk kommis-sion ledet af Johannes Zizioulas, metropolitten af
Pergamon, fremlegge et vigtigt okumenisk dokument om katolsk/ortodoks
enhed. Eftersom kommissionen blev nedsat i 1980 og arbejdet lenge nermest
har ligget pa is, er det ikke urimeligt at sporge om den nyfundne aktivitet kan
have noget med pavevalget at gore.

En bjergbestiger

Situationen i den katolske kirke efter koncilet skal Ratzinger den gang have
sammenlignet med en bjergbestiger, som er néet til tops pa tinden, men ikke
ved, hvordan han skal komme ned igen uden at brzkke halsen. Billedet kan
miske overfores pa pave Benedikt selv. Den kritiske fagteolog med en sidan evne
til at skabe kreativ uro, skal lede en splittet kirke videre i en tid, der er preget af
store kulturelle og politiske omskiftelser. Maske er det netop de innoverende
sider i hans personlighed, evnen til at se tingene i et nyt lys, viljen til at tenke
frit, som vil veere hans vigtigste redskaber p4 vejen videre frem.

Lest

... 1 dette dit hus . ..

Udvalgte predikener af Peter Osterby-Jorgensen
155 sider. ISBN 87-89173-25-2. Kr. 150,00

Af Hartvig Wagner

Som ung kandidat holdt Peter Osterby-Jorgensen en provepradiken for et
menighedsrad, som jeg havde lejlighed til at hore. P4 vej fra kirken, udbred et
medlem af det pigzldende menighedsrid: "Den mand kunne jeg holde ud at
hore pé i arevis!” Det fik han ikke lejlighed til. Et flertal valgte en anden ansoger.

Nu har si til gengzld menighederne i Galtrup, Oster Jolby og Erslev pd Mors
siden 1988 haft lejlighed til at hore predikener af samme gedigne slags. Det kan
enhver overbevise sig om ved at kebe og lese den smukke bog med udvalgte
predikener af Peter Osterby-Jorgensen, som Re-formatio’s forlag har udgivet ind
under jul 2006.

Vi havde blot last de forste pradikener hojt for hinanden, for jeg udbrod: “Det
er jo en lang tilbedelse af den hellige, treenige Gud; lovprisning fra ende til
anden!” Det er jo netop, hvad der bor vare grundtonen i enhver prediken. En
pradiken, som bliver til under tilbedelse for den levende Guds ansigt, vil der
blive lyttet til. Den vil vere den bedste indbydelse til ogsd at vere med i den

18

tilbedelse, der tilkommer Faderen, Sennen og Helliginden bade her i tiden og i
evigheden.

Derfor matte jeg hurtigt trekke en spontan indvending tilbage: “Hvor bliver
appellen af i Osterby-Jorgensens pradikener? Appellen, som vi kender den fra
traditionel vaekkelsesforkyndelse?

Men sa slog det mig: Alt er jo en mild og karlig indbydelse til at sige ja og amen
til den gode gamle kristentro, som prasenteres pa hver eneste af bogens sider, og
til at legge hele sit hverdagsliv 1 den gode Guds hznder!

Las bare side 23: ” Gud er ikke si fjern, at vi kan nojes med et behageligt
uforpligtende forhold til Ham; nej, Han er sd nezr, at Han kalder os ind 1 et
ubehageligt forpligtende forhold til Sig. Han er sd nar, at Han standser os, og vi
ma tage stilling til Ham. Han sporger efter vor tro, vor tillid, vor troskab, vort
hjerte, vor karlighed.”

Bogen bliver szrlig vardifuld derved, at den ud over przdikener til enkelte
sondage szrligt bringer pradikener, holdt péd kirkedrets store hojtidsdage:
Julenat, Juledag, Sankt Stefans Dag, Nytirsdag, Hellig tre Kongers Dag,
Fastelavn, Marie Bebudelse, Palmesondag, Paskens helligdage, Bededag, Kristi
Himmelfarts Dag, Pinsedagene og Alle Helgen. P4 den mdde bliver bogen en
gennemgang af hele trosleren.

Man fir en grundig belering om gudstjenestens vasen og herlighed og ikke
mindst et dybt indblik i Den hellige Nadvers rigdom.

Et plus er ogsa, at serdeles velvalgte salmer er angivet ved hver pradiken og ofte
er citeret i predikenen. Det er i sandhed opbyggeligt. Alt i alt moder leseren
udelukkende, hvad Grundtvig kalder ”gammel kristentro”, der i vor tid desvarre
overdoves af sa megen vildledende ”lzerdom ny”.

Sproget er en nydelse og let forstacligt. Min eneste anke over bogen er af praktisk
art. Den fortjente at vaere blevet syet frem for blot limet i ryggen. Det havde gjort
det lettere at blade i den. Maske ogsé lidt dyrere. Men det havde den ogsd fuldt
ud varet vaerd. Bogen vare hermed pa det bedste anbefalet.

Dryp

Islam — et totaliteert system
At Islam er en religion, er kun en halv sandhed. Islam er nemlig et religiost-
politisk system, der vil omfatte hele mennesket i alle dets livsforhold — og vil

19



S

omfatte alle mennesker. Islam vil omfatte alle og alt fotalt og er pa den made et
totalitert system, ligesom nazismen var det og kommunismen vil vare det.
DPeter Osterby-[orgensen i Re-formatio nr. 2006-1.

Test

I Guds klare solskin

H.C. Andersens kristne eventyr og historier.

Af Monica Papazu
Anis 2006. 286 sider. ISBN 87-7457-402-7. 249 - kr.

Af Olav Fog

Hvad er et kristent forfatterskab? Sidan sporger Monica Papazu i begyndelsen af
forordet til sin nye bog om H.C. Andersen, og svaret kommer omggende: "Det er et
forfatterskab, som udspringer af et troende hjerte, og som udtrykker dette hjertes
hemmelighed — som godt kan rumme anfegtelse og indre strid; det er et forfatterskab,
som i form af fortelling, billeder og metaforer sivel som refleksioner, rejser de
eksistentielle sporgsmadl, som giver mening i det kristne univers; det er et forfatterskab,
som lader trosbekendelsen skinne igennem”.

"Det szrlige ved H.C. Andersen er ikke blot fantasiens gave, men at hans fantasi er, med
et udtryk jeg liner af C.S. Lewis “en dobt fantasi”. Kraftlinjerne i det kristne univers er
det, der danner arkitekturen i hans fortzllerverden”.

“Han er universel ved den dybde, som hans fortzlling om eksistensen har; universel ved
det lys — troens lys — i hvilket han ser menneskelivet”.

Med disse vidunderlige ord fra sit forord har Monica Papazu allerede udtrykt det
vasentligste 1 sin bog. Udtryk som et troende hjerte”, “eksistentielle sporgsmal”, ”det
kristne univers”, ”trosbekendelsen”, ”dobt fantasi”, “universel” angiver bogens indhold.
Som den litterat, hun rent fagligt er, forstir hun at trenge ned til de dybere lag i H.C.

Andersens fortzlleverden og give udtryk for det i et smukt og undertiden gribende sprog.

20

Jeg, der kun har lest meget lidt H.C. Andersen siden min barndom — jeg fandt ham
barnlig, overtroisk og udtryk for banal folkereligiositet — har gennem Monica Papazu
faet nogle af mit livs storste litterzere og opbyggelige oplevelser. Jeg har fiet ojnene op for
en verden af skonhed, sandhed og godhed, at H.C. Andersen aldeles ikke bare er en
folkereligios forfatter, men en dybttenkende kristen, der maske sig selv uafvidende er i
overensstemmelse med klassisk ortodoks kristen tro. Det er denne ortodokse klassiske
kristendom, som Monica Papazu graver frem ved at afdckke det ene lag efter det andet.
Og hun gor det si overbevisende, at jeg mé boje mig i al min skepsis.

Snedronningen som opstandelses-ikon

Hun kalder sit forste kapitel *”Snedronningen’ som opstandelses-ikon”. Den er en for-
telling om fald og frelse, besattelse og befrielse. Den handler om det syndige menneske, om
dzmonerne i menneskets hjerte uanset tid og sted og samtidig om de moderne tider og
deres demoni.

Fortzllingen begynder med ondskabens virkelighed: ”Det var en ond trold! Det var en af
de allervaerste”. Han vil vare Gud lig, vil selv vare skaber, men han skaber dog intet, kun
illusionen, den illusion, som ikke ejer substans, dvs lognen. Han er lognens fader. Han
kan ikke skabe en ny verden i stedet for Guds gode verden. Som Monica Papazu
udtrykker det: ’det, der opstir, er kun et nyt indtryk, et nyt “billede” af verden. Den
demoniske virksomhed rammer ikke selve verdens substans, men dens afspejling i
menneskets bevidsthed”. ”Billedet i troldspejlet er i egentligste forstand djavelens eget.
Sidan mé en verden i djevelens billede se ud, ja, sddan m4 helvede se ud — deri ligger
ondskabens fundamentale logn: at sige, at Guds gode verden er helvede, djzvelens rige”.

Det splintrede troldspejl, som gér itu, spreder sig som en epidemi, og den verden, som
den efterlader, er syndens verden, der er en besat verden, for ar bruge et udtryk fra C.S.
Lewis (“enemy-occupied territory”). Monica Papazu gor flittigt brug af sin enorme
belesthed i europzisk litteratur. Hun henviser — bare i dette forste kapitel - til Brorson,
Luther, Dostojevsky, Augustin, Eliade, Nikolaj Steinhardt, John Bunyan, Paul Ricoeur,
Aristoteles, Sartre, Evagrius Pontikus, Havel, Ionesco, Euripides, Thomas Mann, Ellul,
Chesterton, Berdjajef, Thomas More, Soren Kierkegaard — for blot at nzvne nogle. H.C.
Andersen ses her i sammenheng med europwisk litteraturs virkeligt store og tolkes i
sammenhang med dem.

Der er tolkninger af Snedronningen, som udlegger Kays sygdom som tilfzlde af
skizofreni. ”Men sidanne tolkninger gir ikke dybt nok ind i teksten og overser den
symbolske betydning”, siger Monica Papazu. Det er syndens sygdom, det drejer sig om, og
den sidder i Ajerter. Hjertet er kaldet til at vare troens og Guds szde i mennesket, jf. Ef.
3,17. Men det er ogsd det udsatte sted, som djevelen i serdeleshed soger at angribe. 1
“Snedronningen” er der to modsat rettede billeder af hjerte: Kays forhzrdede hjerte og
Gerdas levende, ydmyge, troende hjerte, der er fyldt med ben, et bundet hjerte, bundet til
Gud. ”Snedronningen” beskriver “syndens vej til dedsriget og frelsens vej fra de dodes
rige til Himmerige”.

21



Syndens syvfarvede bue

I det nzste kapitel om “Syndens syvfarvede bue” fortzller Monica Papazu om H.C.
Andersens dybe forstdelse af syndens verden, lasterne eller lidenskaberne i menneskets
sjel. Som troende digter stir han (sig selv uafvidende) i et nart forhold til traditionen,
sidan som den har udformet sig i den patristiske tanke og den andelige lere 1 bide Vest-
og Ostkirken. Den karakteristiske syndslere i Ostkirken handler ikke om de sy» dods-
synder som i Vesten, men om de o#e lidenskaber. Monica Papazu gor rede for bade de 8
ostlige lidenskaber og de vestlige 7 dedssynder, hvoraf med Gregor og Augustin superbia,
hovmod, regnes for den hojeste synd og roden til alle synder. Jeg savner dog arvesynden,
som ud over superbia ogsd omfatter concupiscentia, begaer (et ord, min lerer i
kirkehistorie pa universitetet, Knud Bang, sagde, man nasten ikke kunne udtale uden at
komme til at bandel). Billedet af syndens tre fra Geoffrey Chaucers ”Canterbury Tales”
har H.C.Andersen anvendt i ”Anne Lisbeth”. Ogsi den store digter fra middelalderen
Dante Alighieri har de syv dedssynder med i Den guddommelige komedie, ligesom
Martin Luther i store Katekismus bevarer essensen i den traditionelle forstielse af
synderne.

I denne sammenhzng er det, at Monica Papazu kommer med disse vigtige ord om vor
egen tid, som skal gengives i sin fulde lengde:

“De nyere tider har marginaliseret, minimeret eller afvist de syv dedssynder og det, de
peger pa: Syndens mangfoldige, forgrenende virkelighed, bag hvilken der er én synd,
nemlig menneskets venden sig bort fra Gud. Den centrale grund til denne afvisning ligger
uden tvivl i det moderne menneskes vegring ved overhovedet at forsta sit liv som synd
(synderne er endt med at blive betragtet som dyder), den moderne antropocentrisme,
som selv er, som H.C. Andersen gjorde opmzrksom pd i sit digt “Tunge Timer”,
indbegrebet af det, som kaldes “den storste synd” dvs. superbia, hovmodet over for Gud.

At hovmodet er synden par excellence hos H.C. Andersen modsiger den gengse tese i den
littereere kritik, ifolge hvilken han identificerede synden med seksualiteten. ”En sidan
identifikation fremgar ikke af H.C. Andersens fortellinger. Tesen afspejler ikke, hvad
han selv skrev, men hvor hans kritikeres eget interessefelt ligger!” skriver Monica Papazu
ikke uden en vis sarkasme.

Hun analyserer flere af H.C.Andersens eventyr, f.eks. “En historie”, som er en klar
skildring af syndens verden. Praesten i eventyret praediker stzerkt imod synden, men det er
ikke det, H.C.Andersen tager afstand fra, skriver Monica Papazu, men at “praesten idet
han pegede pé synden, ikke tog sig selv med som et syndigt menneske under Guds dom,
et menneske, der selv mi bede om Guds ndde”. Han forkyndte med andre ord loven
uden evangeliet.

Der er ogsd “Boghveden”, som er en fabel med malende planter og fugle og samtidig en
legende om den sorte boghvede, symbolet pa hovmodet. Og der er ”Pa den yderste dag”,
som er en littereer pendant til Hieronymus Boschs beromte oliemaleri fra ca 1480 “De
syv dodssynder. Her drejer det sig om konfrontationen med doden: Memento mori

22

(husk, du skal do), som skal ryste mennesket vigen — eller med evangeliets ord: ”Du dére!
I denne nat kraeves din sjzl af dig (Lk. 12,20). ”At tenke pa doden er ikke at forholde sig
til doeden som et bundlest Intet”, som ateismen proklamerer, men at vide sig indkaldt
til, ja stevnet for, Guds domstol, hvor alt i menneskelivet , alt, hvad mennesket har baret
i sig og skjult bade for de andre og for sig selv, bliver abenbaret”, skriver Monica Papazu.

I dette kapitel behandles ogsd ”P4 den yderste dag” om nogle af de hojeste former for
hovmod, som er forbundet med 4ndelige dyder, med forvrenget fromhed og
retferdighed, og ”de rode sko” om Karen, som var besat af sig selv, og “Pigen, som tridte
pa Brodet”, om Inger, som ikke agtede pid Vor herres gaver og maitte opleve den
fortzrende sult i helvede. Hun lzrer dog intet, men er fanget i synden, og — siger Monica
Papazu — Helvede er ikke andet end syndens virkelighed.

Til slut i kapitlet omtales den sidste synd — akedia, “den mest fortzrende af alle
demoner”, som rummer “alle ondskabens tanker pi én gang: “slutpunktet”, som alle
synder forer til. Med eksempler fra eventyret “De vises sten” og fra europwzisk litteratur
graver Monica Papazu sig dybere og dybere ned i det helvede, som menneskets sjz! er,
men samtidig viser hun med H.C. Andersen hen til det Guds ord, som friger og
helbreder. Akedia bliver aflost af Andens frugt, som er #ro, glwde og taknemlighed.

Monica Papazu slutter med nogle ord, som jeg ikke kan understrege nok:
Kristendommen er ikke normativ. “Kristendommen er ikke et szt regler, som skal fores
ud i livet. . . . Men i den kristne lare findes en konstant bekymring for menneskets sjel,
for sjzlens sygdom, nir den med et Augustinsk udtryk “fjerner sig fra Gud” (dette er
syndens essens) og glemmer det ska/, der ligger i, at du skal elske Herren din Gud af hele dit
bjerte, af bele din sjal og af hele dit sind og din naste som dig selv.

Den lardes ansvar for verden

Naste kapitel hedder ”Den lerdes ansvar for verden”, et tema, som H.C.Andersen
gentagne gange tager op i sine verker, i sardeleshed i sit antieventyr, “’Skyggen”,
eventyret om verdens formorkelse. Som en fortelling om den mislykkede indvielse, om
ansvars-loshed og manglende kerlighed udger ”Skyggen” modsztningen til ”Klokken”
som er historien om 4ndelig robusthed og om en initiation, der med positive folger for
hele samfundet lykkes for den enkelte. En detalje i "Klokken”, som udgoer en bidende
skildring af det moderne menneske, méd her fremdrages. Klangen af klokken — “det var
som kom lyden fra en kirke dybt inde i den stille duftende skov”” — fir mennesker til at
drage ud for at finde den — ”det havde varet si romantisk”, sagde de, nir de kom hjem.
Konfirmanderne, ”der havde varet si bevegede” ved prastens ord, gik ogsd ud efter
klokken, men undervejs falder den ene efter den anden fra. Da resten nir dybt ind i
skoven til konditorens bod, siger de: “’se sa, nu er vi herude; klokken er jo egentlig ikke
til, den er bare sidan noget, man bilder sig ind”. Det er en fornzgtelse af det, som
menneskets sogen handlede om. “Sogen efter det, som giver mening til menneske-
eksistensen, og som mennesker i sandhed ikke kan leve foruden, ender blot i nibilisme og
adspredelse’, siger Monica Papazu. "Nér mysterium tremendum et fascinosum (Rudolf Ottos
udtryk for det mysterium, der pd en gang er frygteligt og dog dragende) bliver fornzgtet,

23




giver mennesket sig selv falske mal i timeligheden . . . . Menneskets sogen orienterer sig
altsd 1 forhold til nogle let tilgengelige erstatningsmal, hvilket afspejler dets bekvemme-
lighedstrang og dndelige dovenskab”.

I dette kapitel er der ogsi et underafsnit “Videnskaben og meningen med
menneskelivet”, hvor Monica Papazu ud fra eventyrene “Klokkens’ og “Et blad fra
himlen” tager sporgs-milet om videnskabens grenser op: der er intet videnskabens
problem, men der er et problem ved ”pseudovidenskaben” — Grundtvig ville tale om
’drengevidenskaben” -, som ikke anerkender sine grenser, og der er et problem ved
videnskabsmanden, ved den lerde selv, som lider af hovmod og forfengelighed.
Videnskaben har gjort sig selv til noget absolut, til den eneste sandhed og den eneste tro
og derfor — kun derfor — stoder den sammen med troen. Der tegner sig en kontrast
mellem viden og eksistens, kundskab og tro. Forstanden alene har intet at sige om
meningen med livet. Den mening er, ligesom livet selv, skeenket, og den mening er det
jo, det drejer sig om for mennesket.

I eventyret om “Skyggen” er der tale om en dbenbaring, som er modsat den, vi moder i
“Klokken”. Det er ikke Guds rige, men skyggens rige, menneskenes rige under Satans
styre, “verden”, som er i det ondes vold. Der er ikke tale om, at mennesket beswttes af
noget, som er ondt i sig selv. Menneskets besattelse sker ved anvendelse af, hvad der i
forvejen er i mennesket. Skyggen kan intet ved egne krefter. Ingen beroves sin frihed,
med mindre man selv giver afkald pa den.

Det gode, det sande og det skenne

Vi ma springe frem til nzste kapitel om “Det gode, det sande og det skonne”. Ud fra
H.C. Andersens digt fra 1849 Poesien” skriver Monica Papazu om poesien som
skonhed, der “knytter sig til den allerede eksisterende skonhed, som ikke er
menneskeskabt, men Guds-skabt. Verdens skonhed er Guds mearke pa sit skabervark”.
Menneskets poesi er blot en opdagelse af den skenhed, som allerede eksisterer i tingene.
Skenheden horer Gud til, og Kristus er ikke kun Sandheden, men ogsi Skenheden — f.
eks. ”den yndigste rose”. Skonheden er et eskatologisk tegn, den horer frelsen,
eskatologien, opstandelsen, ”Guds stad” til. Den er et forventningstegn.

I eventyret om “Nattergalen” tematiserer H.C. Andersen forholdet mellem kunsten og
kunstneren. At identificere kunstneren med nattergalen er at sige, at kunstneren ikke kan
vare andet end ydmyg. Kunstneren er barer af en gave, han ikke ejer, og som han skal
give videre. Nattergalens ’graciose’ sang “forkynder til trost og hédb, den siger forlosning og
nade 1 stedet for lov, og /v i stedet for dod. Den er ikke blot det s&onne, men det skonne ,
som er skont, fordi det forkynder Sandheden, ja, er den evangeliske sandhed til den syge
samvittighed. Kejserens hjerte bliver kaldt ud af graven, og deden viger bort”.

I ”De vises sten” er det sporgsmalet om det Skjonne, Sande og Gode, der er sagen.. Det er
”det lysende Ord Tro”, der far “hvert Sandbeds Korn med Glansen af det Skjonne, med
Klangen af det Gode til at lofte sig fra "Bogens Blad” i eventyrets slutning. Fundamentet
under “det gode, sande og skenne” er troen, skriver Monica Papazu. Hun far samtidig

24

lejlighed til at filosofere over kunstens vilkdr i vor tid. ”Til at begynde med blev
skonhed, sandhed og godhed revet fra hinanden — det 19. drhundredes idé om “kunsten
for kunstens egen skyld”, “I’art pour l'art”, som oprindeligt godt kunne tolkes som en
made at hevde kunstens verdighed p4d, bar kimen til skenhedens losrivelse fra sandhed
og godhed. Sagen er, at ”det gode, det sande og det skonne” ikke lader sig skille ad, lige
sa lidt som det lader sig gore at “verdsliggore” dem ved fjerne deres karakter som tegn.
De har nemlig ingen mening i sig selv. Tillegger man dem en selvstendig absolut
betydning, gor man dem til afguder. Man kan dyrke skonheden til dede: Det sker i den
kinesiske kejser, i den moderne tekniske kunst. Man kan dyrke godheden til dede: det
sker i den pseudo-humanistiske godhedsindustri. Man kan ogsi dyrke sandheden til
dode: det sker ved de politiske ideologier, som har herget verden i det 20. arhundrede. . .
. Meget af den moderne kunst pendulerer mellem en dyrkelse af det abstrakte og den
falske idealitet, et knzfald for teknikken, installationer og processer, som bidrager til et
maskinagtigt univers og forer til en umenneskeliggorelse af mennesket . . . og s en rest
af det romantiske som udtryk for helt subjektive, vilkirlige stemninger. Tidens stempel
ses intetsteds klarere end i kirkekunsten. Nar selv kirkekunsten bliver til meningstomt
“ornament”, (jf. Carl-Henning Pedersens smolfe-udsmykning af apsis i Ribe domkirke)
til en leg med abstrakte former eller til hzmningsles udfoldelse af kunstnerens
subjektivitet, er det et alvorligt tegn. For kirkekunsten er forpligtet, bundet til
forkyndelsens indhold. Her er der ingen plads for det rent subjektive — forkyndelsen
handler jo ikke om kunstneren, men om Kristus — eller for den abstrakte, pure,
disinkarnerede form eller farve, for det abstrakte er en fornzgtelse af bdde Guds
skaberverk og af Inkarnationen.”

Himmelsk og jordisk keaerlighed

I kapitlet "Himmelsk og jordisk kerlighed” tages samhorighedsforholdet op. H. C.
Andersen skriver om samhorigheden mellem mennesker bide som et fundamentalt track
ved menneskers liv i timeligheden og som et udtryk for menneskets endelige
bestemmelse. Monica Papazu ser pd disse to sider og prover at klarlegge forbindelsen
mellem dem.

Forzldre og bern er knyttet til hinanden ved naturens sével som ved kulturens og
andens bind. Der er kontinuitet mellem generationerne og der finder en overlevering
sted. ”"Barndommens uskyld er ikke en tilstand (eller en stilstand), den er heller ikke en
¢jendom, sidan som ikke mindst nyere tolkere af H.C.Andersen har haxvdet, men et
udtryk for en relation. . . . uskylden ligger ikke 1 mennesket, som var den en iboende
kvalitet, men i menneskets forhol/d til Gud”. ”Barn er altsa den, som giver sig Gud i vold”

I afsnittet om “den lydige son” analyserer Monica Papazu eventyret ’Rejsekammeraten”.
Faderen her er en faderskikkelse, som afspejler det guddommelige faderskab (jf. Ef. 3,14
15), og sennen, Johannes, er et billede af den menneskelige lydighed. ”Den naturlige
karlighed, nedlagt i skabningens hjerte og befalet af Gud, fortsetter hinsides dodens
begivenhed. . . .. Den endelige karlighedens forsamling i Guds Rige stir ikke som noget
fremmed i forhold til det jordiske. Johannes, som i troen tager sin dndelige arv pi sig,
genfinder sin hensovede fader i kirkens hjem, i salmerne og i Guds ord”.

25



Men samme eventyr handler ogsa om den #/ydige datter, kongedatteren, der er et billede
pa den problematiske, forforende og fordervede skonhed, og som har brudt det normale
fader-datter-forhold. Med sammenligninger mellem Shakespeares King Lear og
“Rejsekammeraten” tegner Monica Papazu her billedet af den #/ydige fader, dvs. faderen,
som har givet sin faderautoritet fra sig, opgivet at vejlede og tugte sin datter og i
misforstiet frihed og tolerance svigtet hende pd det alvorligste. Fadtrens magtesloshed
over for datteren er primeart et udtryk for ansvarsloshed. Han hindhzver ikke loven.

H.C. Andersen kender den naturlige karlighed. Det er den karlighed, som han for
eksempel definerer i “Verdens dejligste rode” Den lidenskabelige karlighed mellem
mand og kvinde. .. kerligheden til fedrelandet (den rose, som neres af helteblod og er
den rodeste), det spzde barns kerlighed til sin moder (de blussende kinders rose) og
moderens sorgbetyngede kearlighed til sit syge barn (den blege og ophojede rose). Disse er
givet og nedlagt i menneskets vev. Den naturlige keerlighed kan uden tvivl siges at vere
en del af det gode, sande og skonne pa jorden. Den afspejler — som tegn og lignelse — Guds
vilje og Guds kerlighed. Men H.C. Andersen kender ogsi den jordiske kearligheds
greenser. Der er ingen idealisering af menneskelige forhold eller humanistisk guddomme-
liggorelse af den menneskelige karlighed. Den er ikke frelsende. Frelsende er alene Guds
karlighed.

Monica Papazu skriver om Kerlighedens opstandelse, om Den forklarede ded, og om
“Vort hjerte er uroligt”: Den lille havfrues lengsel. Det sidste eventyr, om Den lille
havfrue, har Monica Papazu ogsid behandlet i sin bog “Det urolige hjerte”, 2004, Re-
formatio’s forlag.

Kritikere har ofte klaget over, at eventyrets afslutning med den lille havfrues opstigning
til Guds rige ikke er overbevisende. Det er at gore H.C. Andersen uret og misforstd hans
anliggende. Teksten kan slet ikke leses uden sin afslutning. Den begynder med kirkens
akse og afsluttes med Guds rige. Det er kun en gudles tid, der helst vil skere denne
afslutning vak, og for hvilken ordet om Guds Rige, som forjattes den lille havfrue, ikke
lengere synes at give mening. Men det gor det, skriver Monica Papazu. Gennem sine
billeder og sin imaginzre person forteller H.C. Andersen det store sagn om lengsel og
sogen, om Korset og det evige liv og om den guddommelige karlighed og nade, som
forvandler deden til liv, og som ikke kun omfatter menneskene, men den ganske
skabning. Lengslen efter evigheden er ikke kun indskrevet i menneskets hjerte, men i
hele skabningen. Sidan bliver eventyret til en forkyndelse af Guds rige, der omslutter alt
skabt, og til en eskatologisk vision om altings forklarelse. Det er det litterere udtryk for
Pauli ord om alskabningens suk fra Rom. 8,20-22, hevder Monica Papazu.

Et sted i sin bog har hun benagtet, at dette er tanken om apokatastasis. Alligevel kan jeg
ikke helt frigore mig fra, at det er det alligevel.. Apokatastasis er leren om altings
genoprettelse, men er det ikke det samme som “troen p4, at Kristi gerning betyder frelsen
for alskabningen?” s. 248 eller I Guds karlighed bliver alle atter levende™ (s.252). Hvis
der kun er tale om den umalende natur, kan jeg godtage det, for den umalende natur
kan ikke synde, men jeg godtager ikke, at det ogsd omfatter alle mennesker. Frelsen er

26

ikke en rettighed, som mennesket ejer — tvertimod: “Der er ingen retferdig, ikke en
eneste. . . de er alle kommet pa afveje, alle er fordervede (Rom. 3,10-12). Fortabelsen er
ikke en mulighed, men en virkelighed, og fortabelsen er ikke noget ondt, som Gud
sadistisk sender over os, men vor egen personlige skyld og derfor en retfardighed. Sagen
er nemlig den, at frelse og fortabelse ikke er udtryk for en metafysisk tilstand, men for en
relation til Gud. Det er manglen pa denne relation, vi kalder fortabelse. Frelse ud af
fortabelsen sker ved genoprettelse af denne relation. Det er denne genoprettelse, der
rekkes os i evangeliet. Det betyder, at der er en dobbelt udgang. Men det hele begynder
altsd med fortabelsen, som vi har mulighed for at slippe ud af ved troen pa Jesus Kristus.

Denne dobbelte udgang er eskatologisk (eskatologi= leren om de sidste ting) i den
forstand, at frelse og fortabelse er de sidste ting, et menneske hvert ojeblik stir overfor.
Til slut i dette kapitel tager Monica Papazu ogsé eskatologien op i analysen af eventyret
om “Det gamle egetrzes sidste drom”.

”Men”, skriver hun, ”det er ikke mennesket, der er alle tings mélestok, men Guds ord,
som forkynder ind i menneskets tilverelse”. ”Fra Ordet Tro gik Haabets bro til
Alkjeerligheden i det Uendelige.”

De farlige ord

Bogens sidste kapitel “De farlige ord” behandler H.C.Andersen-receptionen, sarligt i
kommunist-verdenen, i Rumanien og Rusland. Som man kunne forvente, er kristendom-
men fuldstendig udrenset i de officielle udgaver. Om “Snedronningen” i en russisk
udgave fra 1950 skriver Monica Papazu: ”Der er ingen Gud, der er ingen Jesus. Et rent
snit”. "Denne H.C. Andersen-udgave siger mere om forfelgelsen af kristendommen og
den ateistiske propaganda i kommunisttiden, end tykke historieboger kan gore”.
Retferdigvis skal ogsa siges, at i en udgave fra 1955 fik oversatteren A. Hansen lov til at
bringe den ubeskarede tekst af “Snedronningen”. “Her er alting med”, skriver Monica
Papazu, “men denne fornemme udgave af skonlitteratur kom de faerreste born til at stifte
bekendtskab med”.

Vi kan jo sa ogsd tenke pa, hvordan H.C. Andersen gennem tiderne er blevet modtaget
af andsradikale litterater i Danmark. Her kan jeg eksempelvis bare nevne Monica Papa-
zus henvisning til Jens Andersens biografi fra 2003 (s. 201), hvor barndommens uskyld
defineres som en iboende uskyld, som en egenskab ved personen (det er jo ”det gode
menneske”, der er idealet), mens barndommens uskyld for H.C. Andersen lige modsat
ikke ligger 1 mennesket som en egenskab, men i menneskets forhold til Gud. Jens
Andersens kulturradikale forstdelse gar direkte tilbage til Georg Brandes i hans skildring
af H.C. Andersen ("Danske personligheder” i ”Samlede skrifter” 2. bind, Kbh. 1899, s.
91-132). Georg Brandes har i det hele taget slet ikke forstiet noget som helst af kristen-
dommen og derfor heller ikke af H.C. Andersens kristne eventyr og historier, hvad der
pa katastrofal vis har preget det meste af det litterzere parnas lige siden.

Godt at Monica Papazu nu retter lidt op pa denne skavhed — om hun dog bare vil blive
laestl!

27



Dryp
Det pragtige forfald

Den danske kirkes liturgi minder mig om en graesk statue, hvis nzse er slet af,
hvis kensdele mangler og hvis arme er brakket af - men ikke desto mindre grask
og 1 pragtigt forfald.

Rene Yde pa internettet

Liturgi

Agnus Det 1 messen
Af René Moller Yde

I den traditionelle messe synges for altergangen en sang, som kaldes .Agnus De:
(lat. Guds Lam). Den er udformet med udgangspunkt i Johannes Doberens ord
om Jesus: “Se det Guds Lam, som bzrer verdens synd.” (Joh 1,29) Med disse ord
udpeger Johannes Jesus som Guds Lam, der skal lide og ded for verdens synder.
Johannes ordvalg er pévirket af tallese profetier og forbilleder fra den gamle
pagt. Forst og fremmest er Doberens ord en henvisning til Esajas profeti om
Herrens lidende tjener, der er “som et lam, der fores hen til at slagtes.” (Es 53,7)
Jesus er det lydefri og syndfri offerlam, som Gud selv har udvalgt til den nye
pagts offertjeneste. (jf. 1. Mos 22,8) Jesus Kristus, Guds enbarne Sen, er bide den
nye pagts yppersteprast og offergave. Han frembaerer sig selv pa korsets alter som
det eneste, endelige og fuldt ud tilstrekkelige offer, der er Gud til behag. Han
hengiver sit legeme og udgyder sit blod i kerlighedens offer for menneskene og
skaffer dermed soning for deres synder. Han patager sig og bzrer verdens synder
og fierner dem ved at lide og do. Derfor kan “bzrer” ogsia gengives med
“borttager.”

Agnus Dei lyder i sin traditionelle form: “Guds Lam, dn som borttager verdens
synder, forbarm dig over os! Guds Lam, du som borttager verdens synder, forbarm dig
over os! Guds Lam, du som borttager verdens synder, giv os fred!” Det er en slags
litani, der ledsager brydelsen af brodet. Messen kaldtes i oldkirken for “brodets
brydelse.” Det er en tredobbelt pakaldelse af Guds Lam, der borttager verdens
synder. De to forste gange tilfojes en bon om, at han ma forbarme sig over os,
og tredje gang en bon om, at han ma give os fred. Denne sang blev indfert i den
vesterlandske messe af pave Sergius I (687-701), for at den skulle ledsage
brydelsen af det hellige brod (Kristi legeme) for altergangen. Sergius var af grask-
syrisk oprindelse. Dette er sandsynligvis grunden til, at denne sang blev valgt, for

28

i den graske kirkes liturgi kaldes det hellige brod konsekvent for “Lammet,*
altsi Guds Lam. Agnus Dei er siledes den vestlige kirkes sidestykke til praestens
ord ved brydelsen af brodet i den byzantinske liturgi: “Guds Lam bliver brudt og
fordelt, men ikke seonderskaret; nydt, men ikke forteret. Det fylder den, der
modtager det, med hellighed.” Oprindelig lod bennen ens ved alle tre pakaldelse,
men pé et tidspunkt =ndredes bonnen ved den sidste pkaldelse pa grund af den
nzre forbindelse med fredshilsenen'. P4 et tidspunkt efter 4r 1000 blev bennen
@ndret i messer for de hensovede, si den lod: “giv dem hvile,” hvad der medforte
det tredje svar: “giv dem den evige hvile.”

Sangen Agnus Dei er smuk og meningsfuld. Den er en anribelse af det slagtede
lam (jf. Joh Ab 5,6), der nu ligger pa kirkens alter. I messens sammenhzng
fungerer Agnus Dei som en bon om, at Jesus ma lade den nade og tilgivelse, som
lige nu er blevet gjort tilgengelig i kraft af det netop frembarne offer, mad
tilvendes os, der deltager i den hellige handling. At frugterne af messens offer
ogsi kan tilvendes andre end de tilstedeverende ses af den alternative
udformning af bennen i sjelemesser.

I den mest udvidede form af den danske kirkes officielle liturgi skal en form af
Agnus Dei synges inden eller under uddelingen af nadveren. Der findes tre
forskellige muligheder. Den forste er en prosaform, der er lidt zndret i forhold
til den klassiske (DDS 440). Den anden og den tredje form er versificerede
gendigtninger, henholdsvis “O du Guds Lam uskyldig” (DDS 203) af Nicolaus
Decius og “O du Guds Lam!” (DDS 439) af Grundtvig. Grundtvigs gendigtning
er langt den mest udbredte. Hvis man ensker at veksle mellem de tre muligheder
i lobet af kirkedret, s& kan DDS 203 bruges i advents- og fastetiden. DDS 440
kan bruges i jule- og pisketiden. DDS 439 kan bruges i tiden efter
Helligtrekonger og Trinitatis. Det er af vasentlig betydning, at Agnus Dei bliver
et lille ojeblik med tilbedelse af Guds Lam pa kirkens alter, et ojeblik med ben
og med pdkaldelse, si forsoningens tjeneste, der netop er blevet fejret, i stadig
rigere mal kan virke 1 os til liv og til frelse.

Den historiske udvikling af bennerne og ceremonierne for altergangen i den traditionelle messe
er overordentlig kompliceret. Der henvises til almindelig litteratur om emnet.

29



Bekendtgorelser

LANDSKONVENT 17.-19. Maj 2007

Hovedtema: Offeret i nadveren
Mariakirken med menighedslokaler, Istedgade 20 Kobenhavn

PROGRAM:

Kristi Himmelfartsdag d. 17. maj

Kl 19.15  Velkomst v. Olav Fog. Derefter vesper.

KIL. 20.00  Pater Martin Knudsen, Petersbroderskabet, Amsterdam: Offeret i romersk-

katolsk nadverteologi
Kl. 22.00 Completorium

Fredag d. 18. maj

KI. 09.00  Festmesse: Celebrant: Bjorn Hansen, Diakon: Ertner Rasmussen, Subdiakon:
Chr. Ronneberg, Prad. Bent Honoré.

KI. 10.30  Morgenkaffe

KI. 10.45  Generalkapitel i folge vedtegterne

Kl. 12.15  Tolvsang

KI. 12.30  Frokost

KI. 13.00  Generalkapitel fortsat

KI. 14.30  Tivoli (ved darligt vejr: Glyptoteket)

KI. 17.00  Festvesper m. procession. Celebr.: Olav Fog. Prad.: Erik Sloth

KI. 18.30  Middagsmad

K1 20.00  pastor em. Olav Fog, Tebstrup: Offeret i luthersk nadverteologi

K1. 22.00 Completorium

Lordag d. 19. maj

KL 09.00  Messe. Celebrant: Henrik Ertner Rasmussen. Prad.: Terje Tonnesen.
Kl. 10.15 Morgenkaffe

Kl. 10.30  pastor Paul Sebbelov: Mysteriet (offertanken) i den orthodokse liturgi.
KL 12.15  Tolvsang

Kl. 1230  Frokost. Derefter afslutning.

PRAKTISKE OPLYSNINGER

Konventsafgift: Kr. 200,- for hele landskonventet. For enkelte foredrag betales kr. 70,-.
Der er 50 % rabat for studenter.
Overnatning ma hver enkelt selv sorge for.

Tilmelding til miltider sker senest den 12. maj til pastor Steen Sunesen, Kalmargade 37,
st. th.. 8200 Aarhus N. TIf. 8610 8348

30

Priser for maltider:

MOTZENMA ..o
Frokost.............
1\ o e T RSO
Konventsafgift

Drikkevarer kan kobes. Kaffe 10 kr. Anmeldelse til maltider er bindende.

Kirkelig Sommerlejr 2007

Lordag den 14. - lordag den 21. juli
Sundeved-Centret, Stenderup Kirkebakke 4, Nybol, 6400
Senderborg,

Kirkelig Sommerlejr 2007 tager arven op efter Kirkelig Familielejr, som den har vearet
afholdt fra 1974 og nzsten hvert dr frem til 2005. Sundeved-Centret rader over egen
kirke, et antal storre og mindre rum til indkvartering samt en stor lejrplads til telte og
campingvogne.

Lejrugens program

Lordag den 14. juli: Ankomst til lejren inden kl. 16. Lejren begynder officielt med
vesper 1 kirken kI. 17.20.

Sendag den 15. juli: KI. 10.00 Hojmesse 1 kirken.

Mandag den 16. juli: Bibeltime ved

Tirsdag den 17. juli: Bibeltime ved

Onsdag den 18. juli: Efter morgenmaden udflugt til bl.a. Skamlingsbanken. Retur inden
vesper.

Torsdag den 19. juli: Bibeltime ved

Fredag den  20. juli: Bibeltime ved

Lordag den 21. juli: Vakning kl. 6.45, hojmesse kl. 7.30, derefter flaghejsning,
morgenmad og afrejse inden middag.

Pris: Lejen af Sundeved Centret koster kr. 12.030, hvortil hver enkelt deltager over 14 ar
bidrager ligeligt og born derunder med halvdelen. Dertil kommer forplejningen, som vi
hiber, kan klares for ca. 300 kr. pr. voksen person, 150 kr. pr. barn under 14. Der tages
dog forbehold for evt. ekstra omkostninger. Deltagelse 1 hele lejren vil med et
deltagerantal pa 30 voksne koste rundt regnet 700 kr.

Narmere oplysninger og tilmelding ved henvendelse til

Henrik Ertner Rasmussen, tlf. 4444 1313 (kontor)/4444 2040 (privat)/4025 7313
(mobil), e-mail: herfwdancu.dk. Sidste frist for tilmelding: 11. juni 2007 med
motgenposten.

31



Formand
Pastor em. Olav Fog, ].P. Sorensens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg. TIf. 8653 8008.

Ovrige bestyrelsesmedlemmer
Specialkonsulent, cand. jur. Chr. Ankerst]erne Ronneberg, nestformand, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg, tif. 3645 8404
Pastor Steen Sunesen, forretningsforer. Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N. tlIf. 86108348,
E-post: steen.sunesen (@stofanet.dk
Cand. theol. René Moller Yde, bladekspeditionen, Dr. Holsts Vej 46, st. 235, 8230
Abyhoj, tlf. 8625 9046
Generalsekretzr, pastor Henrik Ertner Rasmussen, Kostskolevej 6, 2880 Bagsvaerd. 4444 2040
Cand. scient et stud. theol. Poul Steenberg, Blegdamsvej 74 A, 4. tv., 21 00 Kbh O, tIf.
3535 3016.

Bankforbindelse
BG-BANK, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tIf. 8653 8008

Redaktionsudvalg
Sogneprast Peter Osterby-Jorgensen, Galtrup prastegard, 7950 Erslev, tlf. 9774 1076

Abonnement & medlemskab

~ Reformatio koster 175~ kr. arligt i abonnement og lober indtil det opsiges
skriftligt. For pensionister koster det kr. 150.
Medlemskab af FKF incl. dbn. 275 kr. atligt., for pensionister 200~ kr.
Adressexndringer til forretningsforeren.

RE-FORMATIO's Forlag
Pastor em. Olav Fog, J. P. Sorensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tlf. 8653 8008. E-post:
Olavfog@tele2adsl.dk

Redaktionelt Kristus er OpStandenl. ... 2
Prediken: Peter Osterby-Jorgensen: Nu kom der bud fra englekor ..o 3
Henrik Ertner Rasmussen: Kristenforfolgelse —levende nutid ..o 7
Tilbud fra: fOLIaget wammmmmmmsrmmiimmm s oissatsiisesiimssrorintoos 11
Roald Flemestad: Den loyale oprorer. Om Joseph Ratzinger/Benedikt XVL................ 11
Last: Peter Osterby-Jorgensen: . . . i dette dit hus . . . v. Hartvig Wagner ..., 18
Dryp: Islam — et tOtalitRIT SYSTEM vttt s 19
Lzst: Monica Papazu: I Guds klare solskin , v. Olav FOg.....ovniiiiiiiiciiin 20
Dryp: Det pragtige forfald ... s 28
Liturgi: René Yde: Agnus Dei i messen ......oo.ooeveue .28
Bekendtgorelser: Landskonvent 2007 ... 30

Bekendtg(arelser KJrl\ehg sommétlejr 200 oo 31

32



