RE-FORMATIO

Meddelelser om Kirkelig Fornyelse 1 Danmark
ISSN 0903-6113

Fra festmessen ved landskonvent 2006 i Sct. Pauls
kirke 1 Aarhus kort for udgangsprocession

November 2006. Nr. 3



Redaktionelt

Naturvidenskab og tro.

I dette nummer fokuseres der pa naturvidenskab og tro. Det sker ved at bringe to
af foredragene ved vort landskonvent i ar i Skt. Pauls kirke i Aarhus.

Nir et kirkeligt foretagende som Kirkelig Fornyelse sztter sidanne sporgsmal pa
dagsordenen, skyldes det hojkirkelighedens optagethed af Guds skabte verden, af
menneskene og deres skabte verden, det, vi kalder kulturen. Derfor har vi, si lenge
jeg kan huske, altid sat kulturarrangementer pa programmet. Hvis det ikke sker i
2007, skyldes det ikke ndret teologi, men rent praktiske forhold

Vi ensker at vere tro mod kirkens apostolske tro, ja, men vi vil ogsa vare tro mod
Guds skabte verden. Hvordan forenes disse tilsyneladende uforenelige storrelser?
Det er det, der er sporgsmilet, og det er det, der optager os. Men under denne
optagethed er der en konstans, som ikke star til at 2zndre: Guds dbenbaring i Jesus
Kristus, som manifesterer sig i kirkens apostolske tro. Vi prisgiver ikke sandheden
for at vinde letkobte sejre. Heri adskiller vi os fra sa mange andre i vor tid: vi opgi-
ver ikke det konstante for at tazkkes tiden.

Videnskab og kitke har altid hert sammen, for sandhed og karlighed horer
sammen. Ganske vist var der videnskab, for der var kirke, men kirken har lige fra
begyndelsen ikke stdet i principiel modsztning til videnskaben — tvaertimod.

Det var egentlig forst med renzssancen, ja nogle mener allerede i middelalderen, da
Platons filosofi blev udskiftet med Aristoteles’ som ancilla theologiae (teologiens
tjenerinde), at grunden blev lagt til en modsztning. Det var forst, da man med
Aristoteles begyndte at legge vaegt pd fznomenerne i stedet for idéerne, at
fenomenverdenen mere og mere udskiltes og blev selvstendiggjort, ja blev til den
egentlige virkelighed, at der opstod mulighed for konflikt mellem videnskab og
teologi. Det var en konflikt, som i lebet af 1800-tallet forst og fremmest udkrystal-
liserede sig mellem naturvidenskaben, der representerede den empiriske virkelig-
hed, og teologien, der var bundet til dbenbaringen. Hvad nu, hvis videnskaben
pastar, at liv er opstéet af sig selv, og de biologiske individer blot har udviklet sig af
sig selv, mens Bibelen derimod pastar, at de er skabt af Gud hver “efter sin art”?
Hvem har ret? Kan det afgores naturvidenskabeligt? Kan der bygges bro mellem
de to opfattelser — f. eks gennem Intelligent design”? '

66

Det mener Poul Steenberg ikke, at der kan. Han er kemiker og teolog og star fast
pa evolutionen, idet han under henvisning til den store engelske teolog John Henry
Newman mener, at den kan forsvares teologisk.. Han afviser saledes, at fznomenet
“Intelligent Design” er et paradigme, der kan bruges af naturvidenskaben. Religiost
kan det bruges, men si er det ikke lengere videnskab — pastar han.

Jeg selv har leveret et bidrag, som ikke omhandler evolution contra skabelse, men
hvor vidt videnskaben i sig selv som videnskab er religiost neutral. Det mener jeg
ikke, at den er, selv om den gerne vil fremtrade sadan. Religiositet er et grundvilkar
i den menneskelige tilverelse, og her kan videnskaben, som fremfores af menne-
sker, ikke holde sig udenfor, havder jeg. Ja, ja. det er altsammen sporgsmil, som
bestemt ikke er ferdigdebatterede.

Men sa bringer vi ogsa alt det andet, som horer med i Re-formatio. Der er en prz-
diken af Peter Osterby-Jorgensen, der er nekrologer over to af vore gamle fzller i
hojkirkeligheden: Erich Alshauge og Johannes Nielsen, og der er en fortszttelse af
René Ydes gennemgang af messens ordinarium, denne gang trosbekendelsen,
credo. Der er ogsé en aktuel artikel om det, som alle taler om: muhamedanismen.
Endelig er der si et par aktuelle dryp og bekendtgorelser.

God fornojelse med lzesningen!

Prediken

Hil dig, hellige moder, som fodte
en konge til verden

Tale af Peter Osterby-Jorgensen i Vor Frue Kirke i Silkeborg for pastor Martin Knudsens forste
[festlige messe i sit hjemsogn, den 5. angust 2006.

Denne dag er i dobbelt forstand en Maria-dag. For det forste, fordi den er en
lordag, og i den vesterlandske kirke har lordag i arhundreder vaeret Jomfru Marias
serlige ugedag, og for det andet, fordi den er den 5. august, mindedagen for
indvielsen af den ®ldste Maria-kirke i Rom, kirken Santa Maria Maggiore.

P4 andre mindedage for kirkevielser leeses den szrlige kirkevielsesmesse; men pa
mindedagen i dag leses den Guds Moder-messe, der ogsa lxses, nar en almindelig

67




lordag helliges mindet om Jomfru Maria — messen med det smukke indgangsvers af
den oldkirkelige digter Sedulius: ”Salve, sancta Parens — Hil dig, hellige moder, /
som fodte en konge til verden, / ham, der rider for Himmel og jord / til evige
tider.”

Santa Maria Maggiore. Efter den er utallige kirker blevet viet til Jomfru Maria, hvad
enten navnet Maria indgar i kirkens navn, eller den hedder Vor Frue Kirke — eller
Liebfrauenkirche pa tysk, Our Lady pa engelsk eller Notre Dame pa fransk. Det er
et meget narliggende navn for en kirke, for det, som en kristen kirke er et tempel
for, er jo netop det, som Jomfru Maria blev et tempel for, da Herrens engel bragte
hende det glade budskab, og hun undfangede ved Helligainden.

Da blev hun et tempel for Gud Faders gerning — i Sennen Jesus Kristus — ved
Helligdinden. For det var Gud Faders gerning, der skete, da Guds Sen blev
Menneskeson, da Ordet blev kod og tog bolig iblandt os — og altsa ferst tog bolig i
Jomfru Marias modetliv. Og denne Gud Faders gerning skete som bekendt ved
Helliginden: som vi bekender, at Jesus Kristus blev undfanget ved Helliginden og
fodt af Jomfru Maria.

Som Jomfru Maria var det, sidan er enhver kirke et tempel for Gud Faders gerning
— i Sennen Jesus Kristus — ved Helliginden. Det, som begyndte i Jomfru Marias
moderskod, det fortsetter blandt os i vore kirkehuse, nir Guds Ord bliver
forkyndt, nar de hellige sakramenter bliver forvaltet, nar lovsang og ben stiger mod
Himlen.

Derfor er det sa narliggende at kalde en kirke med Jomfru Marias navn: Sankt
Marie Kirke eller Vor Frue Kitke.

Men vi kan ikke tale om det, der sker i en kirke, uden at tale om prasten og hans
geneste. Der er brug for en prast tl at forkynde Guds Ord og forvalte de hellige
sakramenter og til at lede og leegge rost til menighedens bon og lovsang. Begge dele
er prasten ordineret til.

I dag er det pa en sarlig mide praesten og hans tjeneste, der optager os, fordi vi er
samlet med den nyordinerede praest Martin Knudsen ved hans forste festlige messe
i hans hjemsogn. Sddan en dag er en stor dag bide for den unge prast og for den
menighed, han er udgaet fra.

Kare Martin. Som ganske ung mand horte du Gud kalde, og du adled Hans kald,
selv om du vidste, at det snart skulle fore dig langt bort fra din danske hjemegn, og
selv.om du ikke kunne vide, om du nogen sinde igen skulle fa fast bopzl i dit
faedreland. Det sidste véd du jo heller ikke endnu. Den, der adlyder Guds kald, kan
aldrig vide, hvor han vil blive fort hen; ja, vor Herre Jesus Kristus sagde jo endda
tl apostlenes forstemand, den hellige Peter: ”Nar du bliver gammel, skal du

68

strekke dine arme ud, og en anden skal binde op om dig og fore dig hen, hvor du
ikke vil.”. Hen, hvor du ikke vil ...

Nu er du, Martin, kommet sa vidt, at du har faet prastetjenesten betroet og palagt.
Ja, bade betroet og palagt, for sidan er det vist altid med en opgave og i hvert fald,
nir opgaven er prastetjenesten: Den fir man pa én gang betroet som en dyrebar
skat, og man fir den pélagt som den mest alvorlige og krevende pligt.

Praestegerningen er et merkeligt arbejde. Dens resultat kan og skal nemlig aldrig
kun gores op pa jorden. Prastegerningen sigter mod Himlen; selv om den selvfol-
gelig ogsé har synlige virkninger pa jorden: uden prastegerning ingen jordisk kirke
og menighed. Men det jordiske kirke- og kristenliv har jo aldrig kun sin egen
fortszettelse som mal; nej, der er et mal i Himlen og forst dér kan prastegerningens
resultat gores op.

Derved adskiller prastegerningen sig helt fra alt andet arbejde. I alt andet arbejde
jager vi efter resultater; det gzlder om indtjening; der skal hele tiden udvikles og
effektiviseres. Derfor skal resultaterne kunne madles og gerne gores op 1 penge, sa
man pa den baggrund kan valge naste skridt med omhu. Eller sagt med ét andet
ord: Det gaelder om at fi succes ...!

Den mentalitet kan ogsa let brede sig til det kirkelige omrade i vor tid, og jeg tror,
at det er nogenlunde det samme uanset, hvilket kirkesamfund vi taler om. Sa skal
der laves noget, der vakker opmarksomhed, hele tiden skal der szttes noget nyt i
scene; og der breder sig let den tankegang, der altid giver noget nyt og uprovet
fortrin frem for det provede og velkendte. Sd kan przsten godt opgive at ville
hellige sig sine traditionelle opgaver: Han skal vare tusindkunstner, iverksatter,
entertainer og mere af samme slags.

Men det er ikke derfor, en mand underkaster sig store personlige afsavn,
gennemgir en drelang uddannelse og modtager hellig indvielse! Og si vil det for
ovrigt snart vise sig, at hvor prasten ikke kan fa lov til bare at vaere preast, der vil
menigheden ogsd snart hore op med at vaere menighed, vere del af den kristne
kirke pa jord.

En gang i 1930’erne var der en grundtvigsk legmand i Den Danske Kirke, der
skrev nogle meget velbetenkte ord om prastens tjeneste. Jeg vil gerne trekke de
ord frem her i dag: ”Nar vi andre falder sammen i udmattelse og neppe har kraefter
til et Fadervor, eller nir vi indtotres i utilfredshed og lader den spzrre os vejen til
Gud, da mi vi vaere glade ved, at der er et hjem i sognet, som holder forbindelsen
vedlige med Gud dag og nat, ikke blot for sig selv, men for alle os andre. Lad os se
venligt til prestegarden, nar vi en aften sent ser, at der brender lys i prastens stue.”

69



De ord handler om den del af prastens tjeneste, hvor man allermindst kan gore et
resultat op: De handler om prastens bon og forben. Kare Martin! Jeg véd, at du
opfatter prastens bon og forben som det mest centrale i din prastetjeneste —
udtrykt 1 den daglige fejring af den hellige messe og i den stadige lesning af
tidebonnerne, breviaret. Dermed holder du forbindelsen vedlige med Gud, ikke
bare for dig selv, men for alle. Eller som det hedder om vor ben i en dansk salme:
den ”... stige op til Gud ilen / for Hans godhed at nedkalde / over os og over
alle!”

Det siger jeg 1 dag ikke kun for Martins skyld, men ogsa for at minde alle, som i
dag er her til stede, om, hvad man ma forvente af en prest, og hvad man ikke skal
prove at spende ham for.

Til sidst vil jeg gerne minde om noget, som jeg anser for yderst vigtigt i vor tid:
Troskab mod det, vi har faet overleveret. Apostlen Judas formaner os til at kempe
for den tro, som én gang for alle er overdraget de hellige (Judas 3). Og Apostlen
Paulus formaner os til at holde fast ved evangeliet og ved det ord, hvormed han
forkyndte os evangeliet (1. Kor. 15,2). Der er altsd ord, som ma gives videre fra
den ene generation til den anden — uden at @ndres, om man si nok si meget
mener, at zzndringen er en forbedring. Dette gzlder ordene i Den Hellige Skrift og
i de gamle formuleringer af den kristne tro; men det gzlder ogsi ordene ved
forvaltningen af sakramenterne og i det hele taget ordene i liturgien.

Hver gang troskaben mod det, vi har fiet overleveret, er blevet fornyet, si er hele
Kirken blevet fornyet. Det viser kirkehistorien. En fornyelse af Kirken er altid
pikrevet; men den sker altid ved, at Kirken bliver kaldt tilbage til det overleverede,
aldrig ved, at menneskelig foretagsomhed indferer det ene og det andet nye i
Kirkens og menighedernes liv. En xgte indsats for Kirkens virkelige fornyelse kan
godt minde om det, der fortzlles om patriatken Isak, Abrahams sen: Han gravede
pa ny de bronde, som hans far havde ladet grave, men som filistrene havde kastet
til (1. Mose 26,18).

Kirke- og kristenliv i dag ma ese af de samme kilder og bronde, som kirke- og
kristenliv altid har ost af. Ved at ose af de kilder kunne mennesker blive menighed
og give Kirken skikkelse gennem de mange arhundreder, der svandt; ja, kun ved at
ose af de kilder blev helgenerne helgener, bide dem, vi kender navn pa, og de
utallige, som vi fejrer pa Alle Helgens Dag.

Og lad os si her, 1 en Vor Frue Kirke, slutte med at minde hverandre om, at
centrum i alt, hvad vi som Kirke og som kristne har med at gore, er Ham, som
Jomfru Maria bar ind i verden: Jesus Kristus, Guds Sen og vor Herre — som det
ogsa siges i messens indgangsvers: ”Hil dig, hellige moder, / som fodte en konge til
verden, / ham, der rader for Himmel og jord / til evige tider.”

70

Keare kristne! Pa denne dag kan vi kun enske hverandre til lykke med den nye
praest 1 Guds kirke og menighed. Mitte mange vide at skenne pa ham og hans
tjeneste; og lad os huske at takke Gud for ham — og at bede for ham og for hans
tjeneste!

Og kare Martin! Hjerteligt til lykke med din prastevielse! Gud give dig nide, Iykke,
velsignelse, gode rad og styrke, at du som en tro Kirkens son ma kunne tage den
opgave op, som du har fiet betroet og palagt, og at du ma bevare troen, stride den
gode strid og fuldfere lobet, og at hyrden over alle hyrder, nar Han abenbares, ma
give ogsa dig herlighedens uvisnelige sejrskrans.

Sa fremad da i Jesu Navn. Amen.

Dryp

Hvem i kirken er kompetent til at uddele kompetencer?

Man har set sig nodsaget til — formodentlig pa grund af kommunalreformen - at
nedsztte en kommission, der skal endevende hele kirkens struktur. Det hat fort til
en Betenkning nr. 1477, hvor man tager sognets, provstiets og stiftets forhold op til
overvejelse.

En ting man legger meget vagt pa er sporgsmilet om “kompetence” og “kompe-
tencefordeling”. 1 forvejen har man lenge debatteret sporgsmalet om “ledelse”.
Hvem skal lede hvem? En ministeriel embedsmand har meget klogt foresliet, at det
skal vere presten, der leder. Alligevel skrives der i betznkningen: ”Sognets eller
kirkedistriktets kirkelige og administrative anliggender styres af menighedsradet,
medmindre andet er serligt hjemlet 1 lovgivningen”. Hermed tydeliggores det,
hedder det videre i betenkningen, at valgte medlemmer og prast(er) er forpligtet til
at samvirke om det kirkelige liv i sognet. Betznkningen praciserer ogsia menigheds-
ridslovens § 37 om prastens uafthengighed af menighedsradet.

Ja ja, det er meget godt alt sammen, men sporgsmalet om ledelse og om kompe-
tence er nu afgjort en gang for alle, nemlig da vor Herre Jesus Kristus udvalgte sine
12 apostle og overdrog dem sin egen myndighed til at lede hjorden. Kompetencen
ligger i overdragelsen: “Som Faderen har udsendt mig, sender jeg ogsa jer” Johs.
20,21. Hvornar har menighedsridsmedlemmer fiet overdraget denne kompetence.?
Hvornir er de blevet ordinerede? Et valg, udfert af mennesker, som ikke har nogen
kompetence, giver ikke kompetence — undtagen hvor man er bidt af demokrati-

71



tanken. Hvor den hersker, behoves ingen kompetence. Der kan man gore, som man
lyster.

Men hvornar har Gud givet folketing/ministerium kompetence til at uddele kompe-
tencer pa hans vegne?

Teologi

Intelligent Design

Af Poul Steenberg

“I believe in design because I believe in God, not in a God because 1 see design.”
Sztningen er sagt af John Henry Newman (1801-1890), den for hojkirkelige sa
kendte anglikanske teolog der levede samtidig med Darwin og andre fremtreedende
naturvidenskabsmand i England. Det bemaerkelsesvzardige i at sige som Newman
forstas forst, nar man ved, hvor udbredt det modsatte synspunkt var i samtiden.
William Paley havde i begyndelsen af 1800 tallet udgivet bogen: Natural Theology .
Dens tanker blev meget udbredte, og hans beromte ur-analogi (hvis du finder et ur
pa heden, vil du sige dig selv, at det er ikke blevet til af sig selv, men der har veret
en urmager, der har skabt uret) vandt hurtigt folkelig opbakning.

Folkene bag ID forstar ikke ID som natutlig teologi, men som naturvidenskab,

sidan som det videnskabelige samfund betragter evolutionsteorien. Er de begge
naturvidenskabelige teorier? Er kreationismen?

ID er i den nuvarende form opstaet i USA, hvor der er mange kreationister, helt
op til 45% af befolkningen er tilhzzngere af at tage skabelsesberetningen bogstave-
ligt og som den eneste rigtige forklaring pa de levende dyrs og planters tilstede-
varelse. Kreationisterne vil gerne gore det hele til en diskussion for og imod Dar-
win. Det er at give dem for let spil. Charles Darwin vil uden tvivl optreede pa en
top-ti liste over store fremtradende forskere. Hans banebrydende bog _Arfernes
Oprindelse udkom 1 1859. Ideen, om at planter og dyr havde udviklet sig gennem
tiden, var ikke ny, allerede Darwins bedstefar havde haft denne ide. Det nye var, at
Darwin foreslog en mekanisme for denne udvikling, nemlig selektion, udvzlgelse.
Neasten alle med en naturvidenskabelig baggrund vil i dag sige, at tiden har givet

72

ham ret. Men hvis man vil nejes med at vise, hvad der er af fejl og mangler i
Darwins arbejde, far man for let spil og udviser ikke forstielse for, at han var
begrenset af sin tids viden.

Genetikken eller arvelighedsleren var pa Darwins tid ikke et fag. Der var ingen
viden om arsagerne til de variationer, forskelle, mellem forskellige individer, som er
forudsztning for, at der kan ske en udvzlgelse. Darwin vidste, at der var mangler
her. Palzontologien, videnskaben om uddede dyr og planter, var heller ikke
kommet langt. Den byggede forst og fremmest pd studiet af fossiler, levninger,
forst og fremmest forsteninger af tidligere tiders dyr og planter. Der var store
huller i de udviklingslinjer, man segte at opstille. Det er derfor, at man taler om
’the missing link”, det manglende led mellem aber og mennesker. For en kemiker
er det naesten ikke til at fatte, men fysikere og kemikere pa Darwins tid havde heller
ikke tro pa atomers virkelige eksistens. De blev blot betragtet som bekvemme bille-
der uden hold i virkeligheden!

Der er unagtelig sket meget siden da. Gregor Mendels arvelighedslove blev genop-
daget i 1900, og der begyndte at komme styr pi genetikken med viden om
kromosomer og mutationer. Forbindelsen til kemien kom pa plads med
beskrivelsen af DNA’s struktur, dobbelthelixen i 1953. Nu kortlegges de samlede
arveanleg hos mennesker, dyr og planter i stadigt stigende tempo. Kortlegningen
bygger pa kemi, og arveanleggene beskrives kemisk. Der er i dag en kemisk
beskrivelse af kromosomer og mutationer. Dermed forstar vi de variatoner, som
er nodvendige for, at der kan ske en udvikling. Kortlegningen af arveanleg har
ogsa vist slegtskabet mellem alle levende organismer. Der kan i dag legges
udviklingslinier alene pa grundlag af viden om arveanleggene. Disse udviklings-
linier passer godt sammen med dem, som palzontologien finder frem dl. Palzon-
tologien har selvfolgeligt gjort store fremskridt. Man kan altid past4, at the missing
link mellem aber og mennesker mangler. Men der er unzgtelig fundet overordent-
lig mange mellemformer, og vi lzeser dagligt derom i aviserne. Geologien er ogsa
naet langt. P4 Darwins tid var der ingen solid viden om jordens alder. Geologerne
havde nok grund til ikke at tro pa en tidsregning efter Bibelens slegtstavler, hvilket
giver en alder pa ca. 6000 ar. Men det krever viden om radioaktive isotoper at
fastlegge jordens alder til 4,5 milliard ar. Ingen ved pracist hvor lenge der har
varet liv pa jorden, men blandt fagfolk er der enighed om, at det rekker i hvert
fald tre milliarder ar tilbage.

Det vigtigste trek i videnskabens udvikling siden Darwin er, at de forskellige fag
hznger sammen, den samlede naturvidenskab omfatter bl.a. biologi, geologi, kemi,
fysik og astronomi. Udfra disse fagomrader kan vi tegne et samlet billede af vor
natur. Der er omrader der er bedre undersogt end andre og dermed resultater, der
er mere palidelige end andre resultater, sadan vil det altid vere. Der er omrader, der

73




er hvide pletter pa landkortet, og vor naturvidenskabelige viden er altid en
forelobig viden; vi kan jo gore nye opdagelser 1 morgen. Men dette berettiger ikke
til at relativere naturvidenskabens resultater pa en made, sia vi siger, at den
bestemte made at lzse Bibelen pa, der giver en datering af jordens alder, er lige sa
god som en naturvidenskabelig datering. Evolutionsteorien er baseret pd et uhyre
antal kendsgerninger inden for mange fagomrider og er derfor ikke blot en teori
blandt mange andre teorier. Utallige er de, der gennem snart 150 ér har forsogt at
falsificere teorien, forelobig uden held. Hvis fronterne skal trekkes op, kan man
sige, at dersom vi siger nej til jordens alder pa 4,5 milliard 4r og i stedet valger
beregninger baseret pa Bibelen, ma man sige nej til fysikken. Hvis man siger nej til
DNA, kromosomer og mutationer, ma man sige nej til kemien. Hvis man siger nej
til, at der har varet og er evolution eller udvikling, ma man sige nej til hele
naturvidenskaben inklusiv moderne legevidenskab, har man lyst tl det? Er det
klogt? Er det ikke, som Luther skrev et sted, at fornuften er Guds gave. Jeg gor
mig til talsmand for en naturvidenskab, der er baseret pd det, vi kan eftervise
empirisk, og det, vi kan begrunde rationelt. Dermed siger jeg naturligvis ikke, at der
ikke er andet, men det andet lader sig ikke underkaste empiriske undersogelser og
horer derfor ikke hjemme i naturvidenskaben. I denne forstand er der ikke plads til
Gud 1 naturvidenskaben. Men det ville vare trist for os, hvis Guds nzrver skulle
bero p4, om der kunne tildeles Gud et territorium inden for naturvidenskaben.

Det forekommer mig, at vaere ID folkenes arinde netop at give blads til, om ikke
Gud, for de er ikke kreationister, men en intelligent designer, der har designet det i
biologien, som er komplekst — si komplekst at det er irreducibelt komplekst
(analogien til en musefzlde). Denne designer kan vi ikke sige noget om, vi kan kun
se, at nar vi gar videnskabeligt til vaerks, at der er biologiske systemer der er
designede, det ”melder sig af sig selv. Den er en uvilkétlig ide”.! Er der forbindelse
mellem kreationister og ID? Larebogen af Chatles Thaxton: Of Pandas and Pegple:
The Central Question of Biological Origins (1989) viser denne forbindelse. Den vil
forklare, at livet ikke kan forklares ad natutlig vej, den accepterer mikroevolution,
men ikke nye arter inden for makroevolution. Giraffens hals kan ikke vzere opstaet
af evolution. Forfatteren havde anvendt “creationism/creatio science” oprindeligt,
men 150 gange udskiftet det med ID 15 ar senere.

William B. Dembski er forende teoretiker indenfor 1D og siger, “ID is 3 things: a
science research program that investigates the effects of intelligent causes; an
intellectual movement that challenges Darwinism and its naturalistic legacy; and a

1 Jakob Wolf: Rosens Rab p.112
74

way of understanding divine action.”? ID vil ikke fremstd som en religios
bevagelse pga. “Fist Amendment”, der kraver adskillelse af religion og den
statslige uddannelse og forskning i USA. ”ID is simply the science of design
detection how to recognize patterns arranged by an intelligent cause for a
purpose”. Normalt er designeren et kropsligt vasen i tid og rum, Gud er efter
almindelig opfattelse en andelig virkelighed ubundet af tid og rum; det skel ser ID
folkene ikke.

Historisk er det Philip E. Johnson (jurist) der i 1991 udgav: Darvin on Trial. Han
samlede efterfolgende en kreds af ID tilhangere bl.a. Michael Behe og William
Dempski. De er enige om, at naturalisme ikke er nok til at forklare videnskab, de
vil finde Guds spor objektivt gennem naturvidenskaben. De vil anbringe en kile
(Wedge Strategy) mellem videnskabelig empirisme og naturalistiske forklaringer.
Denne The Wedge Strategy (1999) har som mal: 1. bekempe videnskabelig
materialisme og dens folger, 2. teistisk forstaelse af natur og mennesker. En religios
bevagelse? Dommen fra Dover i Philadelphia 20.dec 2005 siger, at ID er arvtager
fra skabelsesvidenskaben (kreationismen). Designkategotien er som en universal-
nogle til forklaring pa alle komplekse fznomener: universets oprindelse, livets
tilblivelse, vira, bakteriemotorer, homo sapiens. Man kan med andre ord ”forklare”
alt med ID teorien. Alle de steder, hvor vi ikke har en simpel fysisk forklaring, kan
vi bruge Gud/designeren til at “forklare” oprindelsen. Husk, de forstir sig selv
som naturvidenskabsmand! Man kunne kalde det en ”Gud-i-hullerne-teori”; eller
et argument fra uvidenhed.

Hvad vi for troede var Guds indgriben, kan nu forklares med naturvidenskab: Vital
kraft, planeters baner o.a. Hvor lenge kan kristendommen holde til, at man siger:
dette kan ikke forklares uden Gud, hvorefter naturvidenskabsmand, miske efter
mange ar, forklarer det af rent mekaniske arsager. Bliver budskabets trovardighed
ikke undergravet?

Er det sadan, at den guddommelige indgriben skal vare af ikke-natutlig art, kan
Gud ikke ogsa virke gennem de natutlove, som er en konsekvens af Skabelsen.
Gud kunne indgive skabervzrket potentialer, sidan at det skabte har plads og
raderum til selvudvikling. Maske kunne vi kalde det et eksperiment af stov og and.

Indledningen var ord af Newman, og jeg vil i det folgende bringe brudstykker?, der
viser, at Newman formodentlig som den forste katolik, forméede at forene klassisk

2 William A. Dembski: Intelligent Design: The Bridge Between Science & Theology

3 Hvor ikke andet er angivet er de oversatte brudstykker fra Olaf Pedersen:

Naturerkendelse og Theologi
75



kristendom med en moderne naturvidenskabelig forstielse af den skabte verden.
Dette for at vise, at det ikke kun er liberale teologer eller moderne teologer, eller
hvilket skzldsord man end matte bruge, der i det mindste forsoger at forene disse
to storrelser. Newman var en lerd mand, der havde agtelse for den fremspirende
naturvidenskab, si at han kan acceptere bide den lange tidsskala og naturens
gradvise udvikling. 1 1868 skriver Newman til Canon Walker i Scarborough i
anledning af et par nyudkomne skrifter rettede mod evolutionsteorien, at
“det forekommer mig ikke at vzre konsekvent at benzgte skabelsen, fordi
Skaberen for millioner af ar siden gav love for materien(...), love som gradvist
vilde opbygge den i dens nuvarende dele. Vi benzgter eller begrenser ikke
Skaberen, fordi vi hzvder, at Han har skabt den selvvirkende menneskelige
bevidsthed, der nzsten har en skabende evne. Meget mindre benzgter eller
begrenser vi Hans magt ved at antage, at Han gav materien sidanne love, som
ved deres blinde folgagtighed gennem utallige tidsaldre formede og konstrue-
rede verden, som vi ser den”(...)

”Hvis Mr. Darwin pa dette eller hint sted i sin teori kommer i kollision med
den abenbarede sandhed, er det en anden sag — men jeg indser ikke, at
princippet for udviklingen, eller hvad jeg har kaldt konstruktionen, gor det.
Hvad angir den guddommelige plan, er det sa ikke et eksempel pa ufattelig og
vidunderlig visdom og plan for millioner af r siden at have givet materien
visse love, som 1 lebet af disse tidsaldre sikkert og pracist har frembragt de
virkninger, Han fra forste fzerd planlagde. Mr. Darwins teori behover altsa ikke
at vere atheistisk, hvad enten den er sand eller ikke; den kan simpelthen antyde
en mere udvidet ide om Guds forsyn og klogt.”
I anledning af, at Darwin havde afsliet at modtage en zresdoktorgrad i Oxford,
skrev Newman 1 1870 til sin gamle anglikanske ven fra Oxfordbevzgelsens dage,
Edward Pusey, at
jeg er ikke enig med Darwins bog. Jeg betragter den som fortaler for den teori,
at det forplantningsprincip, som vi er vant til at tro begynder med Adam og med
patriarkerne, for de primitive arter begyndte med en eller anden fzlles forfader
millioner af ar tidligere. (1) Strider dette mod den inspirerede teksts tydelige
lere? Hvis det er tilfzldet, er han talsmand for en anti-kristelig teori. Men for
mit eget vedkommende — og jeg kan tage fejl — kan jeg ikke se, at det gor. (2)
Strider det mod theismen (hvis vi ser bort fra dbenbaringen) — jeg kan ikke se,
hvordan det kan vare tilfzldet. Ellers er ogsi nedstamningen fra Adam i strid
med theismen. Hvis vi forudsatter en almagtig agent og i det hele taget kan tale
om sekundazre arsager, kan jeg ikke se, hvorfor rzkken ikke skulde have varet
millioner af dr lige si vel som nogle tusinde. Det forste sporgsmil er mere
alvorligt: Modsiger Skriften teorien? Blev Adam ikke taget umiddelbart fra
jordens stov? ”Alle kommer af stovet” — og dog var vi aldrig stov — vi kom fra

76

vore fzdre; hvorfor skulle det samme ikke vare tilfldet med Adam ? Jeg siger
ikke, at det er sadan; men hvis, som Skriften synes at sige, solen ikke gir rundt
om jorden, og jorden star stille, ved jeg ikke, hvorfor Adam behover at komme
umiddelbart ud af stovet — Formavit Dens hominem de limo terre — dvs. af hvad der
virkeligt var stov og mudder af naturen, for Han gjorde til, hvad det er - noget
levende. Men jeg kan tage fejl. Darwin siger ikke udtrykkeligt, at han er imod
religion. Jeg mener, at han fortjener en doktorgrad lige si vel som mange andre,
der har faet en”.
1 1876 udgav George Jackson Mivat bogen: Contemporary Evolution, der medforte
polemiske angreb 1 The Dublin Review fra W.G. Ward. Dette fik Newman til at
skrive til Mivat, at
“der er ingen, der ikke vil blive udsat for det skinsyge snzversyn hos dem, der
mener, at der i theologiske sporgsmil ikke kan vzre plads for bredere meninger,
resonnementer eller tanker. De, der for 300 ar siden ikke ville tillade Galilei at
resonnere, vil ikke i dag tillade nogen anden at gore det. For dem indeholder
fortiden ingen lzre for nutiden eller fremtiden; og deres opfattelse af troens
stabilitet bestar i ustandseligt at gentage fejltagelser, og derpa gentage tilbage-
kaldelser af dem.”
Skal vi forma at forene klassisk kristendom med moderne naturvidenskab, ma vi
forholde os til den naturvidenskab, som er pa bjerget, og som videnskabsmznd
efter bedste evne kan forelzgge os som sandheden om vor skabte natur og ikke en
pseudovidenskab som intelligent design. S jeg siger med Newman “I believe in
design because I believe in God, not in a God because I see design.”

Teologi

Er videnskaben religios neutral?
Af Olav Fog

Til besvarelse af dette sporgsmal ma vi forst finde ud af, hvad vi mener med ordet
videnskab. I sig selv er en sadan undersogelse ikke videnskab, men filosofi —
videnskabsfilosofi, erkendelsesteori eller som man siger i dag med et fint ord:
epistemologi. Enhver videnskabsmand ma stille sig selv det sporgsmil, og siledes
mé enhver videnskabsmand — bevidst eller ubevidst — begynde som filosof — og,
hvad der vil fremga af det folgende, begynde med at teenke religiost.

Dernzst mad vi finde ud af, hvad der menes med ordet “religios”. Det kan man
selvfelgelig mene er et religionsvidenskabeligt sporgsmal, som derfor ogsi kan

77



besvares religionsvidenskabeligt, herunder religionshistorisk, religionspsykologisk
og religionssociologisk. Men herved ma vi ogsi vere opmarksom p4, at selv disse
religionsvidenskabelige undersogelser grundlazggende er biret af religiose forud-
forstdelser, hvorfor selv disse videnskaber ikke kan vare neutrale.

Hermed er vi ovre i det sidste sporgsmil, som vi mi besvare: hvori bestar
neutralitet, og er neutralitet overhovedet mulig — eller onskverdig. Igen et
filosofisk spergsmal, som forudsatter en religios holdning.

Som det ses, ma jeg til besvarelse af det stillede sporgsmal vedkende mig en religios
forudforstaelse, og den er ganske klar: den er kristen. Det er den, fordi jeg selv er
et kristent menneske, men ogsi fordi jeg tilhorer den vesterlandske kristenhed,
som netop ud fra sin religiose forudforstielse har udviklet en videnskab, der har
bragt civilisationen sa utrolig langt i forhold til alle andre civilisationer og kulturer.

Ingen ikke-kristen civilisation eller kultur ville kunne prastere det samme som den
vesterlandske. Det skyldes den kristne skabelsestanke, som fastholder verden som
skabt, dvs. som verdslig, ikke-religios. Man kan altsa bruge verden og er ikke
begrenset af religiose tabus. Det skyldes tillige den kristne inkarnationstanke, som
befrier os fra at lave egne inkarnationer og guddommelige reservater i tilverelsen,
og det skyldes yderligere den kristne offertanke, som beftier os fra at opfinde
syndebukke og gore andre eller os selv tl ofre. Kort sagt: kristendommen befrier
mennesker til at leve et verdsligt og frit liv pa jorden i respekt for den skabte
verden og dens skabte orden og i tillid til, at frelsen har Gud sorget for gennem sin
son, Jesus Kristus, der gennem sin kirke er nervarende hos os med sit evige offer.
Men denne kristne civilisation kan kun bevares, sifremt vi i kristenheden fast-
holder troen pa den treenige Gud. Tabes troen, vil civilisationen forkroble, og
barbariet vinde indpas, netop fordi overtroen med dens utallige demoner sa vil
baste og binde mennesker — hvad der i tiden er mange tegn pa er ved at ske.

A. Videnskab.

Videnskaben er i selve sit vesen en undersogelse af bestemte problemer efter
bestemte metoder p4 bestemte omrader.

1. Bestemte problemer. Videnskaben er ikke en rodekasse. Den arbejder ikke
tilfzldigt med hvad som helst, men altid med foruddefinerede problemer

2. Bestemte metoder. Videnskaben arbejder ikke efter bedste indfald, men altid
efter foruddefinerede metoder

3. Bestemte omrader. Tilverelsen som helhed kan ikke vare genstand for nogen
videnskab. Den enkelte videnskabs genstande er begrenset til bestemte
fagomrader, som er foruddefinerede.

78

Dette betyder, at videnskaben ikke kan beskzftige sig med sammenhangen eller
sammenhangene i den menneskelige verden som helhed. Det kan kun filosofien,
fordi den sporger om, hvordan de forskellige menneskelige virksomheder hznger
sammen. Men filosofi forstiet pd den méde er ikke videnskab, men netop filosofi.

Nir samfundslivet i dag ofte forstas helt uden forbindelse med moral og religion,
betyder det, at man mener, de moralske og religiose forestillinger kan erstattes af
videnskabelig indsigt. 1 stedet for det religiese sprog er det blevet det viden-
skabelige sprog, der skal styre organiseringen af samfundet. Men sporgsmalet er
nu, om videnskaben sa at sige har sit grundlag i sig selv, - eller er det en illusion at
gore den til stotte for alt andet, at gore videnskaben s4 at sige til en ny religion, der
begrunder alt andet.

I det 20. arhundrede har man forsogt at drage et skarpt skel mellem videnskab pa
den ene side og livsanskuelse, moral og religion pa den anden side. Det er sket
gennem den kreds af filosoffer i 20°erne, man kaldte Wienerkredsen, og hvis
filosofi er kendt under betegnelsen den logiske positivisme, bla. Ludwig
Witgenstein (1889-1951), Moritz Schlick (1892-1936) og Rudolf Carnap (1891-
1970).

Den yngre Witgenstein havde i sin Tractatus Logico-Philosophicus fra 1921 hzvdet,
at videnskaben ikke kan beskzftige sig med livsproblemerne. Meningsfuld tale m4
vere naturvidenskabelig tale, og folgelig har talen om “livsproblemerne” ikke
nogen mening. Vi erkender kun verden som en sum af sagforhold eller kends-
gerninger. Al anden tale ma til syvende og sidst ophzve sig selv som meningslos.
Det eneste, der ikke ophzves, er den videnskabelige tanke, som kan verificeres af
erfaringen .

Rudolf Carnap var mere nuanceret i sin kritik af metafysikken. Han nojedes ikke
med at afvise den som meningslos. I sit essay fra 1931 om ”Overvindelsen af
metafysikken gennem logisk analyse af sproget” hzvdede han, at metafysikken
ganske vist ikke har nogen teoretisk mening, d.v.s. den udtrykker ikke en
videnskabelig holdbar (verificerbar) erkendelse, men den har dog et indhold, idet
den udtrykker menneskets folelse og vilje. Carnaps kritik former sig da som en
undersogelse af, hvorfor metafysikken er opstiet og hvordan den vildleder
mennesket. Ingen religion, moral eller livsfilosofi kan siledes ifelge positivismen
indga i en videnskabelig erkendelse; de religiose, moralske og metafysiske
forestillinger er “ikke andet end folelse”, sidan som man ofte siger 1 dag, hvor
mange mennesker tenker positivistisk og antager, at der ikke kan gives anden form
for erkendelse af tilvaerelsen end den videnskabelige.

Denne “videnskabstro” har sikkert vundet si stor udbredelse, fordi mennesker i
vor tid har opdaget, hvilke enorme forbedringer af deres materielle livsvilkar, de

79



kan opna ved udviklingen af en teknik, der bygger pi den videnskabelige
erkendelse af lovene og strukturerne for de materielle forhold. Videnskaben har
kort sagt vist sig nyttig — den kan forbedre vort materielle liv.

Udviklingen i det 20. drhundredes videnskabsfilosofi har imidlertid formet sig som
et stadigt sterkere opger med den logiske positivisme og “videnskabstroen”, og det
er sket ud fra spergsmilet om, hvad videnskab er. Henri Bergson (1859-1941)
bestemmer videnskaben som en swrlig menneskelig aktivitet, hvorved et omride i
tilverelsen skilles ud fra helheden og betragtes som et lukket system. Han taler om
tiden eller varen (den tid, der varer eller forlober) er en forudsztning for
videnskaben, uden selv at vere en videnskabelig genstand. Det betyder, at der er et
vasentligt aspekt ved vor tilvarelse som helhed, der forsvinder for den videnska-

belige betragtning.

I fznomenologien - forst udformet af Edpmund Husser/ (12859 -1938), der hele sit liv
beskzftigede sig med det filosofiske grundlag for videnskaben, - moder positivis-
men szrlig sterk modstand. Han hzvder, at vi ma genfinde videnskabens
oprindelige mening i fornuften og matematikken, si vi kan bruge den efter sit
formal og drive videnskab som aktivitet ved siden af andre menneskelige aktiviteter
og ikke 1 stedet for dem.

En af de betydeligste filosoffer i nyere tid, som har veret med til at gendrive
positivismen er Kar/ Popper. Det gor han i sin bog “Forskningens Logik” fra 1934
og 1 nogle artikler, der er oversat til dansk under titlen ”Kritisk Rationalisme”
(1973). Popper er lige sa interesseret som positivisterne i at skelne den zgte
videnskab fra metafysikken eller pseudovidenskaben. P4 den anden side afviser han
deres pastand om, at en metafysik skulle afslore sig som falsk ved at vare
meningsles og ved ikke at kunne verificeres. Tvartimod har metafysiske anskuelser
ofte en stzrk indre sammenhang, der gor dem meningsfulde, og de kan som regel
altid verificeres. Pseudovidenskaben kan kun afslores, nir man kan tznke sig
eksperimentelle situationer eller observerede kendsgerninger, der kan afkrzfte den.
Den zgte videnskab hviler pa den konstante mulighed for at bliver gendrevet og
falsificeret. Skal en videnskabelig teori afproves, skal man derfor ikke blot soge at
fi den bekraftet — det er nzsten altid let nok - men man mi sege at fi den
afkreftet. Forskningen udvikler sig derfor i kraft af dristige idéer, som man kunne
have forventet var blevet gendrevet ved afprovningen, men som har vist sig endnu
ikke at vere blevet falsificeret. Videnskaben er i bestandig opbrud; man soger
bestandig efter det, som kan afvise og afkrazfte de teorier, man har opstillet.

Vi har set, hvordan en rxkke forskellige filosoffer har gjort opmarksom pa, at
videnskaben kun kan forstas ud fra den menneskelige praksis. Men ogsa forholdet
mellem videnskabsmandene indbyrdes spiller en afgorende rolle for videnskabens
udvikling. Det har den amerikanske videnskabshistoriker og filosof Thomas S. Kubn

80

e

w7 =

(f. 1922) gjort rede for i ”Videnskabens Revolutioner”, der udkom i 1962, oversat
til dansk 1 1973. Kuhn hzvder bla. at de store fremskridt i forskningen sker ved
brud, ved en revolution i det videnskabelige samfund sidan som ogsa understreget
af Popper. Efterhinden som normalvidenskaben alle anstrengelser til trods mi
opgive at lese et problem, vil man stadigt stzrkere kreeve et nyt paradigme til
losning af problemet. De etablerede videnskabsmands stzdighed bidrager altsa
selv til, at en videnskabelig revolution, der @ndrer paradigmerne, til sidst bliver en
nedvendighed. Det er dette konvents opgave at stille sporgsmilet, om ikke biolo-
gien i sin udvikling nu er kommet til det punkt, hvor evolutionsparadigmet ikke
lengere kan lese nogle eller de fleste af de problemer, som de biologiske data
fremkalder, dvs. om ikke evolutionsparadigmet tranger til en afleser. Her er
intelligent design-paradigmet en mulig afloser®.

I dag ma man sige, at den logiske positivisme i lobet af det 20. 4rh. har sejret, for si
vidt det lykkedes den at drive filosofi, etik og religion ud af videnskaben som
sadan. Men det ser ud til, at det, man drev ud af hovedderen, nu er ved at vende
tilbage ad bagdoren. Forst opdagede man, at videnskaben ikke kunne forstis uden
den menneskelige aktivitet og den livsverden, hvori den foregir. Derefter indsa
man, at videnskabsmandenes forhold til hinanden er et problem. Og sidst er
sporgsmalet om videnskabens rolle i det politiske samfund blevet rejst. Videnska-
berne synes saledes at have forudsztninger, som de ikke selv kan tale om i deres
eget fagsprog.> Er der tale om noget irrationelt i videnskaben?

* Der ma her gores opmarksom p4d, at der med Intelligent Design (ID) ikke menes et
religiost, evt. kristeligt - bibelsk dogme, som der undertiden er givet udtryk for sével af ID’s
egne tilh@ngere som af dets modstandere, men et sagligt — af selve de biologiske data
udledt — paradigme til losning af nogle ud fra evolutionsteorien uleselige problemer.

5 Her et par citater fra .Arthur Koestler, der jo er kendt som den, der forlod marxismen og
bekampede den. Mindre kendt er, at han var naturvidenskabsmand og skrev flere boger
om videnskabelige teorier. En af hans hovedidéer er netop afvisning af materialismen ud
fra resultaterne i atomfysik. Han betragtede materialismen og determinismen som
forfalskede, og afviste darwinismen.

”Matter is dead, causality is dead, determinism is dead”

Koestler citerer Sir James Jeans (1877-1946, videnskabsmand inden for bl.a. termodynamik:
“The stream of knowledge is heading towards a non-mechanical reality; the universe begins
to look more like a great thought than like a great machine”.

Stephen Hawkins, det store engelske fysikgeni, tog i 2004 afstand fra sin hidtdige
overbevisning, at der kan findes en komplet formel for naturlovene, og at en dag kan det
sporgsmal besvares, hvorfor der overhovedet er et universum. Hawkins regnede med den
menneskelige fornufts endegyldige triumf. Men nu meddelte han altsd, at han havde
opgivet forsoget pa at finde en fuldstendig teori med et endeligt antal udsagn. Det er en

81



B. Religion

Er videnskaben religios neutral? For at besvare det sporgsmal, ma vi finde ud af,
hvad religion i det hele taget er for noget. Nir mange mennesker i dag ikke finder
den store forskel pa muhamedanisme og kristendom, skyldes det, at man anser
gudstroen for det, der konstituerer religionen. Begge religioner regner med en
transcendent Gud, altsi ma det vere omtrent det samme. Det er nemlig bare
’noget religiost noget”, og det behover man ikke at tage s alvorligt

Men hvad si med Buddhismen, hvor man ikke tror pa nogen Gud? Ja, men den
regnes alligevel for en religion. Altsa mé der vere andet end gudstroen, der kon-
stituerer religionen. Man kunne maske sige, at til religionen herer et element af
irrationalitet. I det uoverskuelige liv, som pd mange maider er truet, ma man prove
at fd magt over det og sikre det imod disse trusler. Mennesket foler sig usikker og
kan ikke overskue livet uden at forestille sig en irrationel magt, som kan vare enten
en gud eller guder, - eller andemagter. Denne irrationalitet placerer man si i en
metafysisk verden Det gelder om at sikre sig den metafysiske guds velvilje. Det
kan ske ved ofre, ved bonner, ritualer, eller moral. Det, som det gzlder om, er at na
denne andelige gudeverden. Mennesket skal hzve sig til det guddommelige eller
irrationelle plan. Derved bliver der en vis streben i religionen. Af den grund er der
mange (den dialektiske teologi), som ikke vil kalde kristendommen for en religion,
da det er kristendommens kerne — og det er den alene om blandt alle religioner — at
mennesket ikke skal hazve sig til Gud, for Gud er allerede kommet ned til
mennesket. Det skete i inkarnationen, da Gud blev menneske. Gud er allerede til
stede hos os. Det er han ved sin And gennem sine indstiftelser: kirke — embede -
dib — nadver og ovrige sakramenter og sakramentale handlinger. Kristne
mennesker er siledes ikke religiose. De skal ikke hzve sig over verden til en
transcendent verden, ikke idealistisk strebe opad, men blot tage imod den verden
og den frelse, Gud giver dem her pi jorden. De lever blot ud af de handgribelige
manifestationer af Gud, som har en historisk, dvs. dennesidig — oprindelse, nemlig
inkarnationen, at Gud blev menneske i Jesus Kiristus, og de handlinger, han

uegnet vej til at erkende verden i1 dens inderste. Han accepterer altsd grenser for den
menneskelige erkendelse!

Det ma tilfojes, at Kurt Godel (1906-1978) i 1931 fremsatte to ufuldstendighedsteoremer, hvorved
enhver tale om tilverelsens intelligibilitet (forstaclighed) er skudt i sznk. Under visse forudsztninger
er der uafgorbare sxtninger, dvs. setninger, som hverken kan bevises eller modbevises. Hvis et sadant
system er konsistent (modsigelsesfrit), kan dets konsistens ikke bevises i systemet selv.

Inden for hjerneforskningen, hvor man hidtil havde bestridt muligheden af en fii vilje,
mener man nu, at de regler, som hjernen arbejder efter, forbliver gidefulde. (Die Tagespost
vom 23.05.20006. Internet.)

82

indstiftede, nemlig embede, sakramenter og ordets forkyndelse — alt det, som
repraesenteres af kirken. Kristendommens kerne er ikke et sporgsmél om moral,
om forbedring af den enkelte eller verden, men et sporgsmal om frelse. Selvfolgelig
horer moral ogsi med tl kristendommen, men det gor den, fordi Gud er
skabelsens Gud, der i sin visdom har fastsat sine love for den verden, han har
skabt — love som ogsé hedninger principielt skulle have mulighed for at erkende.

Kristne mennesker kan derved ikke undgd at regne med en irrationalitet i
tilverelsen, eftersom alene inkarnationen forudsztter en irrationalitet. Men ogsa
talen om Gud, treenigheden, om sakramenter, himmel og helvede, frelse og
fortabelse osv. er irrationel.

Sporgsmalet er nu, om videnskaben i sig selv har en irrationalitet, som svarer til
irrationaliteten 1 kristendommen.

Det er blevet mode at tale om fundamentalisme. Oprindelig var det en teologisk
betegnelse for en retning i det protestantiske Amerika 1 begyndelsen af 1900-tallet,
som lagde stor vagt pa Bibelens ordlyd og opregnede nogle fundamentale
principper som kristendommens vasen. Men nu er det blevet et skzldsord i den
politiske debat og et middel for den kulturradikale elite til at holde sig serios
kristendom fra livet. Mod hele denne udvikling er der nogle, som oprindeligt
brugte ordet fundamentalisme om sig selv i positiv mening, men som nu frasiger
sig ordet, fordi man derved slas i hartkorn med muhamedanere og hojrekonser-
vative protestanter 1 det amerikanske bibelbzlte. En fundamentalist er en, der
holder fast ved evige sandheder!

Her overfor mi man indvende, at vi alle er fundamentalister 1 den forstand, at vi
alle forudsaztter visse fundamenter som afgerende for vores mide at forsta
tilvaerelsen pa, og som vi tenker ud fra, nar vi handler i verden. Alle mennesker er
fundamentalister, for ingen kan leve og handle uden sidanne fundamenter. Og
vore fundamenter er irrationelle, da der ikke kan gives rationelle grunde til, at vi
har disse og ikke andre fundamenter. Det er meget irrationelt at have et sa rationelt
fenomen som matematik som sit livs fundament.

Som mennesker har grundleggende, men irrationelle fundamenter, har videnska-
ben som alle andre menneskelige aktiviteter det ogsa. I sin bog “Tankningens
fundamenter. Videnskabsteori, paradigmer i filosofi, teologi og andre videnskaber”
2003 taler Aksel Valen-Sendstad om de videnskabelige forskningsparadigmer, som
varierer fra videnskab til videnskab, men at “denne praktisk-vitenskabelige
aktiviteten har imidlertd alltid sin forankring 1 et annet niva som ikke er direkte
synlig. Det er den forutsatte, reflekterte eller ikke-reflekterete ontologi som ligger
bakved og former og bestemmer den praktiske vitenskapelige aktiviteten. Dette
niva er av teoretisk-filosofisk og ontologisk-grunnleggende karakter og gar pa

83



tenkningens fundamenter”. Han kalder dem for ”de ontologiske grunnparadig-
mene”. Disse grundparadigmer har alle i en eller anden forstand et irrationelt
fundament. Det er irrationelt at forestille sig, at kun det, der kan tzlles, males og
vejes er virkeligt. Ligesom det er irrationelt at forestille sig, at virkeligheden kun er
idéverdenen. Hermed er der ikke sagt noget om sandhedsvzrdien i disse funda-
menter — kun at de er irrationelle. Der kan ikke gives fornuftgrunde for dem.

I den forstand er videnskaben ikke religios neutral, idet den i sin praktiske udform-
ning fra tid til anden irrationelt valger et fundament, som den i sin virksomhed
anser for sandheden — for absolut. Overalt hvor der tales om det absolutte, om
sandheden, bevazger vi os pa religios grund. Skal videnskaben undlade at tale
religiost, ma den undlade at tale om sandheden, om noget absolut, ma den undlade
at bygge pa noget irrationelt — og det er i sig selv irrationelt.

C. Neutralitet

Er videnskaben religios neutral? Neutralitet er at undlade valg mellem givne
muligheder. Hvis videnskaben skal vare neutral i religiose sporgsmal, skal den
undlade at vzlge mellem religiose muligheder. Den skal undlade at vzlge en
bestemt historisk religion, en bestemt religios tanke eller en bestemt mytologi. Og
det gor videnskaben jo i forvejen! Den blander ikke religiose spergsmal ind i sin
forskning. Frem for alt undlader man at blande metafysikken ind i videnskaben, for
metafysikken kan nok vare rationel, men den kan ikke eksakt kontrolleres, og uden
kontrol og uden ekspetiment — det gzlder i hvert fald i de eksakte videnskaber -
havner man blot i vilkirlighed.

Jamen, nir videnskaben ikke blander metafysik ind i sin forskning, er den sa ikke
neutral religiost set? Man overlader til hver enkelt at trzeffe sine egne private
religiose valg, blot man ikke blander det ind i forskningen.

Sagen er den, at religiositet ikke kun er metafysik, men ogsa irrationalitet, og her
kan man ikke undga det religiose som irrationalitet, som vi si det i forrige afsnit.
Metafysik horer hjemme i den religiose verden, men det gor irrationalitet ogsa.
Metafysikken, som grunder sig pa en irrationel antagelse, kan godt vere rationel.
Dogmatikken har nok et irrationelt fundament, men kan alligevel godt vare
serdeles rationel (=fornuftig).

Her ma vi imidlertid holde os for oje, at en antimetafysisk tilverelsesforklaring
ogsa er irrationel og siledes religios. Hvorfor man vzlger en antimetafysisk model
kan ikke rationelt forstds og forklares. Det er til syvende og sidst et religiost
standpunkt.

Er videnskaben religiost neutral? Vi mé svare nej — det er den ikke — miaske nok,
hvis det drejer sig om de positive religioner, men ikke, nar det drejer sig om

84

religiositet i modsztning til positiv videnskab. Ogsa en materialistisk, positivistisk
tilgang til tilverelsen er religios. Ligegyldigt hvad man vzlger, er man religios. Det
religiose horer med til tilverelsen, og her foretager vi vore religiose valg — hvad
enten vi er religiose eller ej. Neutralitet findes ikke. Ligesom alle er fundamen-
talister, er alle ogsa religiose. Det er et grundvilkar i tilverelsen.

Inden for disse religiose muligheder méa vi foretage vore valg. Men disse valg
behover ikke at ske i fuldstendig blindhed. Der kan argumentetes for dem - mere
eller mindre godt. Kristendommen er det bedste valg og det mest fornuftige. Guds
plausibilitet fremgar af, at uden en hinsidig Gud, bliver tilverelsen absurd, en
absurditet, som mennesket ikke kan leve med uden at ga i stykker. Med antagelsen
af Guds eksistens bliver tilvarelsen rationel og meningsfuld. Guds eksistens er
mulighedsbetingelsen for at undga absutditeten. Med en Gud i himlen som himlens
og jordens skaber, alt det synliges og alt det usynliges skaber overvindes
absurditeten og gives der mening i tilvarelsen. En sidan mening kan hverken
videnskaben eller nogen anden religion give.

Aktuelt

Udfordringen fra Islam

Denne leder i Svensk Pastoraltidskrift nr. 5 /02 er lige sa gyldig i Danmark  dag som i Sverige
dengang. Den bringes her i oversattelse.

Goran Persson” siger Jan Guillou, ”er egentlig muslim, selv om han er si udannet,
at han ikke ved af det”. I 1950°erne sagde Gunnar Dahmén, i lang tid ansvatlig for
radioens religionsprogram, at hvis man spurgte svenske kirkegengere, hvad de
virkelig tror pi, skulle antagelig to tredjedele vise sig at vare muslimer. Begge
udtalelser handler om tankeszt, ikke om medlemskab af kirkesamfund eller om
riter.

Sporgsmalet om islam i Sverige tages op fra en anden vinkel i Kyrkans Tidning, i nr.
24/00, i anledning af moskeindvielsen i Stockholm, og i nr. 50/01 efter 11.
September. Begge reportager handler om, at en svensk islamisme mere og mere
fremstar som en mulighed. Det store flertal af muslimer i Sverige er indvandrere,
som beholder deres respektive sprog. Men en ung generation skifter til svensk og
organiserer sig som en svensk folkebevaegelse. Svenskere, som gar over til islam,

85



holder ikke op med at vere svenskere: ”man konverterer ikke til indvandrere, der
findes en svensk islamisk identitet”, hevder en af dem.

Hvad er det da 1 islam, som tiltrekker szdvanlige normale svenskere? 1 folge de
pagzldendes egne visnesbyrd forst en klippefast tro p4 Gud, dernast enkelheden i
nogle leveregler, som alligevel omfatter hele livet i alle detaljer. For tanken er islam
en haderlig og fornuftig religion. En svenskfedt muslim sagde, at hun ville have
direkte kontakt med Gud uden omveje over Jesus. Den kristne tanke, at mennesket
i Jesus netop meder Gud, har hun enten ikke forstiet eller overhovedet ikke hort
tale om — det kan let ske, saidan som kristendommen fremstilles i Sverige.

Troen pi Gud i Jesus afviser muslimen: ”Gud er én, ikke tre”! Treenigheden er et
mysterium hinsides al menneskelig tanke og sadan noget har islam kun lidt smag
for, den foretrzkker regning med hele tal; at den eneste Gud er ufattelig og
ubegtibelig er s en anden sag. Den kristne tro pa frelse og forsoning i Jesus
Kiristus opfatter muslimen som et angreb pia Guds almagt: ”Det er klart, at Gud
kan tilgive uden det dér apparat”. Den kristne tro, at Gud i sakramenterne med
syndernes forladelse giver og narer et nyt liv, som er en delagtighed i Jesus Kristus,
sandt menneske og sand Gud, er for en islamisk tanke atter en indtrengen i Guds
suverznitet, nermest en forhanelse.

Muslimen er, som joden, mennesket under loven og har, som joden, sin glede i
Guds lov. Jededommen er, sagde en lzrd rabiner, den etiske optimismes religion.
Ogsd muslimen regner med, at mennesket kan leve et retfzrdigt liv. Moderne
mennesker, som ikke er tilfredse med det religiose flimmer, men vil have en klar og
entydig gudstro, og som samtidig soger bekrzftelse pd sin alvorlige vilje til at leve
et verdigt menneskeligt liv, kan finde dette i islam og lettere i en islam, som
optager vaesentlige elementer fra svensk og almeneuropzisk tradition.

Efterhinden som den kristne tradition blegner bort, og en svensk islam fir klarere
konturer, kan en sidan komme til at te sig stadig mindre fremmed og stadig mere
dragende. Det bliver si meget lettere, som det aldeles problemfrit kan ske pi det
gamle uomvendte menneskes vilkar. Det er bare at bekende sin tro pi den ene
Gud og gi ind under de enkle og tydelige regler.

En kristen kirkes svar pd en sidan udfordring mé vzre at have noget andet at byde
pa end lovfromhed. Og netop dette er folkekirkens problem. Af naturen forstir
mennesker sig pa lov og forbud. Ud fra naturen opfatter de, hvad religionerne
siger, som bud og, ikke mindst, som forbud. Menneskers evne til at omdanne selv
evangeliet om frelsen 1 Kristus tl lov og bud har ingen grenser. Dagens debat om
kirkens rolle i verden giver rigelige belzg for kraften i denne menneskelige drift.

I virkeligheden gar mange alvorligt sindede mennesker i vort land mere eller
mindre regelmaessigt i kirke for at fi sin lovfromhed bekraftet — og far det.

86

Dahméns iagttagelse synes at passe. Sadan gir det, nar forkyndelsen taler dl alle,
ogsa til sovende og vakte syndere, som om de var omvendte syndere. Her
bekrzftes den gamle erfaring: om man pradiker helliggorelse uden at pradike
omvendelse, havner man i lovtreldom.

Svenskkirkelig preediken — og nu taler vi ikke om al den lose snak, som gir under
det navn — kan have vasentlige ting at sige om bade troens indhold og det kristne
liv. Men selv om der siges kloge og sande ord om troen og vantroen, tales der
sjeldent, alt for sjzldent, om vejen fra vantro til tro, fra lovfromhedens falske
sikkerhed til fortrostningen til Kristus alene.

Der er mange grunde til denne tavshed. Pradikanten kan vare usikker i sagen,
maske direkte ukyndig om de grunde, den falske sikkerhed hviler pa. Han undlader
de klare ord, som nogle kunne opleve som yderligere en fordemmelse, og som
andre, i selvforsvar, forarges over. Han vil tale positivt - menneskers behov for
trost er jo uendelig. Han kan vare kujoneret af det herskende forbud mod at ”gore
forskel pa folk” og dermed vzre forhindret i at se tegn pd troens vakst og
modning.

Pa bunden ligger sporgsmalet om, hvor dybt synden griber ind i det menneskelige
liv. Det naturlige, uvomvendte sind regner optimistisk med, at det onde ikke er
varre, end at det kan klares med god vilje og nogle regler som stotte for den.

Sidan tzenker - som al lovfromhed - ogsa islam, som da sandelig ogsa bekender en
barmhjertig Gud, som tilgiver. Det er her, om det onde, at kristendommen ser en
langt dybere skade. Kristendommen indser, at det onde ikke besejres med et
moralsk regelsystem. Der kraves langt mere radikale forholdsregler. Kristen tro
bekender, at Gud vedtog disse forholdsregler, da han sendte sin Sen til
menneskenes verden. Det er et ydmygende budskab for alle, som habede pa — kan
vaere med stotte af bud og regler — at kunne gore det rette, og et forlosende ord for
dem, som indser, at det kan de ikke.

En kirke, som forseommer dette sit egentlige zrinde og 1 stedet dyrker den
lovfromhed, som mennesker respekterer og si gerne betaler for, gor sig i lengden
forsvarsles over for islam og lignende religioner. Udfordringen fra islam kan kirken
kun mede ved uden stotte fra opinion og ovrighed at tage vare pa sit sarlige
xrinde, kort sagt — blive mere kristen.

87



Re-formatio’s Forlag

Nyhed! Nyhed! Nyhed!

Poul Ulsdal : En vej til hejkirkeligheden - Artikler

82 sider ISBN 87-89173-24-4. Pris kr. 80,00

Det var en artikel af Poul Ulsdal i Preesteforeningens Blad 1 1956 "Fra Lindhardt til
Barspe”, der blev startskuddet til den nye hojkirkelighed - "ny” 1 modsaetning til den
gamle stive hojkirkelighed fra 1800-tallet. Denne nye hojkirkelighed har pd mange
mdder pavirket den danske kirke, szerligt pd det liturgiske omrdde.

Siden dengang har Poul Ulsdal skrevet en maengde boger og artikler, der hver pd sin
mdde har sat hgjkirkeligheden i relief og afgreenset den bdde til venstre mod udskridning
i evangelikal retning og til hejre mod den romersk-katolske kirke. Hojkirkeligheden er
siledes blevet en via medie, "vejen i midten”.

Ved bestilling inden nytar gives 30% rabat, dvs. den fés for kr. 56,00!

Peter Osterby-Jorgensen : ...1idette dit hus. ..
Udvalgte praedikener
150 sider. ISBN 87-89173-25- . Pris kr. 150,00
Enhver, der har varet til gudstjeneste hos Peter Osterby-Jorgensen, ved, at han ikke
bare er en fremragende liturg, men ogsi en eminent praedikant, der fir sagt det helt

afgorende i al dets mangfoldighed pd sin egen livsnaere mide. Han er verd at stifte
bekendtskab med!

Ved bestilling inden nytar gives 30 % rabat, dvs. den fas for kr. 105,00!

Og s fas stadig forlagets tidligere udgivelser bl.a.:

Monica Papazu: Det hvilelgse hjerte. Essays. Nedsat til kr. 200,00
Hans Nielsen: Ideologi eller kultur. Nedsat til kr. 100,00

Poul Ulsdal: Sigrid Undset. En introduktion. Nedsat til kr. 50,00
Olav Fog: ... og blev menneske. Formandstaler. Nedsat til kr. 100,00

Re-formatio - ].P. Sorensens Vej 30 - Tebstrup - 8660 Skanderborg
Tlf. 8653 8008. Mail: olavfog@tele2adsl.dk

88

In memoriam

Erich P. Alshauge
Thomas Laubs vel nok sidste elev -

Den 11. juni dede Erich P. Alshauge pa sin 99 irs fedselsdag, og med ham har vi
formentlig ogsa mistet den sidste af Thomas Laubs elever.

Jeg citerer fra den nekrolog, som hans datter Elsebeth skrev i Kristeligt Dagblad og
har tilfejet nogle arstal fra Organistbogens seneste udgave.

”Som 16-arig blev Erich P. Alshauge ansat som organistvikar ved Augustenborg
Slotskirke (1924-25) — man kunne ikke fastansaztte en mindrearig — og medte her
komponisten Thomas Laub, som tilbed at undervise han gratis, hvis han flyttede til
Kobenhavn for at tage organisteksamen ved musikkonservatoriet. Erich Alshauge
fik et meget nart forhold til Thomas Laub, som ogsd havde sorget for, at Jens
Peter Larsen og Mogens Woldike overtog undervisningen efter hans ded 1 1927, og
1 1928 afsluttede han musikstudierne med organisteksamen ved Det kgl. Danske
Musik-konservatorium. Han startede herefter som ansat ved Kebenhavns
Begravelses-vasen samtidig med, at han om aftenen gik pi studenterkursus for
senere at kunne soge ind pa universitetet, hvor han begyndte at lzse tysk, mens han
stadig finasierede sine studier med musikken, nu som fastansat organist ved
Dyssegards-kirken (1933-43). Snart blev han dog fanget af teologien og blev cand.
theol 1 1941. 1 1942 giftede han sig og fik 1 1943 embede i Oksbel pa Als, hvor han
blev til sin pensionering i 1977. 1958 -72 var han desuden provst . . . Efter
pensioneringen flyttede ®gteparret til Sonderborg, hvor Erich Alshauge i mange ar
vikarierede for praester og organister rundt omkring.”

Jeg modte selv provst Alshauge, da jeg blev gift med et medlem af hans familie, og
har haft stor glede af at kende denne vise og milde gamle mand. Han gav mig et
meget positivt indtryk af Thomas Laub — jeg som var oplert med et lidt frustreret
syn péd hele den laubianske bevagelse, som havde skabt fraktioner og splittelse i
hele folkekirken. Jeg havde som enhver god organist naturligvis last hans ”Musik
og Kirke” og synes godt om mange af hans meninger, men jeg havde et mindre
godt indtryk af hans disciples virke. P4 den anden side holder jeg meget af en del af
hans melodier, som er en stor skat for kirken. Men Alshauge gav mig et nyt syn pa

89



Laub selv, idet han byggede bro direkte tilbage til ham. Han har selv fortalt mig om
de fire ar, han kendte Laub, og bl.a., at Laub havde undskyldt over for ham, at han
ikke kunne blive ved at undervise ham, hvis han dede af sit détlige hjerte. Han blev
ogsa inviteret til hans fodselsdag sammen med bl.a. Catl Nielsen og Laubs svoger,
Martin Nyrop (rddhusarkitekten, der ogsa havde tegnet Laubs hus med spisekrog i
kokkenet), og gav udtryk for forundring over, at Laub pa denne made havde taget
sig af ham. Han fortalte ogsa, at han var den sidste, der besogte Laub, da han la for
doden. Alshauges levende og varme beskrivelse gav mig nzsten det indtryk, at jeg
selv havde kendt Laub. Han virkede ogsa for mig som brobygger for det nogle
gange anspaxndte forhold mellem prast og organist, bla. ved selv at have taget
turen “over broen” fra orglet til alteret og minsandten tilbage igen som pensionist.
Han kunne derved vzre et godt forbillede for os den dag i dag.

Den gamle provst havde ogsa krydset min vej gennem bl.a. Teologisk Oratorium
og Selskabet Dansk Tidegzrd. Sidstnzvnte havde han varet med dl at stifte i
1q965, og jeg havde stor gavn af vore falles interesse og arbejde med tidebon og
gregoriansk sang. Sap her var han ogsa brobygger for mig, hvad angar forhistorien.

Endnu mere betydningsfuldt for mig var det, at Alshauge i 1934-43 var leder af
Bethlehemskitkens Menighedskor — og egentlig ogsa var indstillet af
menighedsridet til at blive kirkens organist, men kirkeministeren gav embedet til
en anden! Derfor dirigerede han ogsé koret, da kirken blev indviet i 1938, hvor der
bl. a. blev sunget det Processions-introitus, som Finn Videro til denne lejlighed
havde arrangeret til Tonus Peregrinus med tilherende antifon og fugeret Halleluja.
Det har vi fortsat 1 nodearkivet og brugt pa kirkens indvielsesdag. Teksten fra Ps.
118: ”Oplad mig retferdigheds porte, ad dem gir jeg ind og lovsynger Herren”
kunne udmzrket szttes som overskrift for Erich Alshauges liv og vitke. Indvielsen
omfattede ogsa det ny 16 stemmers Marcussen-orgel, der som et af de forste var
bygget efter orgelbevegelsens principper. For at przsentere dette for en bredere
kreds var Alshauge med til at arrangere “orgel-vesper”; en rzkke sma koncerter,
hvor bla. Finn Videro og han selv spillede. Programmerne findes fortsat i arkivet.

Det var betagende ikke blot at mede hans prastekolleger, men ogsa lokale
organister ved hans begravelse. Og Helge Granums inspirerede salmespil i St
Marie kirke befordrede en meget engageret salmesang, som ville have gladet vores
gamle onkel Erich.

Erich Alshauge hvile i Herrens fred.

Kim Thinggaard

90

In memoriam

Johannes Nielsen

Umiddelbart efter sin 94 irs fodselsdag dede pastor Johannes M Nielsen efter et
langt og aktivt liv. Efter en kort tid som hjzlpeprzest pa Sjzlland blev Johannes
Nielsen residerende kapellan i Ikast med Isenvad som residens. Denne ansazttelse
muliggjorde agteskab med Inger, som til sin ded forblev hans trofaste og gode
hustru, der tog sig af de ni born, som de efterhinden fik. I Isenvadtiden deltog
Johannes i modstandskampen med den uforferdethed, som han bevarede livet
igennem. 1 1948 kom Nielsens til Bodilsker pd Bornholm, hvor de var prastepar i
14 ar. Det var 1 denne periode, at Johannes kom med i den hojkirkelige bevagelse
og dukkede op pa Virringkonventet, hvor man ikke kunne undga at bemzrke hans
uforfzerdethed og charme.

Tilskyndet af Aksel B Christensen, som ogsd havde vzret prast pa Bornholm, men
nu var kommet til Taarnby pa Amager, sogte Johannes Nielsen sognepraste-
embedet i Taarnby. Og fik det. Kort efter overtalte han mig til at blive kalds-
kapellan 1 Taarnby. Dermed var vi tre hojkirkelige praester i Danmarks sterste sogn
med 27.000 indbyggere, hvilket i sig selv var en udfordring - ikke mindst for
Johannes Nielsen som sogneprzast. Med sit ligefremme vasen og sin uforfzrdede
hojkirkelighed kunne Johannes Nielsen samle en stor menighed, men kunne heller
ikke undga at der i det noget ukirkelige sogn rejste sig en vis modstand. I et sogn,
hvor der var 10-20 dab om sendagen, og der skulle forberedes op imod 600 born
til konfirmation om aret, vies ca. 170 brudepar og begraves et stort antal
mennesker, var der brug for Johannes Nielsens store arbejdskraft og flid.

Johannes Nielsen sorgede for, at der dagligt blev aftholdt tideben (vesper) i kirken,
hvor hans familie sluttede trofast op. Han fandt det vigtigt at der blev holdt mange
gudstjenester. Hver sondag var der tre gudstjenester i Taarnby kirke og en i
Vestamagers kirkesal. Senere fik vi en hejmesse torsdag aften, hvor ikke mindst
mange konfirmander deltog. Gennemforelsen af dette antal gudstjenester forud-
satte et godt samarbejde dels mellem os tre przster og dels med de ansatte ved
kirken. Og det var virkelig godt at have to kolleger, som man kunne have andeligt
feellesskab med. Alt 1 alt steg kirkegangen vasentligt. Det lykkedes for Johannes
Nielsen at fi understreget, at hvis man er kristen, gar man i kirke om sondagen. Et
andet initiativ var kirkespil om sommeren fx "Et spil om en vej, som til Himlen
gar", hvor prastegarden var rammen om en festlig, folkelig og fornojelig aften.

91



Selv ned jeg som ung ugift prest godt af Inger og Johannes™ store gastfrihed.
Aldrig folte man, at man kom til ulejlighed. De indbed mig for exempel juleaften.
Samme gastfrihed kom sognet til gode ved mange meder, hvor Inger var den
gastfri vertinde for en stor flok mennesker i praestegardens store konfirmandstuer.

Efter afsked 1 1980 flyttede Johannes Nielsens til Skellebjerg. Senere - efter at have
mistet Inger - boede Johannes hos datteren Kristin i Albertslund. Han blev ved
med at deltage i hojkirkelige stevner. Ogsa i Hellig Kors Kloster kunne vi glede os
over hans stotte og medleven. Ikke mindst i julebrevene fik man levende skildrin-
ger af familiebegivenheder og af de rejser, som Johannes foretog sammen med
Kristin.

/Ere vere hans minde.

Hans Olav Okkels.
Dryp

De onde og de gode

Der er nogle i den danske kirke, som er onde og hadefulde. Det er dem, der
frygter, at vores land langsomt er ved at blive erobret af Islam, og som hejlydt giver
udtryk for denne deres frygt. Der er selvfolgelig mange andre, som har det pa
samme made, ja, det er de allerfleste, men de gir mere stille med dorene, for de ved,
at hvis de afslorer deres inderste tanker, vil de blive overfaldet af de gode og skzldt
ud for at vzre xenofober, fremmedfjendske, menneskefjendske, intolerante og
snzversynede, ja ligefrem onde og hadefulde. Og det vil man alligevel ikke risikere.

Frygten for Islams erobring er naturligvis noget forskruet hysteri, som fortrinsvis
findes blandt de mindrebegavede, de uuddannede eller i hvert fald ringere
uddannede, de som ikke er i stand til at se ud over deres egen nasetip. Islam er
nemlig kun en religion, og enhver, der er oplert i kulturradikalismen, ved jo, at
religion er pa vej ud og ikke betyder noget mere for tenksomme mennesker. Hvis
bare vi far disse fremmede integrerede, kan de godt bevare deres religion og
mzrkelige skikke. Om man tror pa Gud eller Allah kan komme ud pi eet. Det er jo
kun religion og i virkeligheden det samme. Der er nogle, som taler om, at de
fremmede skal assimileres, ja helst doebes, men i samme ojeblik man siger det, har
man afsloret sig som borgerlig og religios, ja ligefrem udannet og uintelligent, for
kan en siadan tankegang betyde andet end, at man alligevel tager religionen alvorlig,
og findes der noget mere udannet og uintelligent end det?

92

Samtidig med at der findes disse onde og hadefulde mennesker, som ikke engang
kan reres over de sma bern, som af forzldrene holdes som gidsler 1 flygtninge-
lejrene, og som glaeder sig over regeringens umenneskelige flygtningepolitik, fordi
den hindrer fremmede i at bruge vort land som socialkontor, findes der ogsa nogle
gode, ja rigtig, rigtig gode mennesker. Det er fortrinsvis kulturradikale, som samles i
partiet ”det radikale venstre” og sa en del, der kalder sig kristne og synes, at alle
andre end de selv er ukristelige. De kulturradikale skal jeg ikke beskzftige mig med
her — fred vare med dem — men med de “kristne”. Jeg satter dem 1 anforselstegn til
forskel fra os andre, der jo ogsa er kristne, men ikke bruger vores kristendom,
specielt ikke nastekzrlighedsbudet eller i det hele taget karligheden som argument i
politik. Med kaerlighed kan man som bekendt begrunde alt mellem himmel og jord,
sa den giver jeg ikke meget for.

Disse “kristne” vil vel ikke kalde sig selv for gode og fromme, selv om de bruger
godheden og fromheden som vaben til at sla de onde i hovedet med, men de er alle
sammen enige om, at de, der ikke folger deres politik, er nogle varre skurke, som
pzne mennesker ikke kan omgas, og som man kan tillade sig at diskriminere..

Men nar man er sa optaget af skellet mellem de gode og de onde, betyder det jo, at
man ligesom muhamedanerne er optaget af det, der er lov f.eks. nzstekearlig-
hedsbudet. Kearligheden bliver gjort til en lov i stedet for blot at vere det, den er,
det modsatte af lov: ketlighed. Ikke alene samfundet, men ogsé kirken skal grundes
pa loven. Kristendom gores hermed til gerninger, som skal udfores for at vare helt
rigtig, ja for at vaere frelst. Sa retfzerdiggeres man ved lovgerninger. I virkeligheden
bliver der saledes ikke den store forskel pa kristendom og muhamedanisme. Og det
er jo si ogsd, hvad mange mener, at der ikke er.

Hvor er jeg glad for, at jeg er kristen, at jeg ikke retferdiggores ved mine gerninger,
men ved Kiristi én gang fuldbragte offer, at kristendom ikke er moral, men frelse for
fortabte..

Liturgi

Credo 1 messen
Af René Yde

Efter evangeliet og przdikenen folger pi son- og festdage den nikano-kon-
stantinopolitanske trosbekendelse. Efter det forste ord i den latinske tekst kaldes
den Credo. Denne trosbekendelse blev formuleret af de hellige faedre pa

93



kirkemoderne i Nikza (325) og Konstantinopel (381) som kirkens svar mod tidens
katterier. Den udtrykker pa en kort formel den rette kristne tro pa, at der kun er én
Gud i tre personer, Faderen og Sennen og Helliginden, der skaber, frelser og
helliggor mennesket.

I messens sammenhzng har man traditionelt betragtet trosbekendelsen som
menighedens svar pi Guds Ord i lesninger, evangelium og przdiken. Troen
kommer jo af det, som hores. Derfor forekommer det naturligt, at kirken bekender
sin tro pa netop dette sted. En anden forklaring pd Credos funktion i messen er
mindst lige sd interessant og fyldt med dndelige dybder. Dagen for Jesus led, mens
han blev forhert af Det Store Rad, sagde yppersteprasten til ham: "Jeg besvarger
dig ved den levende Gud: Sig os, er du Kristus, Guds Sen?" Jesus svarede ham:
"Du sagde det selv. Men jeg siger jer: Herefter skal I se Menneskesonnen sidde ved
den Almzgtiges hojre hind og komme pa himlens skyer" (Matt 26,63-64) Denne
bekendelse blev arsag til dedsdommen over Jesus. For Jesus blev denne hojtidelige
bekendelse af, at han rent faktisk var Guds Sen, verdens frelser og den af Gud
forjzttede prastekonge, der skulle knuse den gamle slanges hoved, indledningen til
hans lidelse og dod til verdens frelse. I messen danner Creds pa samme made
indledningen til frembaringen af det eukaristiske offer, ihukommelsen af Jesu
lidelse og dod. Pa baggrund af sin tro fejrer kirken sin gudstjeneste, den hellige
nadver. P4 samme made som forhanget i Jerusalems tempel adskilte det hellige og
det allerhelligste, adskiller Credo i messen Ordets tjeneste og Nadverens tjeneste.

I'lobet af de forste fem arhundreder brugtes der ingen egentlig trosbekendelse ved
kitkens nadverfejring. Den kristne tro var det selvfolgelige grundlag og
udgangspunkt, nar de troende samledes for at fejre Jesu lidelse, dod og
opstandelse. De kristnes falles tro kom til udtryk igennem liturgien. Man bad som
man troende og man troede som man bad. I 511 indfoerte patriark Timotheus af
Konstantinopel brugen af Credo 1 liturgien. Dette skete som et svar mod katterne.
Man felte et behov for offentligt i forbindelse med kirkens liturgi at aflegge
bekendelsen af den rette kristne tro. Brugen af Credo ved liturgien spredte sig
efterhinden. Dette skete maske ikke altid, fordi man var plaget af katterier, men
fordi denne liturgiske innovation trods alt har forekommet sa fyldt med mening og
andelig veerdi. 1 Spanien blev Credo indfort i messen i forbindelse med den 3.
synode 1 Toledo (589) og spredte sig i lobet af de folgende drhundreder til Gallien,
hvor det opnaede stor udbredelse. I Rom blev brugen af Credo forst indfert i 1014
af Pave Benedikt VIII pa foranledning af Kejser Henrik II.

I den ostlige kirke anvendes Credo, hver gang liturgien fejres. I den vestlig bruges
den som ovenfor nzvnt kun pa sendage og hojere fester. I den klassiske liturgi
findes der udforlige regler for, hvornir det skal anvendes, men disse regler finder i
virkeligheden kun anvendelse, hvor der fejres daglig messe. Pa dette sted var der

94

maske plads for en liturgisk innovation, der dog ville vaere en organisk udvikling i
trid med liturgiens 4nd. Enten kunne man valge altid at anvende Credo, nir messen
fejres, eller man kunne pa dage, hvor Credo ikke er foreskrevet, i stedet anvende
den apostoliske trosbekendelse.

I den danske folkekirkes hojmesseritual findes trosbekendelsen efter epistelen.
Dette er en liturgisk anomali af helt utrolige dimensioner. Der findes dog mulighed
for at bruge trosbekendelsen efter evangeliet, men for pradikenen. Dette kan bedre
accepteres, men desvaerre medforer det, at predikenen bliver mere eller mindre
lesrevet fra messen som helhed. Af historiske grunde bruges i den danske kirke
nzsten udelukkende den apostoliske trosbekendelse, men i den nyeste ritualbog er
kirkens klassiske Credo ligestillet med denne. Det vil vare en god ting, hvis man
vendte tilbage til traditionen med at anvende Credo i messen.

Det er vidunderligt fornyende og forfriskende at aflegge den gode bekendelse,
kirkens Credo. Det er som at drikke af en klar kilde. Det giver tiltrengte nye krzfter,
som kan vaere nedvendige for en stakkels synder pa vandringen med Gud pa vej
mod "den kommende verdens liv."

Bekendtgorelser

Landskonvent 2007

Landskonventet 2007 afholdes i Kristi Himmelsfartsdagene (17.-19. maj) i Keben-
havn under temaet: Troens mysterinm — alterets sakramente.

Foredragene vil handle om offertanken i henholdsvis ortodoks, romersk-katolsk og
evangelisk-luthersk nadverteologi. Udferligt program senere.

Familielejr 2007
Trods rygter om det modsatte bliver der alligevel afholdt familielejr pa Sundeved-
centret. Den finder sted i dagene 14.-21. juli 2007.

Den ledes af Nete og Henrik Ertner Rasmussen i samarbejde med Tove og Jesper
Vinding-Laursen. Henrik Ertner Rasmussen bliver lejrens praest. Program frem-
kommer senere.

95



Formand
Pastor em. Olav Fog, J.P. Sorensens Vej 30, Tebstrup, 8660 Skanderborg. TIf. 8653 8008.

Ovrige bestyrelsesmedlemmer
Specialkonsulent, cand. jur. Chr. Ankerstjerne Ronneberg, nastformand, Sdr. Fasanvej 20, 2000
Frederiksberg, tlf. 3645 8404
Pastor Steen Sunesen, forretningsforer. Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N. df. 86108348.
E-post: steen.sunesen.@stofanet.dk
Cand. theol. René Moller Yde, bladekspeditionen, Dr. Holsts Vej 46, st. 235, 8230 Abyhoij,
tlf. 8625 9046
Generalsekretzr, pastor Henrik Ertner Rasmussen, Kostskolevej 6, 2880 Bagsveaerd. 4444 2040
Cand. scient et stud. theol. Poul Steenberg, Blegdamsvej 74 A, 4. tv., 21 00 Kbh O, tlf.
3535 3016.

Bankforbindelse
BG-BANK, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tif. 8653 8008

Redaktionsudvalg
Pastor em. Pouls Ulsdal, Kirkegade 88, 6700 Esbjerg, tlf. 751 3 8105
Sogneprast Peter Osterby-Jorgensen, Galtrup prastegird, 7950 Erslev, tIf. 97741076

Abonnement & medlemskab
Reformatio koster 150,- kr. arligt i abonnement og lober indtil det opsiges
skriftligt. For pensionister koster det kr. 125.
Medlemskab af FKF incl. dbn. 250,- kr. arligt., for pensionister 175 kr.
Adressexndringer tl forretningsforeren.

RE-FORMATIO's Forlag
Pastor em. Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tIf. 8653 8008. E-post:
Olavfog(@tele2adsl.dk

REAAKTIONELE 1.ttt ettt st es bt eseesete s sese et ese s ssesasaebesessesessbenensesenenneaeseeneenbssssbenins 66
Pradiken: Peter @sterby-Jorgensen: Hil dig, hellige moder, som fodte en konge .......... 67
Dryp: Hvem i kirken er KOMPEtent? ..o 71
Teologi: Poul Steenberg: Intelligent DeSign .....ccvvuiviiriiiniiciiisinnss s 72
Teologi: Olav Fog: Er videnskaben religios NEULLAL vttt 77
Alktuelt: Udfordringen fra Islam. Leder i Svensk Pastoraltidskrift c.ovcveeevieeeieerecieieens 85
Re-formatio’s Fotlag: NYheder......ovuerieriminisminsissississsssssesssessssesssenseesesssssssssssss
In memoriam: Erich Alshauge v. Kim Tinggaard.

In memoriam: Johannes Nielsen v. H.O. OKKelS ..o 91

Dryp: De onde og de gode................ s suosseracsemsssna e HosnsnsnsnnnassessesSisnsssnonsatasihh 92
Liturgi: René Yde: Credo I MESSEM . 93

Bekendtg@relSer: ... s T —— 95




