RE-FORMATIO

Meddelelser om Kirkelig Fornyelse 1 Danmark
ISSN 0903-6113

Fra familielejren pa Sundeved-centret 2005

Den daglige vesper kl.17.30 begynder med en lille
procession, bestdende af prast ikledt korkibe og
nogle born og unge ikledt kapper. Den udgar fra
kirken og gir lejren rundt, idet den samler deltagerne
op, som efterhanden tilslutter sig processionen.
Syngende gir man derefter ind i kirken og beder
vesperen. Efter vesperen samles man udenfor, hvor
der bliver taget billeder som f.cks. ovenstiende.

November 2005/4




Redaktionelt

Sandhed og frihed

Om bade sandhed og frihed taler pave Benedikt XV, alias kardinal Joseph Ratzinger i sin
nytarspraediken 1979, der gengives 1 dette nr. Det samme skriver jeg ogsi om i min
anmeldelse af Poul Erk Andersens bog om kulturradikalismen. Det er de to vigtigste
sporgsmil 1 tilvaerelsen overhovedet, og det er dem, som er hovedtemaet for dette nr.

Uden sandhed er der ingen virkelighed og vice versa. Vitkeligheden er sandheden.
Det havder naturvidenskaben ogsi, men den seger virkeligheden et forkert sted, nemlig 1
det skabte og ikke i1 sandheden, det uskabte, Gud. Vel er det skabte virkeligt. Det er
virkeligt, netop fordi det er skabt — Gud har gjort det virkeligt. Derfor er videnskabens
resultater ogsd sande. Men uden Gud er ikke engang det materielle, det, hvorved
videnskaben frembringer sande resultater, virkeligt. Hvordan kan vi vide, om det, vi kan
tage og fole pa, er virkeligt? Det kunne jo vare blendvark. Sidan spurgte mine
konfirmander engang. Jeg matte svare, at det kunne vi til syvende og sidst heller ikke vide
noget om - om ikke Gud vat! Selv naturvidenskaben ma regne med Gud — eller rettere
forudsztte Gud! Gud er videnskabens mulighedsbetingelse — den mulighed uden hvilken
videnskaben intet var. Ellers havde videnskaben ikke noget stof, noget virkeligt at arbejde
med. S3 blev videnskaben blot til smukke fantasiprodukter, til historier, som nok havde en
indre logisk sammenhang, men ikke havde virkelighed og derfor heller ikke var sandhed
og derfor heller ikke kunne fore til resultater. Men nu er det altsa bare si heldigt, at Gud
virkelig er. Virkeligheden er ikke tznkelig uden Gud. Derfor er virkeligheden til syvende
og sidst heller ikke det skabte eller 1 det skabte overhovedet, men i skaberen. Han er
vitkeligheden selv og derfor sandheden — eller omvendt. Kristeligt udtrykker vi det ved, at
Kiistus er sandheden, han, som er fodt, ikke skabt. Sandheden er en person. Kirkens tro er
sandheden, nemlig Kristus. Det er hverken kirken eller os, der ejer Kristus, men Kiristus
ejer kirken og os, eller rettere: kirken er Jesus Kristus og sa alle os, der ved dib og tro er
indfejet 1 ham. Kirken er til for os.

Fra den franske revolution stammer udtrykket ’frihed, lighed og broderskab” — det,
som ogsa er en hovedsag 1 humanismen og kulturradikalismen 1 dag, men som nu bare
hedder autonomi og egalitet — fint skal det jo vare. Den, der er f1i for alle bindinger og for
alle grenser, er selvstyret, er autonom og fri. Men ligheden er nedvendig for autonomien,
for ellers kunne friheden let satte greenser for individet, idet friheden bruges til at ophoeje
sig over andre og derved sxtte grenser og indskrenke deres frihed. Pa den anden side vil
ligheden ogsa sxtte grenser for friheden, idet den hindrer den starke 1 at hzve sig over
andre og derved hindre den stzrkes frihed. Frheden vil altid indskrenke ligheden, for
frihed er ikke frihed, hvis ikke det er en frihed til at have sig over andre.

Dette dialektiske forhold mellem frihed og lighed karakteriserer hele den gudlese
verden — det er simpelthen synden. Og den betinger forargelsen og fjendskabet mod
kirken. I praksis opleses dialektikken dog ved, at ligheden overordnes friheden. Det er det
kulturradikale, humanistiske velfeerdssamfunds totalitarisme. Her er Nyrup Rasmussen og
Fogh Rasmussen enige. I denne totalitarisme tales intet brud pa ligheden, om det sa skulle

86

koste friheden. Derfor krzver denne totalitarisme ogsa, at alle bojer sig for dem. Gor man
ikke det, skyldes det primitivisme og ondskab, som skal udryddes ved lovgivning,
padagogik og psykologi. Milet er det nye menneske, som er tolerant, fleksibelt og
demokratisk. Pa den made bliver friheden kun et middel til at komme frem til ligheden.
Gennem friheden skal mennesker forst losnes fra alle band, fra gamle, forzldede
moralbegreber, fra alle autoriteter: forzldre, lzrere, myndigheder og Gud. Senere skal
mennesket si bindes igen — med de rette bind, nemlig de demokratiske, tolerante og
egalitzre. Sadan skabes det nye menneske.

I kristendommen tales der ogsd om frihed og lighed, men pi en helt, helt anden made.
Frihed hedder bundethed til Gud og hans bud. Derved er mennesket suverent fri over for
alt dennesidigt. Er mennesket ikke bundet til den hinsidige Gud, vil det uvagerligt blive
bundet til noget dennesidigt, som det gor til sin Gud. Det er treldom, sa det batter! Det er
hedenskabets morke. Uden for kristendommen eksisterer friheden simpelthen ikke.

Ligheden hedder 1 kristendommen, at der hos Gud ikke er personsanseelse (f.eks.
Rom. 2,11; Gal. 2,6; Ef. 6,9; Kol. 3,25. Desvarre oversztter den nye bibeloverszttelse
ordet “personsanseelse” med at “Gud ikke gor forskel”, hvilket ikke er helt det samme.
Det lyder faktisk helt egalitzrt! Selvfolgelic gor Gud forskel pd mennesker — ellers havde
han ikke skabt dem forskellige, men den omstendighed betyder ikke, at han ikke elsker
dem lige hojt). At der ikke er personsanseelse hos Gud skyldes, at Gud er skaberen. Gud
har skabt alt og elsker hele sin skabte verden. Det betyder dog ikke, at der ikke er forskelle
1 denne skabte verden. Det er der 1 hoj grad. Der er et helt hierarki mellem de skabte ting.
Noget er for andet, noget er overordnet andet, noget er verdifuldere end andet. Sidan er
Guds vidunderlige og mangfoldige verden. Menneskene befinder sig overst i skabelsens
hierarki. Vi er det mest vardifulde, Gud har skabt. S3 forskellige vi end er, hvide og sorte,
rode og gule, kloge og dumme, tykke og tynde, konne og grimme, forskellige kulturer og
nationaliteter og den vigtigste forskel: mand og kvinde, er vi lige verdifulde 1 Guds ojne.
Derfor er der ikke personsanseelse hos Gud. Men det betyder bestemt ikke, at der ikke er
forskel pa os, og den forskel udviskes ikke engang i Kristus. Vi skal ikke alle gore det
samme. V1 har forskellige funktioner, og de er alle lige verdifulde, men de er forskellige.

I kristendommen betyder frihed derfor bundethed til Gud, og lighed betyder lighed
for Gud, hos hvem der ikke er personsanseelse. Hvor dette bekempes og soges =ndret,
hvor der kort sagt soges skabt det nye menneske, ender mennesket i egalitetens tyranni, og
menneskelivet demoniseres og bestialiseres. Naturlige bind sisom familie, karlighed,
venskab, karlighed til folk og fdreland oploses og mennesker bliver ensomme eksistenser
uden hab og uden livsindhold, fordi karligheden bliver kold. Forholdet mellem mennesker
bliver rent mekanisk. Det drejer sig om at fungere sammen — ligesom tandhjul. Ordet
fungere er ligefrem modeord blandt psykologer og padagoger. Kerligheden omdannes til
sex og gores til ren underholdning. Kunst og kultur gores til underholdning uden dybere
indhold, jvf. TV-programmerne. Videnskaben gores hovedsagelig til naturvidenskab, og
indsvidenskaberne omdannes til eksakte videnskaber, der ikke beskaftiger sig med
sandhed, dnd og ret. Alt er lige godt, for intet ma vare mere end andet.

Helt sa vidt er vi ikke niet endnu. Nar jeg alligevel ikke tror, det kommer si vidt,
skyldes det, at jeg tror pa Gud, skabelsens Gud, der har skabt mennesket med en bestemt
natur, en bestemt virkelighed, der for eller siden vil gore opror mod hele denne
odelzggelse af livet. Ligesom oststaterne til sidst gjorde opror mod det kommunistiske

87




Redaktionelt

Sandhed og frihed

Om bade sandhed og frihed taler pave Benedikt XVI, alias kardinal Joseph Ratzinger i sin
nytarspradiken 1979, der gengives 1 dette nr.. Det samme skriver jeg ogsa om i min
anmeldelse af Poul Erik Andersens bog om kulturradikalismen. Det er de to vigtigste
sporgsmal i tilvarelsen overhovedet, og det er dem, som er hovedtemaet for dette nr.

Uden sandhed er der ingen virkelighed og vice versa. Virkeligheden er sandheden.
Det hzvder naturvidenskaben ogsi, men den soger virkeligheden et forkert sted, nemlig 1
det skabte og ikke i sandheden, det uskabte, Gud. Vel er det skabte virkeligt. Det er
virkeligt, netop fordi det er skabt — Gud har gjort det virkeligt. Derfor er videnskabens
resultater ogsd sande. Men uden Gud er ikke engang det materielle, det, hvorved
videnskaben frembringer sande resultater, virkeligt. Hvordan kan vi vide, om det, vi kan
tage og fole pi, er virkeligt? Det kunne jo vare blendvaerk. Sidan spurgte mine
konfirmander engang. Jeg mitte svare, at det kunne vi til syvende og sidst heller ikke vide
noget om - om ikke Gud var! Selv naturvidenskaben ma regne med Gud — eller rettere
forudsztte Gud! Gud er videnskabens mulighedsbetingelse — den mulighed uden hvilken
videnskaben intet var. Ellers havde videnskaben ikke noget stof, noget virkeligt at arbejde
med. Sa blev videnskaben blot til smukke fantasiprodukter, il historier, som nok havde en
indre logisk sammenhzng, men ikke havde virkelighed og derfor heller ikke var sandhed
og derfor heller ikke kunne fore til resultater. Men nu er det altsa bare si heldigt, at Gud
virkelig er. Virkeligheden er ikke tenkelig uden Gud. Derfor er virkeligheden til syvende
og sidst heller ikke det skabte eller 1 det skabte overhovedet, men 1 skaberen. Han er
virkeligheden selv og derfor sandheden — eller omvendt. Kristeligt udtrykker vi det ved, at
Kristus er sandheden, han, som er fodt, ikke skabt. Sandheden er en person. Kirkens tro er
sandheden, nemlig Kristus. Det er hverken kirken eller os, der ejer Kristus, men Kristus
ejer kirken og os, eller rettere: kitken er Jesus Kristus og sa alle os, der ved dab og tro er
indfejet 1 ham. Kirken er til for os.

Fra den franske revolution stammer udtrykket “frihed, lighed og broderskab” — det,
som ogsd er en hovedsag i humanismen og kulturradikalismen 1 dag, men som nu bare
hedder autonomi og egalitet — fint skal det jo vere. Den, der er fri for alle bindinger og for
alle greenser, er selvstyret, er autonom og fri. Men ligheden er nedvendig for autonomien,
for ellers kunne friheden let sztte graenser for individet, idet friheden bruges til at ophoje
sig over andre og derved sztte grenser og indskrenke deres frihed. P4 den anden side vil
ligheden ogsa sztte grenser for friheden, idet den hindrer den starke i at have sig over
andre og derved hindre den sterkes frihed. Friheden vil altid indskraenke ligheden, for
frihed er ikke frihed, hvis ikke det er en frihed til at hve sig over andre.

Dette dialektiske forhold mellem frihed og lighed karakteriserer hele den gudlose
verden — det er simpelthen synden. Og den betinger forargelsen og fjendskabet mod
kirken. I praksis opleses dialektikken dog ved, at ligheden overordnes friheden. Det er det
kulturradikale, humanistiske velfzrdssamfunds totalitarisme. Her er Nyrup Rasmussen og
Fogh Rasmussen enige. I denne totalitarisme tales intet brud pa ligheden, om det si skulle

86

koste friheden. Derfor kraver denne totalitarisme ogsa, at alle bojer sig for dem. Gor man
ikke det, skyldes det primitivisme og ondskab, som skal udryddes ved lovgivning,
pzdagogik og psykologi. Milet er det nye menneske, som er tolerant, fleksibelt og
demokratisk. P4 den made bliver friheden kun et middel til at komme frem til ligheden.
Gennem friheden skal mennesker forst losnes fra alle bind, fra gamle, foraldede
moralbegreber, fra alle autoriteter: forzldre, lerere, myndigheder og Gud. Senere skal
mennesket sa bindes igen — med de rette bind, nemlig de demokratiske, tolerante og
egalitere. Sadan skabes det nye menneske.

I knistendommen tales der ogsa om frihed og lighed, men pi en helt, helt anden méde.
Frihed hedder bundethed til Gud og hans bud. Derved er mennesket suverznt fri over for
alt dennesidigt. Er mennesket ikke bundet til den hinsidige Gud, vil det uvagerligt blive
bundet til noget dennesidigt, som det gor til sin Gud. Det er trzldom, sa det batter! Det er
hedenskabets morke. Uden for kristendommen eksisterer friheden simpelthen ikke.

Ligheden hedder i kristendommen, at der hos Gud ikke er personsanseelse (f.eks.
Rom. 2,11; Gal. 2,6; Ef. 6,9; Kol. 3,25. Desvarre oversztter den nye bibeloversattelse
ordet ”personsanseelse” med at “Gud ikke gor forskel”, hvilket ikke er helt det samme.
Det lyder faktisk helt egalitert! Selvfolgelig gor Gud forskel pa mennesker — ellers havde
han ikke skabt dem forskellige, men den omstendighed betyder ikke, at han ikke elsker
dem lige hojt). At der ikke er personsanseelse hos Gud skyldes, at Gud er skaberen. Gud
har skabt alt og elsker hele sin skabte verden. Det betyder dog ikke, at der ikke er forskelle
1 denne skabte verden. Det er der 1 hoj grad. Der er et helt hierarki mellem de skabte ting.
Noget er for andet, noget er overordnet andet, noget er verdifuldere end andet. Sidan er
Guds vidunderlige og mangfoldige verden. Menneskene befinder sig overst 1 skabelsens
hierarki. Vi er det mest vaerdifulde, Gud har skabt. Si forskellige vi end er, hvide og sorte,
rode og gule, kloge og dumme, tykke og tynde, konne og grimme, forskellige kulturer og
nationaliteter og den vigtigste forskel: mand og kvinde, er vi lige vardifulde i Guds ojne.
Derfor er der ikke personsanseelse hos Gud. Men det betyder bestemt ikke, at der ikke er
forskel pi os, og den forskel udviskes ikke engang 1 Kuistus. Vi skal ikke alle gore det
samme. V1 har forskellige funktioner, og de er alle lige vaerdifulde, men de er forskellige.

I knistendommen betyder frihed derfor bundethed til Gud, og lighed betyder lighed
for Gud, hos hvem der ikke er personsanseelse. Hvor dette bekempes og seges @ndret,
hvor der kort sagt soges skabt det nye menneske, ender mennesket i egalitetens tyranni, og
menneskelivet demoniseres og bestialiseres. Naturlige bind sisom familie, kerlighed,
venskab, karlighed tl folk og faedreland opleses og mennesker bliver ensomme eksistenser
uden hab og uden livsindhold, fordi kerligheden bliver kold. Forholdet mellem mennesker
bliver rent mekanisk. Det drejer sig om at fungere sammen — ligesom tandhjul. Ordet
fungere er ligefrem modeord blandt psykologer og padagoger. Karligheden omdannes til
sex og gores til ren underholdning. Kunst og kultur gores til underholdning uden dybere
indhold, jvf. TV-programmerne. Videnskaben gores hovedsagelig til naturvidenskab, og
indsvidenskaberne omdannes til eksakte videnskaber, der ikke beskaftiger sig med
sandhed, dnd og ret. Alt er lige godt, for intet ma vare mere end andet.

Helt sa vidt er vi ikke niet endnu. Nar jeg alligevel ikke tror, det kommer si vidt,
skyldes det, at jeg tror pa Gud, skabelsens Gud, der har skabt mennesket med en bestemt
natur, en bestemt virkelighed, der for eller siden vil gore opror mod hele denne
odelzggelse af livet. Ligesom oststaterne til sidst gjorde opror mod det kommunistiske

87



menneskeeksperiment, befriede sig selv og vendte tilbage til normalt menneskeliv, sadan
vil det gudsskabte menneske befri sig selv fra det kulturradikale, humanistiske
velferdssamfunds totalitarisme og vende tilbage til et normalt menneskeliv med dets synd
og utetferdigheder, tyveri, mord og krig. Det ved man da, hvad er, det er til at tage og fole
pa, og det kan holdes nede med god lovgivning, selv om vi aldrig fir det udryddet pa
denne jord.

Med paven, Poul Erik Andersen, Tidehverv og mange, mange andre tager vi kampen
op mod ugudelighedens tyranni. Vi peger pa Kiristus, som vejen, sandheden og livet, og
som den, der skal frigore os. Det gor vi bla. ved at pege pi det sted, hvor han er
nerverende med sit offer, kirkens messe. Gennem et ar har Terje Tonnesen nu vejledt os
pa sin inspirerende mide gennem uddrag fra sin bog om messen. I naste argang fortsatter
vi de liturgiske vejledninger, men med andre bidragydere.

Kirken 1 verden

Kirkens tro og troens frihed
Pradiken af Joseph Ratzinger (pave Benedikt XVI)

Som eksempel pa den nye paves tenkning og pa hans made at preedike pa aftrykkes her en
preediken fra nytarsaften 1979, da han stadig var @rkebiskop af Miinchen og Freising.
Ratzinger betoner bla., hvor vigtigt det er, at den kristne tro pa entydig made og uden
sammenblanding af sandr og falskt udtrykkes for vor tid. Sely om preedikenen henter eksempler
Jra katolsk og tysk hold og fra tiden dengang, har det, han vil sige, i hojeste grad almengyldighed
— ogsd for o5 i vor lutherske kirke i Danmark. Her moder vi evangeliet mere klart og kraftigt
Sforkyndt til hab og trost end i mangen folkekirkelig sammenhang. Predikenen har stdet i
Svensk Pastoraltidskrift nr. 12 /05 0g er en overseltelse derfra.

”Selv om en her belejrer mig, er mit hjerte uden frygt; selv om der fores krig imod
mig, er jeg dog tryg” (Ps. 27,3).

Det ord fra psalme 27, som vi denne nytarsaften skal mode, spejler pa én gang
trengselen gennem denne verdens radsel og den dybe tillid til den Gud, som er
steerkere end alt det forferdelige, som kan true mennesket. Det genspejler radslen,
men ogsa habet, det spejler frygten, men ogsa taknemligheden mod Ham, som er 1
stand til at redde ud af al treengsel. Det udtrykker pa en tidles, men samtidig hojst
aktuel mide vore folelser over for det nye arti, som vi star overfor.

Néir vi tenker pd folkemordets og folkefangslernes skrakkeligheder i
Kampuchea, pi den trykkende uvished hos gislerne 1 Teheran, pa den energiens
og verdensokonomiens krise, som truer os med alle sine uoverskuelige

88

konsekvenser, da erfarer vi, at uhyggelighedens kornmod ligger 1 luften; vi aner de
yderste farer, som Alexander Solsjenitsyn sammenfatter i ordene:
Det verdensomspendende absolut onde er gdet ind i den afgorende angrebsfase. Marken

Jforberedes til det ondes triumf i verden pd den mest virksomme made derved, at sandheden

blandes med usandheden. Jeres filmlerreder og tryksider er allerede fyldte med pligtskyldig latter
0g loftede bagre. Hyortil tjener denne spog?

Der skal ikke traekkes noget fra i alvoren 1 denne advarsel, som i virkeligheden er
mere sand end alle de neddysninger, som vi dagligt beroliger os med.

Men vi skulle mangle sandhed, om vi af den grund glemte den taknemme-
lighed, som det forgangne atter giver os lejlighed til: taknemlighed over at vi stadig
far lov at leve under fredelige forhold; taknemlighed over at vi far lov at tro i fred
og frihed; taknemlighed over at Gud har fort os gennem dette ar og tildelt enhver
stt kors sadan, som enhver nu er 1 stand til at bere det, der var meningsfyldt i eget
liv. Maske skal vi for en gangs skyld tilbringe en nytarsaften uden den hojrostede
nytarsfejring, som allerede barer meget af det hedenske forsog pa at overskride og
overdove det onde og farlige — maske skulle vi nu uden dette en nytarsaften tenke
pa, hvor megen nade, der har vzeret hos os - ogsa under svare dage; forsege at
indse, hvorledes enhvers kors er blevet tildelt os af en omsorgsfuld kerlighed, der
giver sig til kende gennem just korset.

For en katolsk kristen skal der ved dette ars afslutning ogsa ligge en anledning
til taknemlighed dert, at kirkens rost, at Petri efterfolgers rost, kunne hores si
viden om 1 en stadig mere skeptisk verden. Man har fundet ud af, at hiddl har intet
menneske pa sa kort tid kunnet ses og hores af sa mange mennesker som pave
Johannes Paulus II 1 lobet af 1979. Det fylder os med taknemlighed, eftersom det
pa ny lader os erfare troens kraft og sandhed midt 1 denne tid. Og saledes hjzlper
alt dette os til med psalmisten ogsa under et nyt svart arti at sige: ”Selv om en hear
belejrer mig, er mit hjerte uden frygt; selv om der fores krig imod mig, er jeg dog
tryg (Ps 27,3).

Kirkens laereembede og troens frihed

Hvor kirkens tro vinder en siadan resonnans, kan modsigelsen ikke udeblive.
Saledes har helt logiskt den forste entusiasme over den hellige faders store
skikkelse langsomt mattet vige for en udskillelsens proces mellem anderne. Hen
mod arets slutning har kritikken mod paven, 1 det mindste iblandt os i Tyskland,
tradt ind 1 et dramatisk stadium. Tilbagekaldelsen af lereembedet for en kendt
teolog (prof. Hans King, Tubingen, overs. anm.) fremstilles som udtryk for en
autoriter magtudovelse, som et angreb pa friheden 1 kirken eller rent ud sagt som
en krenkelse af menneskerettighederne. Derved glemmer man, at forsogene pa en
bilzeggelse 1 mindelighed allerede 1 mange ar gang pa gang er blevet gjort forgaves.
Paven optog desuden umiddelbart derefter tanken om yderligere en magling og
onskede intet hojere, end at det skulle lykkes. Det var ikke ham, det strandede pa,

89




men fordi vedkommende person “af tidsmassige og saglige grunde”, som han
sagde, ikke ville afgive nogen redegorelse, som skulle kunne have muliggjort en ny
afgorelse. Men jeg vil ikke udnytte nytarspraedikenen til at tale om personer eller til
at demme. Det, som 1 denne stund skal beskaftige vore tanker er alene de
grundlzeggende sporgsmal, som uafhangig af det ene eller andet “tilfalde” er
blevet patrengende: Hvordan star frihed og sandhed i forhold til hinanden?
Hvordan stir tro og kirke til hinanden. Hvad betyder autoriteten i kirken, og hvad
er troens frihed?

Lad os forst gore os problemstillingen klar. Her betegnes fra det kirkelige
lereembedes side en teologisk position som uforenelig med kirkens tro. Straks
fremstar vedkommende teolog som offer for en uretfzrdig magt. Det kirkelige
lereembedes aktion stemples som autoriter undertrykkelsesforanstaltning, som
angreb pa frihedens hellige oprindelige ret. De menneskelige rettigheder, som den
frie meningsytring henregnes til, méi tages i forsvar over for en sidan
fremgangsmade. Man udmaler billedet af, at endnu engang er ’de deroppe” draget
i felten mod de magteslose ”der nede”, ladet sit private forgodtbefindende ga ud
over de forsvarslese. Man siger, at de, som er “under” i kirken, er serskilt
hjzlpelose; den tanke traenger sig automatisk pa, at kirken lever i foraldede
magtstrukturer, som nu endelig en gang ma forandres fra grunden af. Pa dette
punkt foler sig ogsa de af vore samtidige, som for leengst har ladt kirke og tro bag
sig, mobiliserede: Det er jo nu abenbart for enhver, at kitken er en utalelig relikt
fra den morkeste middelalder, hvori, i stedet for den demokratiske fornuft,
magthungrige “ayatollaer” harger — dette nye slagord mod enhver form for
religion kom sa at sige pa bestilling. Den tyske selvbevidsthed vis a vis andre folk
bidrager saledes til at gore dommen fuldstzendig klar. At man her ma protestere,
fremstar desto tydeligere, jo lengere borte fra kirken man stir. Men det fremstir
ogsa klart for mennesker inden for kirken, eftersom ogsé de finder, at alle idealer i
vor tid skendigt trampes under fode. Desuden fremsvarges spogelset af en
uudholdelig kirkegardsstilhed 1 kirken, en uniformering, som kvaler alt liv. P4 den
made opstar indtrykket af, at her stir magt mod frihed, autoritert meningstyranni
mod demokrati, ngstelig bogstavtreldom mod ansvatlig segen efter nye kristelige
udtryksformer. Siledes nar de aktuelle sporgsmal langt uden for den indrekirkelige
ramme; samtidig bliver det ogsa abenbart, at menneskenes og kirkens sporgsmal af
1 dag helt enkelt ikke gar at skilles ad. Jordrystelser i kirken er menneskehedens
jordrystelser og visa versa. Det store ”jordskalv”, som rystede vestens samfund
omkring 1968, har arbejdet sig dybt ind 1 kirken. Men ogsa omvendt gzlder det, at
denne rystelse har antaget sin storrelsesorden gennem de indre rystelser i kirken,
som gik forud for den.

Nu ma vi imidlertid stille sporgsmalet: Er kirkens lereembede en autoriter
relikt, som burde forsvinde 1 en demokratisk tid? Eller lober denne fordring yderst
ud 1 fordringen om, at kirken skal forsvinde i det hele taget. Og skulle ikke just

90

kirkens forsvinding betyde, at humanitetens grundvolde forsvandt? For at komme
til roden af spergsmilene ma vi tenke i ro og mag, si vidt muligt uden
forudfattede meninger. Lad os til en begyndelse helt enkelt sporge, hvad troen er;
naste skridt ma siden vise, hvordan tro og kirke henger sammen, og s ma til sidst
ogsa forholdet mellem tro, frihed og kirke blive gennemskueligt.

Tro og sakramente

Hvad er tro? Nuvel, det er en akt, som nar ind i en persons centrum:
sammenligneligt med den store kerligheds definitive ”ja”. Derfor kan og mi tro
ogsa kaldes nade, eftersom karligheden yderst er en gave, er erfaret nide. Man
bestemmer sig ikke helt enkelt for den; katligheden har svarets karakter og
taknemligheden gzlder derfor forst og fremmest det, som jeg modtager fra den
anden persons side, det, som trenger ind i mig, 4bner mig til at sige “du”, og som
sd virkelig fir mig til at blive jeg. Kearligheden er egentlig blevet skanket mig
udefra, fra den andens side, og alligevel er jeg dybere og mere omfattende
engageret 1 den end i noget andet, som emanerer (=udgar) fra min egen
beslutning. Pa lignende made er troen et ja til Gud i Jesus Kristus, han som ser
mig, abner mig og skaenker mig naden til endegyldigt at overgive mig til ham.
Troen trenger ind i det mest personlige og inderste og svarer derved Jesus
Kristus, den person som tiltaler mig med mit navn. Men netop derved, at han er
sd helt igennem personlig, har han ikke noget eksklusivt og trangt hos sig, men
leder ind 1 fzllesskabet. Jesu Kristi person giver sig til kende for mig i sit ord og i
sine handlinger. Detfor har troen et bestemt indhold.

Den kristne tro har af denne grund fra forste begyndelse fremtradt under
formelen: Jeg tror, at det er sadan og sidan. Paulus har meget tydeligt fremstillet
dette 1 Romerbrevets 6. kapitel, altsa i det brev, som ogsé lader det personlige og
nadesmaessige 1 troen bliver sarskilt tydeligt. I dette kapitel indfejer Paulus troen 1
dibens sammenhang, og allerede derigennem viser det sig, at til troen horer
sakramentet, altsa mit livs indsmeltning i Guds hele historie med menneskene lige
fra Abraham og til mit eget livs indsmeltning i kirkens bensfellesskab i dens
offentlige gudstjeneste. Sa folger i vers 17 en sztning, som er af storste vigtighed
for os. Det hedder her:

“Men Gud ske tak for, at [, der var syndens tralle, er blevet lydige af hjertet
imod den lere, I blev indfort 1.

Friheden til lydighed

Modsztningen til slaveri, til ufrihed er for Paulus ikke frihed fra bindinger, men
den lydighed, som kommer fra hjertet. Lydigheden kan komme fra hjertet,
eftersom den er svaret pa sandheden, og eftersom sandheden er i
overensstemmelse med mennesket, ikke en fremmed bestemmelse, men dets eget
vaesens kaldelse. Den, der altid satter lighedstegn mellem lydighed og slaveri og

91



ufrihed, og som skyder sandhedssporgsmalet til side som noget forargeligt og
forstyrrende, han tjener den sammenblanding af sandhed og usandhed, som
Solsjenitsyn  betegner som  den  vitksomste forberedelse til  det
verdensomspzndende absolut ondes triumf. Men der findes yderligere noget
meget vigtigt; lydigheden har et hojst konkret indhold. Paulus henforer den til den
“lzrens tunog, som er blevet givet jer” (6,17). Apostelen henviser dermed (ogsa i
overensstemmelse med adskillige kritiske, ikke-katolske eksegeters opfattelse) til
trosbekendelsen, henholdsvis til en katekeseagtig lereformulering, som er dabens
indhold.

At dobes er ikke et hvilket som helst kultisk ritual, men en indholdsmessig
tildragelse: indgangen 1 kirkens fzlles form og falles trosbekendelse, si denne
livsform bliver min egen personlige. I den tager jeg imod kirkens form som den
form, 1 hvilken jeg finder min sandhed, eftersom sandheden selv derigennem gar
mig 1 mode. Troen bliver ikke et ubestemt valg af det, man aldrig kan fatte, men
den har et meget konkret og for enhver forsteligt indhold, som er uudryddeligt,
og som man derfor stadig kan fordybe sig i, men som ingenlunde er ubegribeligt
og vilkarligt. Ogsa den adskillelse mellem det uudtemmelige, som henviser hvert
liv til nye dybder og nye muligheder, og det ubestemte, som enhver kan gore med,
som han vil, tilhorer det, som med forkarlighed skjules i nutidens
sammenblanding.

Det er ikke traditionen, som overdrages til dibsbarnet, men dabsbarnet som
overdrages til traditionen. Den bliver ikke den dobtes ejendom, som han efter
behag kan forme som han vil, men han bliver dennes ejendom; traditionen er den
videre form, som former ham og ikke omvendt.

Dermed er vi kommet til to meget vigtige indsigter:

1. Den kristne tro er bestemt efter sit indhold, og dette indhold er det muligt
at udtrykke entydigt med vort sprog. Den kristne tro er ikke en flimrende
sammenblanding af ja og nej, men dets ja er et ja, og dets nej er et nej.
Den er entydig ind til sin inderste kerne. Netop derved stir troen i
modsztning uniformiteten og er frugtbar, eftersom kun det entydige kan
ga pa dybet, det mangetydige derimod bliver ved med evigt at kredse
rundt 1 tagen..

2. Dette troens indhold er udsagt i kirkens bekendelse, troens felles form,
som gennem tid og rum leder mennesker til forstielse. Pinsens billede
med forstaelse af de mange forskellige sprog peger netop pa dette, at der i
troen findes en falles forstielse af kirkens bekendelse til Jesus Kristus
med fzlles ord, som pa alle sprog, i alle kulturer og til alle tider forbliver
det samme og vedbliver at vare forstaeligt.

92

Krisens kerne:
Afkald pa sandheden
I alt dette viser der sig noget vasentligt, som imidlertid stir i dyb modsztning til
den moderne tidsand: Kirken tror, at det menneskelige sprog er 1 stand dl at
udsige sandheden og at mennesket er i stand il at kende og modtage sandheden.
Med denne overbevisning har kirken optaget Israels og samtidig den graske
filosofts arv. Den har dermed fastlagt sin serlige stilling i menneskehedens
religionshistorie. For de store orientalske religioner har i dette sporgsmal den stik
modsatte opfattelse: de er overbeviste om, at alle menneskelige ord kun er
lignelser, som ogsa kan byttes om og erstattes med andre. Indiens moderne
religionsfilosofi mener derfor, at man skulle kunne sige Kristus i stedet for
Krishna og Krishna 1 stedet for Kristus — alt er blot symbolsk.

Forestillingen om, at det til syvende og sidst er ligegyldigt, om jeg anvender
denne eller en anden formulering, folger denne eller en anden tradition, er i dag
trengt dybt ind i den vesterlandske verdens tenkning. Sandheden forekommer
alligevel uopnielig, og forestillingen om, at den kristne tro i sin kerne faktisk
alligevel er sand — er sandheden — forekommer os ubehagelig, ja fremstir direkte
som vesterlandsk hovmod. Men om det skulle vare tilfzldet, da er alt, hvad vi
bedriver, blot og bart et skin. Da er ogsia vor tilbedelse usand; da er vi
sandhedslose vasener. Hvor der ikke mere findes sandhed, kan hver en malestok
@ndres, dér kan man overalt 1 bund og grund ogsa gore det modsatte: Afkald pa
sandheden er den egentlige kerne i vor krise. Og hvor sandheden ikke lzengere er
det, der barer, dér holder ikke engang den smukkeste menighedssolidatitet mere
sammen, eftersom den til syvende og sidst er grundlos.

Hvor meget lever vi ikke af det tilsyneladende sd ydmyge, men i virkeligheden
sa hovmodige ord: Hvad er sandhed? Men netop dermed er vi modsat Kristus.
Ganske vist opstar der stor fare, hvor mennesker alt for hindgribeligt og alt for
stkkert mener, at de forfojer over sandheden; men endnu storre fare opstar, hvor
fllesskabsrelaterede, endegyldige og forpligtende sandhedsudsagn ikke lengere

anses for at vaere mulige.

Kirken som helhed tror

Sa kommer vi til vort andet sporgsmal. Vi har forsogt at forstd, hvad tro er; vi ma
nu stille sporgsmalet, hvorledes tro og kirke hanger sammen og i hvilken forstand
kirken har fuldmagt til at bestemme den falles trosformulering. At tro — sidan har
vi sagt det — er at ga ind under den fzlles kirkelige bekendelse. Til troen horer, at
den spraenger mit jegs snazverhed. Den forer mig ud over mit eget jegs mure til
kontakt med virkeligheden, netop derved at troen indfejer mig i alle troendes vi”.
I denne andelige kommunion dbnes vejen p. gr. a. Anden, eftersom ogsi han er
indtradt 1 denne kommunion, hvor Sennen i sin egenskab af Sen evigt
kommunicerer med Faderen og som om sig selv siger: Jeg er sandheden. Nar vi i



trosbekendelsen siger credo, ”jeg tror”, si menes med dette “jeg” oprindelig
kirken som helhed. Det er den, som udforer trosakten, og min tro er en tro
sammen med den. Mit jeg delagtiggores i kirkens storre jeg. Og ved at bates pa
denne made, finder jeg den vej, som ingen kan ga pa egen hind. Troen er altid en
tro sammen med, Milglauben, og er derfor altid bundet tl det felles mal og
samtidig til det aldeles szregne mal, hvormed hvert enkelt menneske skenker og
ma skanke troen sin egen personlige dybde.

I har salven . ..

Vi kommer endnu et skridt frem pa vejen, til det kirkelige lereembedes funktion,
ndr vi lytter til et sted 1 Johannes’ forste brev (2,18-27), hvor den tidligere omtalte
tanke fra Romerbrevet en generation senere udvikles videre:

“Kare born, det er den sidste time, og som I har hert, at Antikrist skal komme, er
der nu fremtradt mange antikrister; deraf ved vi, at det er den sidste time. Fra os er
de udgiet, men de var ikke af vore; for hvis de havde vzret af vore, ville de veare
blevet hos os; men det er sket, for at det skulle blive klart, at ingen af dem er af
vore. Men [ er blevet salvet af den Hellige og har alle kundskab. Jeg skriver ikke til
jer, at I ikke kender sandheden, men at I kender den og ved, at ingen logn
kommer af sandheden.

Hvem er en logner, om ikke den, der benagter, at Jesus er Kristus? Antikrist
er den, der fornagter Faderen og Sennen. Enhver, som fornzgter Sennen, har
heller ikke Faderen. Den, der bekender Sonnen, har ogsd Faderen. I skal lade det,
[ har hort fra begyndelsen, blive 1 jer. Hvis det, I har hort fra begyndelsen, bliver i
jer, vil ogsa I blive 1 Sonnen og 1 Faderen. Og det er det lofte, som han har givet
os: det evige liv.

Dette har jeg skrevet til jer om dem, der vil fore jer vild. Men i jer bliver den
salve, I har faet fra ham, og I har ikke brug for, at nogen skal lere jeg noget; men
da hans salve larer jer alt — og det er sandt og uden logn — skal T ogsi blive i ham,
sadan som den har lert jer”.

Pa dette for os fremmede sprog omskrives et historisk forlob, som angir ogsa
os. Den kristne tro, som 1 begyndelsen var de fattiges og enfoldiges religion, havde
med tiden draget betydende andens mand ind i sin kreds. Men troens udsagn
kunne alligevel kun interessere dem som symboler. Antagelsen af at denne Jesus i
Palzstina virkelig havde varet Guds Son og at hans kors har genlost mennesker i
hele verden, forekom dem at vare en naivitet, som man ikke si godt kunne
misunde dem. Nej, disse bekendelsens enkle udsagn var for dem billeder pa hojere
ting, og som sidanne var de interessante og vardifulde. Si begyndte de at
konstruere deres egen “hojere” kristendom. Og de arme troende, som helt enkelt
tog ordene efter bogstaven, ansa man som Juywot “psykikere”, dvs. mennesker pi
andens forste trin, som man medlidende lod vare i fred. Naturligvis trengte
sadanne forestillinger dybt ind 1 hele kirken, og sporgsmailet, om nu bekendelsen

94

var sand eller kun 1 en hojere mening betod noget, gnavede sig helt ind i de
troendes hjerter og begyndte at ryste kirken i sin grund. Op imod denne foragt,
denne latterliggorelse af den enkle tro gennem de intellektuelle og deres
udlegningskunster, stiller Johannes ordene: I har salven . . . og I ved alle besked . .
. I kender sandheden . . . Salven forbliver i jer, I behover ikke at blive undervist af
nogen. Ordet “salve” viser pa den ene side hen til Kristus, ”den salvede”; pi den
anden side hentydes der rent praktisk til diben og den i diben formidlede falles
tro. Hvad Johannes her skriver, kunne altsi formuleres sidan: Ikke de lerde
bestemmer, hvad der er sandt i dibens tro, derimod er det dabens tro, som
bestemmer, hvad der er gyldigt i de lerdes udlegninger. Det er ikke de
intellektuelle, der vurderer de enfoldige, men de enfoldige, som vurderer de
intellektuelle. Tkke de forstandsmassige udlegninger er dibsbekendelsens
malestok, men dabsbekendelsen i sin naive ordrette betydning er al teologis
malestok. Den dobte, der stir i dabens tro, behover ikke at blive undervist. Han
har modtaget den afgorende sandhed og barer den i sig med troen selv.

Lareembedets demokratiske opgave

Dette er den grundleggende kristne malestok, som man i dag med eftertryk atter
mé minde om. Pi linje med bjergpredikenen er og forbliver den kristne tro de
enfoldiges forsvar mod de intellektuelles elitzre formastelighed. Her bliver nu
endelig det helt igennem demokratiske element synligt, det der ligger som kerne i
det kirkelige lereembedes opgave. Det piligger det nemlig at forsvare de
almindelige enfoldige mod de intellektuelles magt. Dets opgave er at blive de
enfoldiges stemme, dér hvor teologien ikke lengere udlegger trosbekendelsen,
men legger beslag pa den og stiller sig oven over dens enkle ord. For sa vidt vil
lzreembedets forholdsregler altid vare behzftede med en air af naivitet. I
modsztning til lerde teorier om de interkulturelle kommunikationsforstyrrelser
ma lereembedet holde fast ved enkelheden og den falles begribelighed i
bekendelsens grundord. I modsztning til de serheder, som afliver det bogstavelige
i troen som uudholdelig naivitet, som maske rent ud taler om, at ogsi
formuleringer, som udtrykker det modsatte, sagligt set kan betyde det samme,
mod siddanne szrheder ma lereembedet holde fast ved troens ordlyd, ved den
fzelles grundbekendelses entydighed.

Altsd ma lereembedet gang pa gang blive betragtet som uoplyst. Men just
derved forbliver det i den apostolske skikkelse, som Paulus skildrer den:

"Mig forekommer det nemlig, at Gud har gjort os apostle til de ringeste . . . vi
er blevet et skuespil for verden, for bade engle og mennesker. Vi er darer pa grund
af Kristus, men I er kloge i Kristus” (1.Kor. 4,9)

Det kirkelige lzereembede beskytter de enfoldiges tro; troen hos dem, som
ikke skriver boger, ikke taler i TV, og som ikke kan forfatte lederartikler i aviserne:
det er lereembedets demokratiske opgave. Det skal give dem rost, som ingen har.

95



De helliges samfunds reprasentation

Hertil méd naturligvis endnu noget fojes: Til kirken horer ikke bare mennesker pa
et vist sted, i et vist stift, 1 et vist land, men de troende i hele verden. Og derfor ma
helhedens tro altid beskyttes mod partikulere udviklinger:  Biskoppen
reprasenterer 1 sit stift hele kirken, det er hans reprasentationsopgave. Men heller
ikke dette er endnu fuldstendigt: Til kirken horer ogsa alle de, som har levet for
os, de helliges hele samfund. De var ikke kirke, de er det! Derfor m4 frllesskabet
af alle de troende altid vare representeret. Nar praster og biskopper ved deres
indvielse hojtideligt forpligter sig til kirkens tradition, og denne forpligtelse er
ordinationens egentlige indhold, si indebzrer dette, at de bliver betroet at
representere hele denne kirke, at vaere de dodes stemme, de som i sandhed er
levende.

Og fortsat er det afgorende endnu ikke sagt: Kirken er, som Paulus udtrykker
det, som en levende organisme bade hoved og krop. Uden hoved er kroppen
ingen krop, men et lig. Hovedet er imidlertid Kristus. Det er sakramentets dybeste
indhold og dybeste vasen, at uanset alle meningsmalinger ma han reprasenteres,
uden ham ville kirken og menneskeheden blot vaere en dod krop. Hans ord var pa
ingen made sa banal, sod og dejlig, som en usand Jesus-romantik vil f os tl at tro.
Hans ord havde den virkelige karligheds bidende skarphed, den som ikke lader sig
skille fra sandheden, og det forte ham derfor op pa korsets tre. Ordet har til alle
tider stiet den almene mening alt for meget imod. Og dette har ikke ndret sig.
Kirken ma altid reprasentere mere end gennemsnitsmeningen: Jesu Kristi fordring
ma reprasenteres. Det kan ikke ske pa nogen anden made end ved bindingen til
troens fzlles form, som er overdraget os alle 1 sakramentet.

En siddan repraesentation har sine risici, det skal ikke nzgtes. Derfor mé der
findes spilleregler. Derfor ma den storste forsigtighed iagttages fra embeds-
barerens side, som til stadighed mi prove sin samvittighed for Herren og Guds
kirke som helhed. Men nar man i dag indbilder os, at det kirkelige lereembedes
historie ikke er noget andet end historien om indskrankethedens modstand mod
fremskridtet, og at kun katterhistorien udgor den sande oplysningens historie, da
modsztter sig dette helgenernes hele skare, lige fra Paulus og Johannes, fra
Clemens af Rom og Ignatius af Antiochia til Maximilian Kolbe og alle vort
arhundredes ovrige kristne martyrer. Og nir vi bestandigt og igen og igen
prepareres med den marxistiske billedbogslogik, at autoritet er magt, magt
derimod et middel til undertrykkelse, da ma man pi det bestemteste sta imod en
sidan sammenblanding af sandhed og usandhed.

Frihedens indre ordning

Magten har 1 dag mange ansigter. En hovedtype pa magt er magten til menings-
dannelse, at legge beslag pia mennesker gennem den almene opinions giganter.
Auktoritas 1 ordets oprindelige mening er derimod ikke frihedens modsaztning,

96

men en del af frihedens indre ordning: Den virker som fri moralsk binding og
siledes det stik modsatte af ydre tvang. Selvfolgelig kan autoritet misbruges, men
det gor den ikke til et misbrug i sig selv. Den bliver desto renere jo sterkere den
feelles binding bliver til Ham, som taler til os i samvittigheden.

Saledes burde det til slut ogsi vare klart, at det ikke kolliderer med nogen
menneskelig rettighed, hvis nogens meninger ikke svarer til den almindelige kirkes
lzere. Enhver ma have ret til frit at danne og ytre sin mening. Kirken har i Andet
Vatikanerkoncil afgjort bekendt sig til dette. Men det betyder ikke, at hver mening,
som ytres, kan anses for at vare katolsk. Enhver m4 kunne ytre sig, som han vil,
og som han kan forsvare for sin samvittighed. Men kirken ma kunne sige sine
troende, hvilke meninger, der svarer til dens tro, og hvilke som ikke gor det. Det
er dens ret og dens pligt, si ja forbliver ja og nej forbliver nej, og den entydighed
opretholdes, som den skylder sine troende og verden.

Mod meningstyranniet

Den, som 1 dag udever autoritet 1 kirken har ingen magt. Tvartimod konfronteres
han med den herskende magt, med tvangen i den opfattelse, at troen pa
sandheden er en forargelsesvakkende forstyrrelse af den sikkerhed, hvormed man
for en stor del har forskrevet sig til vilkirligheden. Denne offentlige magt vil ikke
undsla for at sla den i ansigtet, som rejser sig mod den — men netop dette har
Paulus beskrevet som apostelens standpunkt, Jesu Kristi vidnes plads i verden (1.
Kor. 4,12 £)). Sidan gar det i bund og grund enhver, som hvor som helst i verden
har mod til at bekende sig som kristen og leve som kristen.

Enhver kristen beskrives pd forhind i den psalmes bon, som vi gik ud fra, i
bonnen hos det menneske, som mange slags truende magter synes at torne imod.
Men for hver kristen gzlder ogsi den uovervindelige tillid:

“Herren er mit lys og min frelse, hvem skal jeg da frygte? Herren er et varn
for mit liv, hvem skal jeg da vare bange for?” (Ps. 27,1).

Under evangeliets ledelse
Med en sadan tillid gar vi ind i det nye ar, ind i det nye arti. Det er den hellige
Benedikts dr (1500 aret for hans fodsel), han som med sin regel si at sige holder
en lygte frem for os, hvis lys vi kan folge. Altsi vil vi omgzerde os med troen —
sadan skriver han — gore det gode i troskab og under evangeliets ledelse gi de veje,
som Herren har vist os. Per dukatum evangelii — under evangeliets ledelse, dette
ma blive vort lesensord, med hvilket vi begynder den hellige Benedikts ar 1980.
Den, som vandrer med evangeliet som vejviser ved, at han er pa habets vej. Han
lever af den yderste fortrostning, som lader psalmisten sige: “Swt dit hab til
Herren, var sterk, fat mod, st dit hab ¢l Herren” (Ps.27,14). Ja, Herre, il dig
saetter vi vort hab. Du er vor fortrostning alle vore dage. Amen.

Overs. of. Fra den svenske oversaitelse i SPT

B



Do
Mangel pa arbejdskraft?

1dé tl statsministeren

Der tales si meget om zldrebyrden og kommende mangel pa arbejdskraft til at
indtjene, hvad de gamle koster. Den dyreste losning vil nok vare at importere
muhamedanere, for det tager mindst 3 generationer at integrere dem (assimilation
ville nok vare det lykkeligste, men vist umuligt at tenke pa) og uddanne dem. I
den tid koster de en masse penge og udsztter samfundet for en masse konflikter.

Men man kunne jo ogsa lose problemet ved at sl de gamle ihjel. Det ville
vare bide effektivt og rationelt. Der ville dog nok vzre nogle, som brokker sig
over den fremgangsmade, og selv om samfundet er vant til at overhore sidanne
tilbagestiende og uoplyste indvendinger (de kommer efter al sandsynlighed fra de
laveste, mest uoplyste og fattigste befolkningslag), er dden nok ikke moden til den
slags.

Tilbage er kun den mulighed at lade de 15.000 born leve, der hvert ar aflives i
mors liv! Det koster ingenting!

Nih ja! Smart! Tkk’?
Laest

Ideologi eller Kultur

En anmeldelse til Smalandsposten, Sverige.
Af Christian Braw

Hans Nielsen: Ideologi eller Kultur. Opgor med den bornefjendske skole.
190 sider. Pris kr. 180,00. Re-formatio’s Forlag 2005.

Kultur er noget, som langsomt vokser frem. Den har noget at gore med ord 1 tale
og skrift, den er en made at fore sig frem pa, den er etiske normer, den er udtryk
for godhed, skonhed og karlighed. Man skaber ikke kultur. Den vokser af sig selv,
men den kraver pleje. Kultur er nemlig dyrkelse. Det vardifulde skal der gives
plads og lys tl, det mindre verdifulde skal renses bort. En af de vigtigste
kulturformidlere er skolen. Den kunne i hvert fald vere det.

Med ideologien et det anderledes. Den er ikke vokset frem. Den er konstru-
eret. Nogen eller nogle har udtenkt, hvordan det burde vare, og efter det monster

98

L=}

skal menneskene formes. Virkeligheden er en fjende for ideologien, virkeligheden
er ikke noget, man skal tilpasse sig, eller som skal udvikles ud fra eget prag.
Virkeligheden er 1 stedet noget, som skal forandres eller oven i kebet bekempes,
nemlig hvis den ikke stemmer overens med 1deologien.

Den danske skoledebattor Hans Nielsen tager sadanne aspekter op 1 sin bog
Ideologi eller kultur — opgor med den bornefjendske skole. Hans Nielsens tese er,
at der skete en kraftig forandring i den danske skole i og med den nye skolelov af
1975. Da gik skolen over fra kultur til ideologi. Det var ikke lengere kulturen, som
stod 1 centrum, den i mere end tusind ir fremvoksede mentalitet, kundskab og
holdning, som er den danske. Nu var det i stedet ideologien, som tog over. Fra at
have vzret kulturformidler bliver skolen en indretning for “kompetence-
udvikling”. Nar man undersoger, hvad der skjuler sig bag dette begreb, bliver det
tydeligt, at det drejer sig om et program til at forandre bornene, si de tilpasses til
stadig forandring. Idealet er det til enhver tid politisk korrekte. Det drejer sig ikke
om at udvikle bornenes egne forudsztninger, men om at pavirke deres holdning til
omverdenen. Nogleordene er innovation og mobilitet. En anderledes holdning,
som lzgger tyngdepunktet pa stabilitet og tradition, bedemmes som negativ. I den
forste version af skoleloven var tanken oven i kebet, at lererne skulle give
karakterer for, hvorledes eleverne tilegnede sig den politisk korrekte holdning.

Danmark og dansk kultur er en vigtig faktor i Hans Nielsens kritik af den nye
danske skole. Baggrunden er, at Danmark er et land, som har haft en uafbrudt
rekke af modgange lige siden 1658. Skridt for skridt er territoriet blevet mindre.
Gang pd gang har landet varet udsat for okkupationer og angreb, snart fra
England, snart fra Tyskland og snart fra Sverige. Danmark lever i direkte nerhed
af Europas storste og mest dominerende nation: Tyskland. Skal Danmark
overleve, ma der findes en national bevidsthed. Kulturelt er Sveriges, Norges og
Finlands situation ikke principielt anderledes — sma nationer i udkanten af magtige
og til tider aggressive kulturer. Derfor kan Hans Nielsen kritik mod den danske
skoles vej vare belysende ogsa i det ovrige Norden.

Hans Nielsen sammenligner med skolepolitikken i DDR. Han anforer et citat
derfra: ”Denne politiske og verdensanskuelsesmzssige uddannelse og opdragelse
er et anliggende for alle fag og alle lerere”. Alt var altsa ideologisk: matematik og
biologi, sivel som historie og musik. Er det sidan ogsa 1 den danske skole — eller
den svenske? Hvilken ideologi skulle det si vare? Maske er det konspolitisk,
maske er det det, man plejer at kalde “demokrati”? Er det ideologi, som prager
skolen, si genkendes det ved, at det handler om at forandre virkeligheden, 1
serdeleshed eleverne.. Monstret er ideologiens billede af, hvorledes et menneske
bor vare. I en kulturpraeget skole handler det derimod om at formidle de vardier,
som er blevet vundet under lang tids dyrkelse af sprog, mentalitet, ord og tone.
Hvad er mest vaerdigt for et menneske, mest respektfuldt mod et barn: at formidle
en erfaring eller at forvandle efter et ideologisk monster?

99



Laest

Opgor med kulturradikalismen

En anmeldelse ved Olav Fog
Poul E. Andersen: Opgor med kulturradikalismen. 220 sider. Pris kr. 250.-.

I Danmark er der langt mellem opgorene med kulturradikalismen. Sidst jeg
mindes et sadant befriende opgor var i 1984, da Seren Krarup udgav sin bog ”Det
moderne sammenbrud”. Den virkede som en abenbaring pa mig — ikke fordi den
egentlig bragte mig noget, jeg ikke kendte i forvejen, men fordi den satte det hele
ind 1 sin rette sammenhang og satte mig i gang igen. For hjemmefra, fra min far,
havde jeg arvet en afsky for kulturradikalismen. Far huede ikke Politiken,
Ekstrabladet, Georg Brandes, Poul Henningsen, humanismen, det radikale venstre
og alt det dér ugudelige bras

Poul Erik Andersens bog er helt anderledes end Krarups. Mens Krarup er
lidenskabelig i sit opgor, er Poul Erik Andersen sagligt refererende. Man kan
ligefrem sommetider komme i tvivl om, pa hvilken side han egentlig star. Selv er
jeg ikke 1 tvivl om det — han er nzrmest imod! Jeg har kendt ham siden studietiden
og fulgt hans ferden, forst som sogneprest pa Fyn, siden som seminarieadjunkt
ved Odense seminarium, lektor ved Danmarks Lzrerhojskole, rektor ved Nr.
Nissum Seminarium og domprovst i Odense. Siden sin pensionering i 1994 har
han gjort sig bemearket i debatten omkring indvandringen og skrevet kritiske
kronikker og boger om Islam. T ovrigt har jeg selv arbejdet for at opstille ham som
bispekandidat i Ribe i 1991. Hvor er jeg dog glad for, at han ikke blev valgt! Sa
havde vi nok mattet undvare en masse skriftligt fra hans hand!

I sin bog giver Poul Erik Andersen en oversigt over kulturradikalismens
rodder i oplysningstznkningen i det 18. drhundrede med dets syn pa mennesket
og religionen. Mennesket szttes i centrum som alle tings udgangspunkt og mal,
hvorfor mennesket ma frigores fra alt, hvad der binder det, alle fordomme, hvortil
ogsa kirke og kristendom regnes, og kun lade sig styre af fornuften. Frihed, lighed
og broderskab var revolutionens slogan.

Til Danmark kom disse tanker i det, vi plejer at kalde “det moderne
gennembrud” eller med Seren Krarups udtryk “det moderne sammenbrud”. Det
blev indledt med Georg Brandes’s forelesninger pa Kobenhavns universitet 1
1871, hvor han med sit budskab om den frie tanke kom til at przge den kulturelle
udvikling 1 Danmark i den folgende tid. Senere — i 30’erne - kom Poul Henningsen
(PH) og andre forfattere og skribenter til. P. E. Andersen citerer en anden af de
kulturradikale, Elias Bredsdorff, der definerer kulturradikalismen som “en tanke-

100

gang, der bygger pa respekten for mennesket, tenker i internationale perspektiver
og er belastet med social bevidsthed - - et andeligt ketteri, som afslorer vane-
tenkningen, hykleriet, fraserne og klicheerne, en 4ndelig abenhed som ikke nojes
med at se pa etiketterne, men tager uhildet standpunkt til realiteterne bag dem” (s.
17). T hver sit kapitel gennemgir P. E. Andersen de kulturradikales forhold til
forskellige omrader 1 kulturen: menneskerettighederne, det totalitzre i trediverne
(ofte sammenfald med kommunisterne), kirken og deres kamp mod kirken,
padagogikken, fri sex og pornokratiet, indvandringen og multikulturalismen. Med
det hele tager han et opgor, idet han péaviser kulturradikalismens stivnethed, dens
intolerance over for kritikere og dens undertrykkende funktion.

Overalt pavises de negative konsekvenser af kulturradikalismen. Alligevel
gives der her og dér udtryk for positiv holdning til de oprindelige idéer: Der er
saledes ikke mere tale om det oprindelige forfriskende kulturopgor, som ledende
kulturpersonligheder stod bag, men om den afledede tradition, som er blevet
bevidsthedsbeszttende.” (s. 91). ”Oplysningstenkningen har méske vzret den
storste gevinst for befolkningen, som historien kan opvise. Den har gjort det
muligt at gore undersatter til frie borgere, den har fremmet udvikling og fornyelse,
velstand og velfardssamfund. Men et velferdssamfund ma aldrig lukke sig om sig
selv. I selve oplysningstankerne ligger ogsa abenhed for nypejling af udviklings-
retning og stadig abenhed for kritik” (s.40).

Katrine Winkel Holm har 1 sin anmeldelse af bogen i Tidehverv (nr. 4/2005)
ud fra disse citater ment, at “opgoret synes biret af en forfaldsteori: kultur-
radikalismen var 1 sit udgangspunkt god, men stivnede og forfaldt”. En lignende
tankegang har jeg modt, nar talen drejede sig om kommunismen. Min gode
borgerlige tomrermester i mit gamle sogn mente, at selv om kommunisterne forte
en varre forbryderisk politik, var tankegangen bag jo god nok. Han mente
abenbart, at det var forbryderiske mennesker, der havde odelagt de gode idéer. Jeg
matte svare, at det var lige modsat: idéerne var redselsfulde — personerne bag var
bestemt ikke helgener, men de var saimand ikke ret meget vaerre end si mange
andre politikere.

Saledes ogsa med kulturradikalismen: idéerne er redselsfulde. Det er ikke
tankerne om frihed, lighed og broderskab, om fornuften, om andsfrihed og tole-
rance, der har gjort undersatterne til frie borgere, fremmet udvikling, velstand og
velferdssamfund — tvaertimod har disse tanker pi mange mader hindret og sinket
udviklingen. Eller rettere: forfaldet skyldes ikke de agerende mennesker, der blot
er, som mennesker er flest, nemlig syndere, men de idealistiske og ”gode” idéer,
simpelthen fordi de udtrykker den idealistiske mals@tning: ”forbedring” af menne-
sker, og enhver menneskeforbedring har kimen i sig til undertrykkelse. Ingen
finder sig 1 at blive ”forbedret” — det md man tvinges tl. De kulturradikale er
ligesom socialisterne hudlese mennesker, der ikke kan tale lidt uretferdighed eller
dumhed i verden og derfor partout skal lave det hele om, hvorved de anretter

101



betydelig mere skade end ved at finde sig i verdens ”normale” uretferdigheder og
dumheder.

Jamen skal man da bare finde sig i uretfzrdigheder og dumheder? Egentlig
ikke, men man kan bare ikke bekzmpe dem med fornuft, godhedsidéer og god
vilie. Man mi 1 stedet ga en indirekte vej og opgive immanenstenkningen, —
hvilket 1 kulturradikalt regi hedder humanismen. Man ma opgive at tage sit
udgangspunkt i dennesidigheden, at gore mennesket til udgangspunkt. Gor man
det, ender man 1 idealiteten, og det er idealiteten, som er farlig, for den vil altid
gennemfore sine gode idéer — enten med vold og magt — det er dog til at tage og
fole pa - eller hvad der er verre: med list og snuhed, det, der hedder psykologi og
padagogik, som er manipulerende og vanskeligere at gennemskue. Idealiteten
tager ikke blot sit udgangspunkt i mennesket, men har ogsid mennesket som mal,
nemlig det nye menneske. Det er menneskeforbedringen, det nye menneske, som
skal skabes ved manipulation og holdningsbearbejdning, der er det forfwerdelige.
Alle de gode tanker og idealistiske anstrengelser kan lyde si menneskekzrlige, men
er lige det modsatte: undertrykkende. Egentlig ser det ganske fortvivlet ud for
menneskene, nar de er overladte til sig selv i deres egen lukkede verden.

Losningen kan ikke ligge i noget andet end at komme ud af dette lukkede
system. Det er her, ufriheden og tvangen ligger, for her er mennesket kroget ind i
sig selv, jvf. det lutherske udtryk: zneurvatus in se, her bliver mennesket sin egen
dommer — og frifinder, sin egen Gud. Derfor bliver det lukkede system, hvor
mennesket er overladt til sig selv dl ondskabens domzne — eller med et
nytestamentligt udtryk: “denne verden”. Ondskaben er netop forirsaget af menne-
skets gode vilje (vi har svart ved at glemme vores status originalis, vor oprindelige
tilstand 1 Paradiset) i sammenhzang med, at vi har lukket os selv inde 1 vort eget
system, hvilket er sket ved syndefaldet. Vi kan ikke bryde ud af det pi egen hand.
Vi er hjzlpelost fangne. I bibelsk sprog betyder det, at vi aldrig pa egen hand kan
komme ind 1 Paradiset igen. Der stir keruber pa vagt og spzrrer indgangen.

Det idealistiske menneske tror, vi pa egen hind kan skabe paradis pa jord.
Men ethvert forsog derpid forer kun til det modsatte resultat. Historien og
virkeligheden viser det. Og digterne ved det:

O skuffende drom!

Du skinnende boble pa tidernes strom!

Forgaves dig skjalden med mund og med pen

af glimrende skygger vil skabe igen.

Nar skyggen er ligest, da hulker de sma,

Som stirver derpd

N.E. §. Grundtig. DDS 561, vers 5.

Hvordan kommer vi si ud af denne onde cirkel, nar vi ikke selv kan? Ved at
vende os mod Gud Fader, den almagtige. Det betyder selvfolgelig ikke, at vi skal
forlade denne verden. Det kan vi jo netop ikke. Men det betyder, at vi stoler pa

102

Gud og legger hele vort liv og hele verden med dens mennesker i hans hander.
Han skal soerge for os., og vi skal stole pa ham. At tro Gud er jo netop at have
tillid til ham. Han har givet os sine lofter gennem sin Son, Jesus Kristus, og disse
lofter skal vi stole pa — ogsd nir vi har svart ved at se nogen udvej. Vi ved, at
denne verden ikke star til at redde. Derfor behover vi heller ikke prove pa at redde
den. Vi ved, at den gir til grunde pa den yderste dag. Den fortjener heller ikke
bedre.

Men salenge vi lever pa denne jord, skal vi ogsa vare den tro, forstiet pa den
made, at vi ikke gor den til et pseudoparadis, men netop tager den alvorlig som en
syndens verden. Det betyder, at vi i tro pd Guds kommende verden, som vor
Herre Jesus Kristus har lovet os ("Frygt ikke, du lille hjord, for jeres fader har
besluttet at give jer riget” Luk. 12,32) ikke skal fortvivle, men tvartimod glede os,
ikke alene fordi vi horer riget til, men ogsa fordi Gud har givet os denne ordnede
verden, hvor det er muligt at leve et rigt menneskeliv, jvf. Jakob Knudsen: ”at mig
dagen fryder trods synd og dod”. I dette liv pa jorden skal vi ikke forbedre noget
som helst — hverken hinanden eller verden, men vi skal pragmatisk prove at leve
efter den orden, Gud i sin visdom har sat for verden 1 sin skabelse af den, dvs.
leve efter Guds hellige bud. Sidan undgar vi pa idealistisk vis at forbedre verden
og menneskene, men prover samtidig at afvarge de vezrste ulykker. Vi skal i
kerlighed opdrage vore born efter Guds bud og lere dem at vare arlige og
hzederlige mennesker med hjerte for andre. Dermed forbedrer vi ikke verden, men
gor den udholdelig. Vi skal gore verden til at holde ud, og det gor vi bla. ved at
gore undersatterne til frie borgere, fremme udvikling, velstand, velferdssamfund
og alle de andre gode sager. Igen, dermed forbedrer vi ikke verden, men vi gor den
udholdelig for menneskene.

Alt dette betyder, at vi skal vaere ”Anti-Grosboll” og regne med den skabende
og opretholdende Gud — regne med at Gud er transcendent, hinsides denne
verden. Gor vi ikke det, har vi straks lukket os selv inde i denne verden og bliver
ufrie. For kulturradikalismen er frihed netop sagen, som det hele drejer sig om.
Det var det for oplysningstiden, det var det for Georg Brandes, for PH og alle de
sma kulturradikale ander.

Men ved de, hvad frihed er? Betyder frihed at vare fuldstzndig ubundet af
noget som helst? Sadan opfattes det af mange mennesker, men netop dette gor
ufri. Da bindes vi for alvor af denne verden, af vort eget selv, da bliver vi for alvor
onde. Det vidste allerede de gamle stoikere. De sagde, at frihed er at vare bundet
pa rette made. Hele dette sporgsmal om frihed har Monica Papazu taget op i et
essay i "Tidehverv” (Nt. 3/05).

Frihed er evnen til at skelne, skelne mellem godt og ondt, ret og uret, smukt
og grimt, dvs. evnen til at sztte grenser. Uden grenser ingen frihed, og Gud et
den, der sztter grenser. Hvor Gud lukkes ude, er der 1 sidste ende ingen granser.
Dér er mennesket alene med sig selv, dvs. sztter selv sine graenser og sadanne

103



grenser er 1 virkeligheden ikke grenser, for de kan ophaves, nar det passer os. Pa
samme made som man ikke kan vere dommer i egen sag. En sidan dom kan jo
ophaves, hvis den ikke passer os, og sa er det jo ikke nogen dom. Udtrykket “at
sta til ansvar for sig selv”” kan betyde, at man er ansvarlig for sig selv, men det kan
ogsi betyde — og det gor det ofte i kulturradikale kredse -, at man selv er den
instans, man star til ansvar overfor, og si er ansvaret i virkeligheden borte.

Alt 1 alt betyder dette, at sand frihed ar at vaere bundet af Gud, den almzgtige,
Himlens og jorden skaber, af hans enbérne son, Jesus Kristus, vor frelser og af
Gud Helligand, kerlighedens dnd. Hvor det fornzgtes, bliver karligheden kold,
tager ondskaben til, og gir verden i oplosning — ja, den er pi vej mod sin
undergang. Alt dette er udtryk for, at dybest set kan politik og tro ikke skilles ad.

Det betyder dog ikke, at verdens og den enkeltes problemer kun kan loses ved
kristen forkyndelse, men det betyder, at de kun kan loses ved pavisning af det
umulige i at lose dem ad ren human vej, ved pavisning af det umulige i at forblive i
immanensen, altsd pavisning af absurditeten i immanensen.

Se, alt dette er den egentlige kritik af kulturradikalismen, og det kunne vere
skont, om det ogsi blev taget frem i bogen. Poul Erik Andersen har papeget alle
de sekundzre onder ved kulturradikalismen og det er godt, at de bliver nzvnt,
men standser man dér, er det blot en konstatering af, at det lykkedes altsa alligevel
ikke oplysningens, humanismens og kulturradikalismens bannerforere at gennem-
fore deres ellers s paskonnelsesvardige idéer. Jeg tror, Poul Erik Andersen dybest
set giver mig ret, men hans bog kan lzses som en opfordring til nye bannerforere
om at gore det bedre nazste gang, for deres idéer, serligt deres frihedsidéer, er jo
gode nok.

Nir dette er sagt, ma jeg alligevel konkludere, at det er en god og nyttig bog,
som jeg pa det varmeste kan anbefale til fordybelse. Den er meget oplysende,
smakfuld af gode rammende citater og henvisninger og skrevet i et smukt og
korrekt sprog. Las den!

Olay Fog

Leaest

Pastor Max Witte

Zum Gedenken an seinen 50. Todestag 11. Juli 1955.
Von Jirgen Diestelmann herausgegeben.

Det er ikke kun i Danmark, at vi mindes vore plonerer, sadan som vi gjorde det
med Borge Barsoe- bogen.

104

I Tyskland, nzrmere betegnet Braunschweig, er der en luthersk menighed, som
kalder sig Die Briidderngemeninde, der gennem alle efterkrigsirene har holdt fast
ved klassisk kristendom — sivel leremessigt som liturgisk. Grundlaggeren af
denne menighed var Max Witte. Han dode den 11.07 1955, da han stod pa
hojdepunktet af sin gerning, og i den anledning — 50 aret for hans dod — har en af
hans efterfolgere ved die Briidernkirche, Jurgen Diestelmann, udgivet et lille
mindehefte.

I 1947 kom Max Witte ud af krigsfangenskab i Frankrig og kom til
Braunschweig, hvor han fandt die Briddernkirche med prastebolig i ruiner — kun
det lille sakristi var stadig brugbar. For ham var det et kald dl sin egentlige
livsgerning. I en tid, hvor det nzppe var muligt at finde en prast til den odelagte,
sultende storby, lod han sin familie blive i Wahle og flyttede ind 1 et simpelt
verelse i Braunschweig og begyndte at arbejde. Hans sogn, som omfattede den
indre kerne 1 Braunschweig, var si godt som tilintetgjort af bomberegnen under
krigen. Alligevel holdt han gudstjeneste og bibeltimer i det lille sakristi, og snart
forkyndte en lille klokke i ruinerne, at her begyndete livet igen at rore pé sig.

Hurtigt samlede der sig midt i ruinerne en menighed af mennesker, som blev
tiltrukket af evangeliet, der klart og kraftigt blev forkyndt. Med setlig iver priste
Max Witte den hellige nadver, som den noedvendige kost for alle, der virkelig ville
leve som Guds born. Han forkyndte Jesu Kristi legemes og blods realprasens
(=virkelige nzrveer) i brod og vin pa kirkens alter i kraft af indstiftelsesordene.
Siledes vakkede han forst hunger efter sakramentet, og derefter var det ham en
stor glede, da han Skertorsdag i 1948 endelig kunne holde den forste nadver med
sin menighed. Det blev begyndelsen til et stort tillob til den hellige nadver, der
stden med uformindsket styrke fortsatte.

Siden udviklede liturgien sig. Hvor mennesker gleder sig over Kristi virkelig
narvaer 1 sakramentet, er der ingen grenser for alt det, man vil gore ud af denne
tieneste. Den pd det tidspunkt ret puritanske tyske gudstjeneste blev nu fornyet
med lys, blomster og sakramentslampe pi alteret, med messetoj, med korstegn,
knzlen og rogelse, hvilket ogsa forte til stor modstand i byen og chikaneri fra
kirkemyndighedernes side. Det har menigheden siden mattet leve med.

Heftet rummer ogsd mindeord af Helmuth Lieberg og en hel rzkke
erindringer om Max Witte af forskellige personer, som han havde med at gore,
bla. biskop em. Jobst Schéne (biskop i den frie lutherske kirke i Tyskland).
Desuden far vi 3 stykker fra Max Wittes hind, som har varet trykt som bilag dl
Bridern Rundbrief.

Menigheden sorgede for efter Max Wittes dod at fa vardige efterfolgere,
Adolf Seebass, og siden Dr. Helmut Lieberg, hvis disputats om ”Amt und
Ordination bei Luther und Melanchthon, 1962 stadig er et betydeligt vark. Maske
vil Re-formatio’s Forlag senere udgive et mindre skrift af Lieberg ”Die Vollmacht
des Amtes und der Amter, Differenzierung und Zuordnung. Siden kom sa Jurgen

105



Diestelmann, der forst og fremmest vil blive husket for sit store vark om
nadverforvaltning efter Luthers principper. Det blev Diestelmann, som jeg fik
mest med at gore, og sidste sommer besogte vi ham i Braunschweig, hvor vi fandt
ud af, at vi teologisk ikke stod ret langt fra hinanden. Den nuvarende prast ved
Briiderngemeinde er pastor Frank-Georg Gozdek.

For dem, der kan lzse tysk, er dette lille skrift vard at stifte bekendtskab med.
Det er altid betagende at lese om Kristi vidner i verden. Det har varet bragt som
bilag til Briiddern Rundbrief, August 2005 og kan sikkert fis ved henvendelse til
Pfarrer em. ]. Diestelmann, Thunstr. 19 C, D — 38110 Braunschweig. Se
hjemmeside: www.luther-in-bs.dk. of

Last

At overleve 1 Laodikea

Bengt Plejjel: At overleve i Laodikea.

Oversat af Frede Moller. Credo Forlag 2002. 208 sider

Pa bogens omslag ser man huse 1 en storby: etagehuse, gamle og nye, tirne og
skyskrabere. Er det Kobenhavn, er det Aarhus eller er det Stockholm? Eller
Laodikea, den by i Lilleasien, som den gamle apostel Johannes skriver til fra oen
Patmos, hvor han sad landsforvist.

Som bekendt begynder Johannes Abenbaring med breve til 7 menigheder 1
Lilleasien, hvoraf den sidste er Laodikea. Det er en rig menighed, der intet
mangler, men, siger Jesus: ”Jeg kender dine gerninger, du er hverken kold eller
varm. Gid du var enten kold eller varm! Men nu, da du er lunken og hverken kold
eller varm, vil jeg udspy dig af min mund”. Bengt Pleijel citerer Agne Nordlander:
“Faren for savel folkekirke som frikirke i dag er, at den er en Laodikea-kirke,
lunken, kompromis-sogende, konformistisk, tilpasset, opportunistisk, indsmigren-
de, strygende med harene, falsk trostende, konstant bagklog 1 sin profetiske
geskzftighed, hele tiden pa jagt efter et eller andet nyt menneskevenligt projekt,
som kan demonstrere kirkens relevans i denne onde tid”. Bogen handler om at
overleve — overleve som kristen - i Laodikea, dengang og nu. Det sker i 30
refleksioner med inddragelse af bibelsteder.

Opversatteren, Frede Moller, ville have foretrukket originalens udtryk “recept”
i stedet for refleksion, men matte ikke for forlaget. Det kan jeg godt folge ham i.
En recept er noget modtaget, noget som bliver udleveret én, mens en refleksion er
en genspejling — af det modtagne. Bibelordet er noget, vi modtager — det er
autoritativt og ikke en genspejling, hvor vagten bliver lagt pa vore overvejelser.
Netop for menigheden i Laodikea, som er blind og rides til at kobe salve til at
salve dine ojne med” vil det vare pa sin plads at tale om recept, recept pa medicin.

106

Hele bogen er en siadan samling recepter for at kunne overleve. Det er
ubegribeligt, at forlaget blander sig i oversatterens dispositioner.

Bogens opbygning er meget original og spandende. Vi kommer langt omkring
— 1 Bibelen og i vor tid — og vi bliver klogere og opbygget. Sidste overlevel-
sesrecept er Shema, den jodiske trosbekendelse: Hor Israell Herren vor Gud,
Herren er én med det dobbelte karlighedsbud (5. Moseb. 6,4-9). Det er en bon,
som vor Herre Jesus Kristus ogséa har reciteret, og som er en god og steerk medicin
for os lunkne Laodikea-menigheder.

o

Liturgi

Terje Tonnessen:

Kristus blant dere

Udvalgte afsnit af Terje Tonnessens bog

Et statisk offer?

Sammenhzngen mellem inkarnationen, at Gud blev menneske, og konsekra-
tionen, at brod og vin bliver Kristi legeme og blod, er at Kristus var legemligt til
stede 1 grotten og krybben. Det var et materielt, fysisk narver. Det samme gzlder
pa alteret. Inkarnationen skete imidlertid kun én gang. Konsekrationen sker i
eukaristifejringen hele tiden.

Som tidligere navat har man i den vestlige tradition ment, at konsekrationen
sker nar indstiftelsesordene reciteres. I ortodoks teologi hevder man, at forvand-
lingen sker under epiklesen. Fra det 14. arhundrede fornagter ortodoksien indstif-
telsesordenes konsekratoriske, forvandlende kraft. Den ortodokse tenkning har
som forudsztning, at det er Den Hellige And, som er aktor, den aktivt handlende,
1 konsekrationsprocessen, mens Kristus er det passive offer, et tidlost, nermest
statisk offer. Dagens ortodokse teologi opfatter stort set indstiftelsesordene som
udelukkende historiske, uden konsekratorisk kraft. Forvandlingen af brod og vin
tenkes eksklusivt at finde sted under epiklesen.

I ortodoksien opfattes alteret noget anderledes end i den vestlige tradition.
Den ses som et symbol pa Kuisti grav. Efter den hojtidelige procession, Det store
indtog, skifter alteret karakter fra at vare Kiisti trone til at blive Kristi grav.
Ortodoksien lzrer, at Kristi dode legeme ligger pa alteret for konsekrationen, men
efter at den epikletiske forvandling har fundet sted, er det Kristi opstandelses-
legeme, som er pa alteret.

At binde konsekrationen eksklusivt til epiklesen, har sine indskrenkende og
indsnzvrende konsekvenser. Meget taler for at opfatte hele den eukaristiske bon
konsekratorisk. . . . .

107



Transsubstantiationen

Den vestlige, romerske lere om transsubstantiationen prover — ud fra bestemte,
tidstypiske, filosofiske og sproglige praemisser — at udtrykke det, som ikke kan og
maske heller ikke skal udtrykkes. Transsubstantiationsteologiens pointe er, at brod
og vin far en ny identitet, ny finalitet, ny mening, ny realitet, ny substans. Det
medforer, at Kristus helt, fuldt og udelt er til stede i sin fulde eksistentialitet og
totalitet. Det er Han utvivlsomt. Uden at vi skal teoretisere for meget omkring det.
Teorter som skal forklare det uforklarlige har en tendens til at blive banaliteter.
Det er ikke altid, alt skal forklares. Thjel.

Thukommelse — bonner — forbenner

Det kan virke underligt og unedvendigt at bede Faderen komme sin Sens lidelse
og ded i hu — som om det er muligt at tzenke sig, at Faderen nogensinde skulle
kunne glemme den! Man kan mene, at det er en alt for primitiv tilnzrmelse il
bennens mysterium og Guds vasen. Det er at snakke til Gud, som vi snakker til et
glemsomt menneske. Alligevel er det et faktum, at det, vi kalder anamnese er et
meget gammelt og meget brugt led 1 liturgierne. Anamnese kommer fra grask og
betyder thukommelse eller minde. Der er ikke tale om at belere Gud. Gud har
intet at lere af os mennesker. Der er heller ikke tale om, at Den Almagtige og
Alvidende skulle vare i stand til ikke at huske. Anamnesens, ihukommelsens
pointe, er, at vi oplofter det eneste middel til frelse, korsets offer, som vi fejrer i
eukaristien. Vi gor det for vor egen skyld. Det er os, som treenger til at minde
hinanden om, hvad der er grunden til vor frelse. Samtidig er det noget af
eukaristiens ubegribelighed og storhed, at vi lofter Kristus op som et frihedsbrev
og kerlighedsbrev for Faderens asyn. Det korsets offer, vi barer frem pa alteret,
barer vi frem i tid og rum — med Kiristus og ved Kristus og i Kristus. Vi har ikke
noget eget offer at komme med.. De gammeltestamentlige, jodiske sonofre og
syndofre og de forskellige ofre i de forskellige religioner har ingen frelsende kraft.
Apostelen Paulus siger oven 1 kobet, at det, som hedningerne ofrer, ofrer de til
onde dnder. (1. Kor. 10,20). Det eukaristiske offer er derfor hverken en gentagelse
eller repetition af det offer, som skete en gang pa korset. Det tlforer og tilfojer
intet. Det indskraenker og indsnavrer intet. Men det er kristen tro, at det er det
samme offer, som er til stede pa alteret — som det, der blev baret frem pa korset.
sin frelses ufattelige herlighed og magt striler Kristus frem i himmel og pa jord — i
sin fulde sakramentalitet og eksistentialitet: ”Jesus Kristus er i gar og i dag den
samme, ja til evig tid” (Hebr. 13,8).

Fyldt til bristepunktet

Korsets offer er en historisk hendelse. Men det er ogsd noget mere. Korsets offer
bryder ind i tid og rum. Bryder ud af tid og rum. Som et evigt offer. I himmelen
pa jorden. Pa jorden 1 himmelen. Dette soningsoffer er til stede i eukaristien. Det

108

skyldes ikke prastens magiske kraefter. Det skyldes det nadens faktum, at Gud er
en Gud, som elsker mennesker. Der, hvor der er mennesker, ma naden vare. Det
eneste offer, som soner verdens synd, er Ktisti offer. Dette offer holder vi op og
bzrer frem for Faderen 1 eukaristien. Kristus har 1 sin menneskekzrlighed givet os
eukaristien, for at vi skal kunne bare dette offer frem for Faderen. Nar vi beder
Faderen thukomme Kristi offer, bliver Golgatahendelsen nerverende, den aktua-
liseres, vi bliver samtidige, vi er pa Golgata, vi star under korset, vi er syndere.
Som knaler foran den korsfastede. Vi har ingenting, som vi ikke har faet. Det, vi
har faet, vil vi give. Tilbage til Faderen. I eukaristien forenes Kirken — Kristi
legeme — med brodet - Kristi legeme. Vi tager imod det, vi er. Og er det, vi tager
imod. Vi tager imod Kristi legeme, fordi vi er Kristi legeme — og vi skal blive
Kristt legeme — fuldt ud 1 himmelens herlighed. Eukaristien er fyldt til briste-
punktet med fremtid. Vi loftes op for Guds asyns hetlighed og ser i et glimt og i et
spejl, hvad vi skal blive. Den himmelske herlighed stiger ned, griber fat, gar ind i
materien, vi bzres frem, loftes op for nadens trone, omgivet at keruber, serafer,
xrkeengle, engle og alle de hellige. Vi forenes med Sennen, som “er fodt af
Faderen for alle tider, Gud af Gud, lys af lys, sand Gud af sand gud, fodt, ikke
skabt, af samme vasen som Faderen”. (Niczznum). I Kristus har vi del i gud-
dommelig natur (2. Pet. 1,4). Vi er del af en sakramental union, en eukaristisk
forening med Kiristus, som 1 henhold til sagens natur bare kan udtrykkes 1
tilbedelsens sprog: ”Velsignelsens bager, som vi velsigner, giver det os ikke del 1
Kiisti blod? Brodet, som vi bryder, giver det os ikke del i Kristi legeme? Fordi der
er ¢t brod, er vi alle ét legeme. For vi har alle del i det ene brod”. (1. Kor. 10,16-
17). Guds folk indgar en ontologisk forening med Kristus i eukaristien. Ontologi
er vasenslere, leren om tingenes vasen og egenskaber, 1 forhold dl arsag og
virkning, tid og rum. At det folk, som sakramentalt spiser Kristi legeme og drikker
Kuisti blod, gar ind 1 en ontologisk union og kommunion med Kristus, betyder, at
vort vasen og vore egenskaber bliver ét med Kristi vaesen og Kristi egenskaber.
Det er derfor, vi 1 Kristus har del 1 sejren over synden, djavelen og doden. I dag er
det en skjult sejr. En stadig proces, et potentiale, en latent mulighed for udvikling
mod storre hellighed og helliggorelse. En dag skal vi opleve friheden og frelsen
totalt (Rom. 8,18-23). Den sakramentale enhed, vi har med Kristus og med
hinanden, er ubrydelig. Den brydes ikke ned af den biologiske dod. Den bryder
ikke sammen ved somatisk, kropslig sygdom. Den gar ikke i oplesning under
livskriser, neuroser, psykoser og depressioner. Enheden er der, fordi Kristus i
brodet og vinen giver sig selv. Hans krop gar ind 1 vor krop. Hans blod gar ind 1
vort blod, si vi kan sige med apostelen: ”Jeg er korsfastet med Kristus, jeg lever
ikke lengere selv, men Kristus lever i mig. Det liv, jeg nu lever her pa jorden, det
lever jeg 1 troen pa Guds Son, som har elsket mig og som gav sig selv for mig”
(Gal. 2,20).

109



Presseklip

Fra Svensk Pastoraltidskrift nr. 22/2005

Nye samtaler om enhed mellem katolikker og ortodokse

Kardinal Walter Kasper, formand for det pavelige rad til fremme af kristen enhed,
sagde 1 midten af september, at de katolske og ortodoxe kirker ”i grunden var
samme Jesus Kristi kirke”. Han talte ved kommunitetet Saint Egidios nittende ars-
konference i Lyon. Kardinalen meddelte, at den internationale katolsk-ortodoxe
teologiske kommission skulle genoptage sit arbejde i efteriret. Det har varet
nedlagt 1 4 ar pa grund af tvistigheder mellem de unerede og de ortodoxe kirker i
Ukraine. Uenighederne gzlder sporgsmil om kirkelig ejendomsret og om
proselytvirksomhed.

Om katolikker og ortodokse udtalte kardinal Kasper: ”De er en og samme
kirke 1 forskellige former, liturgiskt, teologiskt, andeligt og kanonisk. Disse
forskelligheder er legitime” Han tilfojede, at hindringen for fuld kommunion var
af bade principiel og praktisk art. De ortodokse har alvorlige bekymringer med
definitionen af pavens ufejlbarlighed, og dette vil blive taget op af kommissionen
til efteraret, sagde kardinalen. ”Kirkens fulde enhed — ost og vest — er den
forhabning, vi har, og vi kommer ikke til at blive skuffede.

Maske det ikke bliver let at gore fremskridt. Men der findes dog allerede en
konvergens (=tilnzrmelse) pa gensidigt hold, sagde kardinalen. Nogle ortodoxe
accepterer f. eksempel, at der ”ikke kan vare synodalitet uden primat”. ”Syno-
dalitet”, som betyder at vandre sammen, er det decentraliserede styrelsesprincip i
den ortodoxe kirke. Det understottes i princippet, i teotrien i det mindste, at en
patriark er primus inter pares, den forste blandt ligemand. Katolikkerne derimod
er hovedsagelig hierarkiske og centraliserede i deres styrelsesmide sammen med
paven som leder og som den, der udever universel autoritet.

Kardinalen sagde, at de ostlige kirkers synodalitetsprincip ikke behover at
modsige den katolske kirkes primatprincip.

Kardinal Kaspers fremlagde fem udfordringer til begge kirker:

at rydde op 1 historien ved at indromme forsyndelser og bede om tilgivelse;

at pa begge sider kommer over fordomme, mangler pa kundskaber og mangel

pa forstaelse;

at gensidigt udveksle andelige gaver (f.eks. synodalitet);

at styrke samvirket for at kunne tale til det sezkulariserede Europa med felles

stemme.;

at forsta, at vejen til fuld enhed er en andelig proces.

Fra The Tablet 16/ 9 2005, svensk overs. Birgitta Peersson.

110

Bekendtgorelser

Landskonvent 2006

I Aarhus 1 Sct. Pauls kirke og menighedslokaler den 25.-27. maj (Kristi
Himmelfartsdagene)

Tema: ”Alt det synliges og usynliges skaber”

Foredrag Kristi Himmelfart om skabelsen ifolge Bibelen.

Fredag aften: debat mellem dr. teol. Jakob Wolf (forventelig) og cand. scient.
Poul Steenberg om Intelligent Design.

Foredrag: lordag formiddag: Jesper Langballe (forventelig): Mit syn pa
hojkirkeligheden.

Festmesse fredag morgen kl. 8.00. Derefter generalkapitel med dagsorden
efter vedtegterne. Udforligt program udsendes senere.

Kirkelig fornyelses kirkedage pa Gran 6.-8. jan. 20006
Tema: Gudsbildet i verden og i Kirken.

Der afholdes 3 messer:

— en nordisk katolsk messe

— en romersk-katolsk messe

— en folkekirkelig messe

Der afholdes tidebenner

Der er foredrag om temaet ved Roald Flemestad, Gudmund Waaler og Nina
Karin Monsen

Der holdes en kulturaften og der er masser af sang og musik.

Pris for fuld pension for alle dage NKR 1395,-.

Bindende tilmelding inden 20. december til Tom Hzngsle, Sportsveien 22 B,
3224 Sandefjord

Se Henrik Hojlunds referat fra kirkedagene pa Gran i 2003 i Re-formatio nr.
2004/1

Hjelmserydsstiftelsen

Inspirationsdag 30. januar 2006: Att siga det outsigliga.
Program: Indledning ved Christian Braw,

Ragnhild Utterstrom: Tillbedjans sprak,

Bo Johanneryd: Predikans sprak,

Monica Papazu: Martyriets sprak NB !

Knut Sitell: Musikkens sprak

Tilmelding: Hjelmserydsstiftelsen senest 23/1. TIf. 0382/250 33

111




Fallesskabet KIRKELIG FORNYELSE -

Formand

Pastor Steen Sunesen, Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N, tIf. 861083 48. E-
post: steen.sunesen.(@stofanet.dk

Ovrige bestyrelsesmedlemmer
Pastor em. Knud Christensen, Reventlowsgade 28, 4. th., 1 671 Kebenhavn V, tlf. 3322 7107
Cand. theol. René Moller Yde, Dr. Holsts Vej 46, st. 235, 8230 Abyhaej, tIf. 8625 9046
Konsulent Chr. Ankerstjerne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frederiksberg, tIf. 3645 8404

Cand. scient ct stud. theol. Poul Steenberg, Blegdamsvej 74A, 4. tv., 21 00 Kbh @, tIf. 3535
3016

Pastor em. Olav Fog, se nedenfor.
Bankforbindelse
BG-BANK, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor emer.Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tif. 8653 8008

Redaktionsudvalg

Pastor em. Pouls Ulsdal, Kirkegade 88, 6700 Esbjerg, tlf. 751 3 8105
Sogneprast Peter @sterby-Jorgensen, Galtrup prastegard, 7950 Erslev, tIf. 97741076

Abonnement & medlemskab
Reformatio koster 1 50,- &rligt i abonnement og leber indtil det opsiges skriftligt.
Medlemskab af FKF incl. abn. 250,- arligt. Adresseeendringer til formanden.
RE-FORMATIO's Forlag
Pastor emer.Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tlf. 8653 8008. E-
post:Olavfog@tele2adsl.dk

Redaktionelt: Sandhed og frihed
Praediken: kardinal Ratzinger: Kirkens tro og troens frihed

Dryp: Mangel pa arbejdskraft? 1dé til StatsSmInISTEren v

Laest:
Hans Nielsen: Ideologi eller kultur v. Cht. Braw ..o 98
Poul Erik Andersen: Opgor med kulturradikalismen v. Olav FOZuouiiieiiiiiiniiinniinnnins 99
Pastor Max Witte, Herausg. Jirgen Diestelmann v. Olav FOG....vimiiiciissiinniis 104

Hijelmseryd : Inspirationsdag 30. jan. 2006...

112




