- RE-FORMATIO

‘00

Meddelelser om Kirkelig Fornyelse i Danmark
ISSN 0903-6113

Kristus Pantokrater, Alherskeren.

Motivet findes ofte i kirkens kuppel eller i ikonostasen
til hejre for de kongelige porte. Kristi fingertegn viser
enheden af det guddommelige og det menneskelige
(pa én gang sand Gud og sandt menneske). Det er ogsa
velsignelsestegnet.

Kristus velsigner med hejre hand, og i venstre hind
holder han sit evangelium - logos.

Juni 2005/2




Redaktionelt

Der er andre biskopper end folkekirkens
Tema: Den apostolske overlevering

Da vi for tiden kan regnes for “bispelose”, skont vi stadig sorterer under folke-
kirkebiskopperne, er det si heldigt, at der findes andre biskopper end
folkekirkens, som vi kan lytte til.

Derfor inviterede vi den romersk-katolske biskop, Czeslaw Kozon, til at
tale ved vort landskonvent i Kristi Himmelfartsdagene. Han havde meget godt
at sige, som vi gledede os over. Han ikke blot talte til os torsdag aften, men han
kom minsandten ogsd fredag aften og herte, hvad tidehvervsprasten, den
tidligere sogneprest ved Esajaskirken, Niels Bo Caroe, havde at byde os. Med 2
dages varsel sprang Caree ind for Jesper Langballe, som havde faet lovligt
forfald, og gav os et godt gammeldags tidehvervsforedrag om retferdiggorelse,
lov og evangelium, verdsligt og 4ndeligt regimente. Hvis ikke biskop Kozon selv
skulle fejre sit 10 ars bispejubileum med en pontificalmesse ville han sikkert
ogsd vare kommet om lordagen til Jorgen Sejergaards meget fine og positive
foredrag om hojkirkeligheden 1 pietistisk lys. Som en deltager sagde om Kozon:
Det var, som felte han hyrdeansvar for os.

For nogle dage siden fik jeg brev fra Ole Frederik Stjernfeldt alias munken
Fotius 1 Parakletens kloster i Attika. Her vedlagde han et brev fra sin
nabobiskop, biskop Nicolaus, der er konstitueret biskop for dem, mens en
verre sag 1 (maske ogsa imod) kirken bliver retsligt undersogt. Han nyder deres
fulde dllid.

I sit hyrdebrev forteller Nicolaus imidlertid, at Kirkernes Verdensrad skal
atholde en okumenisk konference i hans bispedemme. Selv om hans
kirkeledelse har godkendt det, og han derfor bojer sig for afgorelsen, foler han
sig dog forpligtet til at advare mod visse farer forbundet dermed. For, som han
skriver, “desvarre er verdenskirkeradet en synkretistisk (religionsblandende)
organisation. Det er en religios organisation, der keemper for de kristnes enhed,
men med et jordisk og verdsligt syn. Den ene, hellige, katholske og apostoliske
kirke beder ikke ”’sammen med”, men beder om alles enhed i Gud.”

Nicolaus advarer mod ordination af kvinder og homoseksuelle. ”Bevagelser
som disse er ikke af en sekundar betydning, men antaster pa afgorende vis
prastedommets hojhellige mysterium”. Han skriver ogsd, at mission ikke som i
protestantismen er proselytmageri og propaganda for at overtale andre, men
vidnesbyrd og bekendelse, og han advarer mod fristelsen til at relativere alt, til at
oftre vor bekendelses klarhed pa den verdsligt forstiede bekendelses alter.

Samme advarsel mod “relativismens tyranni” fremsatte ogsa kardinal Joseph

30

20

Ratzinger 1 sin pradiken ved messen, der indledte det konklave, hvor han blev
valgt til biskop af Rom og pave for den romersk-katolske kirke med navnet
Benedikt XVI.

Den romersk-katholske kirke padrog sig 1 det hele taget verdens
opmzrksomhed, da Johannes Paul II dode og Benedikt XVI blev wvalgt.
Johannes Paul blev gennemgiende godt omtalt, populer som han var. Sarligt
hans historiske rolle ved overvindelsen af den kolde krig og kommunismens
sammenbrud og hans betydning for kristenheden ud over jorden gennem sine
utallige rejser blev bemarket 1 verdenspressen. Han blev dog ogsa kritiseret —
serligt for konservatisme 1 moralsporgsmal og for sakaldt “kvindefjendtlighed” 1
embedssporgsmal.

Der var nu pa verdensplan store forhabninger til, at en ny pave ville vaere
mere liberal og abne op for nadverfazllesskab mellem kirkerne, for godkendelse
af skilsmisse, abort og kvindelige praster og tillade prastexgteskab. Skuffelsen
var derfor stor 1 mere kulturradikale kredse, hvortil dansk presse sa afgjort horer,
da det stod klart, at det var Ratzinger, der blev valgt, for som formand for tros-
kongregationen var han jo Johannes Pauls nzrmeste medarbejder, og stod pa
linie med ham ogsi 1 moralspergsmal. De danske reportere pa bide DR 1 og
TV2 var ikke blide 1 udtrykket. De kaldte ham @rkekonservativ, kvindefjendsk
og fundamentalist, ja endda nazist — blot fordi han som alle andre tyske born var
tvunget ind 1 Hitlerjugend. Som om tvungent medlemsskab af Hitlerjugend gor
et menneske til nazist! Hvor stor ma dumheden dog vare?

Konservatisme

Konservatisme er ikke et skaldsord, men en hzdersbetegnelse. Det er kun
oplysningstiden med dens filosofi og dens medlobere, der gjorde konservatisme
til noget odiost. Oplysningstiden ville jo @ndre alt og gore alt nyt ud fra den
sakaldte fornuft, bide mennesket og verden. Derfor kaldte man sig progressiv.
Men kristendommen er konservativ og kan ikke vare andet. Hvorfor? Fordi
kristendommen er overlevering af sandheden. Den er historisk funderet 1 personen Jesus
Kristus, der opstod fra de dode og fremdeles lever. Vidnesbyrdet om ham skal
ustandseligt fremfores for nye generationer, dvs. det skal traderes. Kristendom
er altsa tradition, forstaet som overdragelse af det, man selv har modtaget. Men
denne person, Jesus Kristus, som skal traderes, er ogsé selve sandheden. Han er
altsa med et kierkegaardsk udtryk “guden 1 tiden” - eller med Grundtvigs ord:
”da guddommen lever og bygger og bor 1 hytter af jord” eller som Carsten Bach
Nielsen udtrykte det 1 en fuldstzendig misforstaet anmeldelse af min bog med
formandstaler: han er en "liturgisk dogmatisk helligheds-helle” — et 1 ovrigt ikke
darligt udtryk, selv om det 1 hans mund var ment nedrakkende. Som sandheden ex
Jesus Kiistus altid identisk med sig selv — ellers var han jo ikke sandheden — dvs.
han er altid den samme, er uforanderlig. Her ser vi altsa denne selvmodsigelse, at
Kristendommen pa én gang er historisk, dvs. relativ, og samtidig sandhed, dvs.



absolut. Men begge dele, biade den historiske tradering og sandheden er
konservativ - 1 den forstand, at der er noget, der skal bevares intakt ned gennem
tiderne.

Fundamentalisme
Fundamentalisme er ogsa blevet et skzldsord, men det er en boomerang, som
rammer tilbage mod den, der bruger det. Vi er nemlig alle fundamentalister. Vi
har alle et fundament, en ubeviselig forudantagelse som forudsatning for vort
liv, uden hvilken vi slet ikke kan orientere os og handle i verden. Filosofisk
kalder man det for en transcendental. Vore fundamenter er irrationelle 1 den
forstand, at de ikke fornuftmassigt kan begrundes som fundamenter. Selv noget
si rationelt som matematik kan ikke rationelt begrundes som fundament. Hvis
derfor nogen kalder dig fundamentalist, kan du bare svare: Det kan du selv vare!
Kirkens fundament er Guds abenbaring i Jesus Kristus. Det betyder, at
fundamentet 1 yderste forstand er hinsidigt. Nok er Jesus Kristus 1 denne verden,
men han er her som Gud. Kun et hinsidigt fundament kan frigore. Ethvert
forsog pa at gore noget dennesidigt, det vare sig en idé, en person eller noget
materielt, vil vere afguderisk og tyrannisk. Det vil tage magten over mennesket.
Sidan er det ikke med vor hinsidige Gud. Han har sat livet til for os og dermed
vist os sin karlighed. Det er der ingen anden, der har gjort. Uden det krstne
fundament bliver livet umenneskeligt, og derfor er kristen fundamentalisme det
eneste fornuftige og eneste menneskelige. Med ktisten fundamentalisme menes
ikke bibelfundamentalisme. Ganske vist er Bibelen sand vedrorende lzre og liv,
men den er ikke fundamentet. Fundamentet er Jesus Kristus.

Uden Gud ingen moral
Allerede som kardinal opdagede Joseph Ratzinger, der begyndte som liberal, at
den moderne verden ikke var nogen lykkelig verden for menneskene. Hvor
mennesket gor sig til herre over tilverelsen, bliver det bundet af sit eget ego og
bliver 1 sidste ende ondt — allermest nir det tror, det er godt. Det mest
skremmende eksempel herpi er kommunismen! Humanismen med dens
menneskerettighedstenkning folger godt 1 hzlene. Derfor ma mennesket bindes
af noget, der er storre end det selv, nemlig Guds hellige 10 bud. Der er fire
omrader, som budene szrligt vaerner om. Det er Guds suverznitet (1., 2. og 3.
bud), livet selv (5. bud), livets forplantning og opfostring (4. og 6. bud) og livets
bevarelse (ejendomsretten og forholdet til nesten: 7., 8, 9. og 10. bud). Det er de
basale ”menneskerettigheder”, og andre er der i grunden ikke brug for. Alle
budene refererer til skabelsen. De er Guds brugsvejledning for det liv, han har
skabt og skanket os. Vi kan lade vare med at folge dem, men sa ma vi rigtignok
ogsa tage konsekvenserne. Det er netop det, vi er ved at gore 1 vor tid.

Derfor ma paven 1 kearlighed til menneskene advare mod abort og mod
skilsmisse. Det siger sig selv, at abort ikke knsteligt kan forsvares. Alene de 10

(O8]
3]

bud forbyder det. Men heller ikke skilsmissen kan forsvares. Bortset fra, at det 6.
bud forbyder det, kan det heller ikke forsvares med henvisning til kerligheden,
for skilsmisse er netop ukerligt. Mod hvem? Mod bornene - dem for hvem
xgteskabet er indstiftet. I vor tid begrundes @gteskabet - jvf. de fleste bryllups-
taler - ud fra karligheden, og her menes der ofte den romantiske og erotiske
kzrlighed mellem mand og kvinde. Men kristeligt set er den erotiske karlighed,
hvor sken den end kan opleves, og hvor bevaringsvardig og nedvendig den end
er, ikke det, der konstituerer agteskabet. Det afgorende er borneavlen. Ogsi
kzrligheden mellem forzldrene tjener opfostringen, idet det skaber gode og
lykkelige opvzkstvilkir for bornene. Men slzgtens fortszttelse og opfostringen
af bornene 1 trygge, stabile og kerlige forhold kan vanskeligt lade sig gore uden
zgteskabet. Manglen pa denne enkle indsigt er arsagen til sa megen ulykkelighed
blandt born og unge - en ulykkelighed, de sjzldent helt kan overvinde, og som
giver sa mange psykiske og sociale problemer. Derfor er kirkens fastholdelse af
zgteskabets uoploselighed en karlighedens omsorg og en velsignelse for
menneskeheden.

Derimod er det anderledes svert at begrunde forbudet mod pravention ud
fra skrift og bekendelse. Jeg kan 1 ojeblikket ikke se anden begrundelse end, at
pravention er et indgreb 1 naturens orden, men det er der s meget andet, der
ogsd er. Dog ma det indrommes, at prazvention er med til at fjerne seksualiteten
fra borneavl. Seksualiteten far derved sit eget selvstzndige liv og fremmer
saledes hedonisme og uansvarlighed.

Nadverfzllesskab og kvindepraster
At den katholske kirke opretholder sit forbud mod nadverfzllesskab med andre
kirker er der 1 grunden ikke noget at sige tl. Nadveren er jo ikke vores, som vi
kan forfeje over, som det passer os. Den er indstiftet af Jesus Kristus ved
skzrtorsdagsmaltidet, hvor han overdrog sine betroede apostle at gore, som han
gjorde. Det var kun dem, han overdrog fuldmagten til - og si dem, som de
senere overdrog den til, for at denne Kiristi indstiftelse kunne fortsztte ned
gennem tiderne. Uden gennem apostolisk fuldmagt kan nadveren ikke fejres.
Det ville 1 sa fald vare vort eget produkt, som vi udforer pi forventet
efterbevilling, og det har vi ikke noget ord for, endsige nogen garanti for.
Nadveren skal ikke alene ske med apostolisk fuldmagt, men ogsd i apostolisk
fellesskab, dvs. 1 fallesskab med apostlene og deres efterfolgere, og her vil den
rom. kath. kirke hevde, at det fallesskab stir vi ikke i, silenge vi ikke er optaget
iden. Det hele star og falder altsa med embedssporgsmalet.

Det samme gor ogsa sporgsmilet om kvindelige praster. Embedet, som er

Jesu Kristi eget embede, blev kun overdraget til apostlene og deres efterfolgere.

Det er et mandsembede, fordi Jesus Kristus er mand og hans funktioner som
hyrde, konge, herre og brudgom for sin brud, menigheden, er typiske
mandsfunktioner, som ikke kan udfores af nogen kvinde. Det almindelige

(OS]
[0}




prastedomme er et prestedomme og ikke noget embede med embeds-
funktioner. Prestedommets prastelige funktioner bestar i den direkte adgang til
Gud Fader 1 bon og offer og i vidnesbyrdet for verden om hans
guddomsherlighed. Dette prastedomme er alle dobte ved troen optaget 1, men
det medforer ingen overdragne embedsfunktioner.

Som det ses er alle de nedszttende ord om pave Benedikt XVI ganske
grundlose. Sadan er kristendommen faktisk — 1 det store og hele bide i katolsk
og 1 luthersk skikkelse - og kan ikke vere anderledes, hvis man tenker kon-
sekvent. Efter denne prasentation af biskop Nicolaus og af pave Benedikt XVI
vil vi 1 dette nr. mode deres egne apostoliske ord.

V1 vil ogsa kunne leese Rene Ydes pradiken ved vort landskonvent, endnu et
uddrag af Terje Tonnessens bog om liturgien, 2. del af Chr. Braws artikel om
Hojkirkeligheden 1 Danmark, foruden et par artikler af Poul Ulsdal. Steen
Sunesens udmarkede formandstale kan ikke n4 at komme med i dette nr., men
forst 1 det nzste.

Men alt 1 alt er det overordnede tema 1 dette nummer den apostolske
ovetrlevering.

Praediken

Cand. theol. René Yde: i

Guds familie

Preaediken ved en messe for Alle Helgen i Mariakirken, Kobenbavn, lordag
den 7. Maj 2005 (FKE’s landskonvent)

Joh. Ab. 7,1-12 & Matth. 5,1-12
Salmer: 571 - 574 /625 - 572 - 569

Kare brodre og sostre!

Jeg ma hellere gentage: Kare brodre og sostrel Da jeg for et lille halvt ars tid siden
gik pa pastoralseminariet, vor kirkes praktiske praesteuddannelse, skulle vi
naturligvis ogsa ove os 1 at sknve pradikener. Nar vi havde skrevet en pradiken,
skulle vi holde den for hinanden 1 mindre grupper, hvorefter vi skulle give
hinanden konstruktiv kritik og kommentarer. Hver gruppe fik desuden udpeget
en erfaren pradikant, en praest, der skulle vare vores vejleder og give
professionel respons pa vores pradikener. I alle mine pradikener brugte jeg
indledningen: “Kzre brodre og sostre.” Det faldt ikke 1 god jord. Alle mine

medstuderende 1 gruppen og vores vejleder studsede over denne indledning.
Man bred sig generelt sagt ikke om den. Den var alt for familier. Den var alt for
personlig. Den pistod et umiddelbart og temmelig intimt og tat fellesskab i
menigheden. Ja, en af mine medstuderende sagde endog, at hendes born ikke
ville bryde sig om fremover at have bredre og sestre efter at have hort mig
bruge ordene. Mine medstuderende og vores vejleder, mente ikke, at det var
rigtigt, at kalde menighedens medlemmer for brodre og sestre. Var det mon
fordi, man pd pastoralseminariet, folkekirkens prasteuddannelse, ikke onskede,
at menigheden skulle vare et fellesskab? Var det mon, fordi man ikke onskede,
at kirken skulle vere et sa tzt fzllesskab som en familie er?

Lad det imidlertid vare sagt én gang for alle: Kirken er en familie.
Menigheden er et familiefellesskab. Menighedens medlemmer er Guds born.
Kirken, som er udbredt over hele jorden, udgor én stor familie, der bestar af alle
mennesker, som er debt med den hellige dab og som lever i troen og som
samles omkring de hellige mysterier, Gud har givet til sin kirke, for at de kan
tjene os til frelse. Vi, der er samlet til messe i dag, er rent faktisk hinandens
brodre og sostre 1 kraft af diben og troen og livet sammen med Gud. Vi er
Guds sonner og dotre og dermed ogsa brodre og sostre til vor Herre Jesus og til
alle dem, som verden over lever 1 troen pi ham som deres frelser og forloser.

I dag har vi indbudt til en familiefest. Vi fejrer i dag en messe for Alle
Helgen. Vi fejrer en familiefest, for de medlemmer af Guds store familie, som
ikke lengere lever iblandt os her pa jorden, men som lever hos Gud, vor Far 1
himlen. V1 fejrer en fest for vore store brodre og sestre fra Kirkens historie. Vi
fejrer en fest for Guds senner og dotre, som 1 deres liv her pi jorden kom ham
sd nzr, at de efter doden blev velsignet med at kunne gi direkte ind gennem
forhanget til det allerhelligste. De fik lov til at gi ind 1 Himlens helligdom, hvor
de nu lever i Guds umiddelbare nzrhed, hvor de prser og takker ham for deres
frelse og beder for os, deres sma soskende i denne verden. Vi fejrer en fest for
vore kzre brodre og sostre, som er i himlen sammen med Gud, vor Far, og
Jesus, vor storebror. De er der alle sammen: Vor kere mor, Jomfru Maria,
Johannes Deberen, Peter og Paulus og de ovrige apostle, den store mengde af
hellige mznd og kvinder, som igennem alle tider har levet efter Guds vilje.
Nogle af dem kender vi godt, nogle af dem kender vi mindre godt og nogle af
dem kender vi overhovedet ikke, og deres ansigter fortoner sig i det himmelske
straleskaer, men de er alle en del af vores familie. I dag er det ifolge kalenderen
festen for den hellige Stanislau af Polen, en helgen, som de fleste af os sikkert
aldrig har hort om, men alligevel er ogsd han en del af vor kare familie og
indbudt til at fejre festen sammen med os.

Vi tillader os 1 dag at holde en fest for den store skare, som ingen kan tzlle,
af alle folkeslag og stammer og folk og tungemal, som str foran tronen og for
Lammet, ifort lange hvide klzeder og med palmegrenene i deres hander, og som
synger til pris for den hellige Gud, vor Far i himlen. Hvad skal der til, for at et -

(5]
D




menneske efter sin dod bliver velsignet med at kunne ga direkte ind i himlen?
Hvad skal der til, for at et menneske kan blive en helgen og fi plads i den store
hvide flok.

For det forste ma det menneske leve 1 troen pa Jesus som sin frelser og
forloser. Det er det man kalder retfardiggorelse af nide ved troen pé Jesus. Det
er den frelsesorden eller - med et mere gammeldags udtryk - den frelseshus-
holdning, som Gud har givet os. Den mi vi underkaste os, hvis vi vil frelses.
Dette gzlder alle mennesker uden undtagelse.

For det andet mé det menneske opna hellighed. Det mi kampe mod synden
og opna de positive egenskaber, som er en del af Guds egen natur. Den
retferdiggjorte synder ma gi ind 1 en kamp for helliggorelsen i sit eget liv. For
hvad er Guds formal med retferdiggorelsen? Hvorfor gor Gud os retferdige for
Jesu skyld. Jo, Gud, vor Far, ensker at leve i fellesskab med os, hans born. Han
onsker at vaere sammen med os. Det, der adskiller os fra fellesskabet med ham,
er synden, som stadig er en del af os. Selvom vi er gjort retferdige for Jesu
skyld, sa gor synden i os, at vi ikke kan tile at leve i Guds nzrhed. Hans
hellighed ville udslette os fuldstendigt. Derfor giver Gud os ikke blot del 1 Jesu
retferdighed, men han giver os ogsa midler tl at blive hellige. Han gor det
muligt for os mennesker at fa del 1 hans egen guddommelige natur. T kraft af
Guds néade er vi fuldt ud retferdige og hellige for Jesu skyld. Detfor skal vi med
stor flid arbejde pa og kempe for at blive retfaerdige og hellige. Dette er et
paradoks, men siadan er det. I vores liv skal vi kempe for at opnid den -
retferdighed og den hellighed, som vi allerede har! Nogle mennesker opnar 1
samarbejde med Guds nade denne hellighed, si de efter doden kan tile at vare
hos Gud i himlen. Disse mennesker har fiet del 1 Guds egen natur og kan derfor
vaere sammen med ham.

Hvordan er si en helgen, kunne vi sporge? Hvilke er de positive egenskaber,
som en helgen har? Det besknver vor Herre Jesus Kristus selv 1 evangeliet. En
helgen er fattig 1 anden. Det betyder, at en helgen erkender og lever 1 den
andelige fattigdom, der tilskriver Gud alle ting. En helgen sorger over syndens
magt 1 sig selv og 1 verden. En helgen er sagtmodig og vil med talmodighed
udsta lidelser 1 denne verden. En helgen hungrer og torster efter retfardigheden,
fordi han har erkendt sin egen uretfardighed og syndighed. En helgen er
barmhjertig mod dem, som har brug for hjzlp bade andeligt og fysisk. En
helgen er ren af hjertet, sa han bekemper urenheden og synden 1 sig. En helgen
er en forkemper for freden mellem mennesker. En helgen bliver forfulgt for en
retferdig sags skyld, som han tror pa af hele sit hjerte. En helgen bliver hanet og
forfulgt pa grund af evangeliet, pa grund af budskabet om Jesus.

Nu kunne vi maske nok have lyst tl at sporge: Er helgener si syndfrie under
deres liv her pa jorden? Til at fa afklaret det sporgsmal har jeg kun et rad: Prov
at sporge dem selv! Hvorfor mon de sa ofte klager over synden og manglen pa
hellighed 1 deres liv? Hvorfor mon de sa ofte gar il skriftemal og til alters?

Hvad sker der sa ved vores familiefest i dag. Vi kan jo tenke pi, hvad der
sker, nar vi ellers fejrer en fest for vores jordiske familie. Vi modes med vore
kzre. Vi taler sammen. Vi morer os sammen og gleder os over fallesskabet. Vi
har et levende og udbytterigt indbyrdes fellesskab ved at vere sammen. Og
fremfor alt: Vi spiser sammen. Maden og vinen er en vigtig del i det at vare
sammen ved en familiefest. Noget lignende sker ved vor 4dndelige familiefest i
dag. Vi betragter vore kare brodre og sestre, som allerede har opniet det, som
vi strzber efter. Vi glaeder os pi deres vegne. Vi lovsynger sammen vor Gud og
Fader. V1 taler ssmmen. Og fremfor alt: Vi spiser sammen. Maden og vinen er
ogsd her en vigtig del af vores fest. Nar vi gir til alters og modtager den hellige
nadver, vor Herres Jesu Kiisti legeme og blod under bredets og vinens
skikkelser, si styrkes vores fallesskab med vor brodre og sostre, som knzler ved
den anden - for os - usynlige ende af knzfaldet. Vi oplever en forsmag pi den
salighed, som de hellige mznd og kvinder allerede har faet del i. Vi styrkes med
Guds nide og vi “lader op” til helliggorelseskampen i dagligdagen. Nar vi fejrer
den hellige messe, modtager vi den nide og kraft fra Gud, som gor det muligt
for os at kempe den gode strid og vinde saligheden.

Vi tror, at vi er taget til ndde af Gud for Jesu skyld. Pa grund af ham er vi
allerede gjort rene og retferdige i kraft af diben og igennem den personlige tro
og tillid til Gud, men synden sidder stadig i os. Derfor ma vi drage ud (eller
snarere ind, for kamppladsen er vor egen krop og vor egen sjzl) og tage del i
den store kamp mod Djzvelen og hele hans sverm af demoner, hvis eneste mal
er at friste os til at bryde Guds lov og gore opror mod hans guddommelige vilje.
Det er en hird og streng kamp, men vi kan glede os over, at vor Herre Jesus
allerede har udkempet det afgorende slag mod vor store fjende og givet ham
hans banesir. Det gjorde han pa korset og da han overvandt deden og sprengte
graven indefra. Lad os 1 karlighed til vor kaere Far i himlen og i fellesskab med
vore hellige brodre og sostre, udruste os til at tage del i denne kamp. Lad os,
ligesom vor bror, den hellige Paulus, skriver et sted, ifore os Guds fulde
rustning, si vi kan holde stand mod Djzvelens sniglob. Thi for os stir kampen
ikke mod kod og blod, men mod myndigheder og magter, mod verdens-
herskerne 1 dette morke, mod ondskabens andsmagter i himmelrummet.

Kzre brodre og sostre: Lad os tage Guds fulde rustning pa, for at vi kan sti
imod pa den onde dag, overvinde alt og besti. Lad os spaznde sandhed som
bzlte om lenden, retfardighed som brynje, tage som sko pa fodder villighed til
at ga med fredens evangelium. Lad os lofte troens skjold, hvormed vi kan slukke
alle Den Ondes brendende pile. Lad os gribe frelsens hjelm og Andens sveerd,
som er Guds ord. Kampen er hard, ja, men lonnen er stor og ethvert sir, vi
modtager 1 kampen, ethvert nedetlag, vi lider overfor Den Ondes fristelser, en
hver lidelse, vi mi udstd i dette liv, er blot med til at foroge vores
modstandskraft, si vi il slut kan vinde sejrens pris, den evige salighed. Det er,
som vi skal synge om lidt:




Kristi blodbestenkte fane Dette haver sandt befundet
Jorer frisk i striden ind, alle helgens keakfke mod,

0g den daglig kampevane som har kempet og har vindet,
giver kraft ¢ sjeel og sindy styrkede ¢ Lammets blod;
huert et sar gor dig hard s kulle vi gor da ga fri

at du altid sejren far. alle kristnes kamp forbi?

Engang var der en englender, der sagde: If makes a difference having a decent
Sfamily. Altsi pa dansk: “Det gor en forskel at have en haderlig familie.” Lad os
prise Gud, fordi vi har en hazderlig familie og bede ham om, at han vil lade det
gore en forskel for os. Lad os lovprise ham, fordi vi er medlemmer af hans store
familie, som ikke er begrenset af tid og rum. Lad os takke ham, fordi vi har et
levende og nart fzllesskab med alle helgen, vore kare brodre og sostre 1 himlen,
og ydmygt tage del 1 deres evige lovsang og sige: Lre vare Faderen og Sonnen
og Helliginden, som 1 begyndelsen, si nu og altid og i al evighed. Amen.

Liturgi

Terje Tonnessen:

Kristus blant dere

Udvalgte afsnit af Tonnessens bog

Przdikenen

At forkynde Guds ord er det storste — og mest ansvarsfulde — prvilegium et
menneske kan fa. Predikenen er ingen opvisning 1 sproglig kunst og teologisk
dygtighed. Den er ingen akademisk forelesning. Ikke et foredrag, som brillerer
med kundskab. Tkke et causeri som gentager tidstypiske fraser. Pradikanten ikke
nogen poseur. Han skal ikke vise sig frem, han skal ikke vise, hvor dygtig han er,
hvor meget han har lest, hvor begavet han er. Det er ikke celebrantens private
synspunkter, menigheden skal opbygges af. Pradikenen er Guds ord 1
menneskelig skikkelse. Celebranten kan gerne pradike over alle tre lesninger,
selv om det altud vil vaere evangeliet, som star 1 fokus. I vor postmoderne,
fragmenterede og sazkulariserede tid ma den kristne praediken have karakter af
alvor. Hvis menigheden far indtryk af, at pradikanten ikke tager teksterne eller
evangeliet alvorlig, tager han heller ikke tilhorerne alvorlig. Pradikenten kan
gerne fa folket til at smile eller le, men det skal 1 sa fald vare pa grund af

budskabets egen snart og nargiende provokation, ikke pa grund af upassende
morsomheder. Det gzxlder liv og dod, frelse eller fortabelse. Predikanten star
der ikke som litterat, retoriker eller skuespiller. Prasten star der som far, bror og
ven. Han har det unike privilegium, at han skal bringe et budskab fra Gud.
Predikenen skal ikke vare en kodet, intern meddelelse til en lille flok.
Pradikenen skal vare proklamatorisk, profetisk, apostolisk, kerygmatisk. Den
skal ribe ud, tigge, lokke, true, rive ned, bygge op. Den skal opfordre til
omvendelse fra morket til lyset, fra Satans magt og til Gud. Den skal fi folk til at
vagne. Til at begynde et nyt liv. Her og nu.

En prediken kan give folk lerdom uden at vare belzrende, moral uden at
vaere moraliserende. I vor mediesituation med si meget stoj, og hvor
indtrykkene ustandselig poses og presses og kastes imod os, er det afgorende, at
pradikenen bliver mere Guds ord og mindre menneskers ord. Menneskers ord
horer vi overalt. Hvis vi ogsa horer menneskers ord i Guds hus, hvor skal vi da
gi for at hore Guds ord? Der er for mange mennesketanker og menne-
skemeninger 1 var tids forkyndelse. Der findes en udbredt frygt for at stode folk.
Men det er Gud, vi skal frygte. Ikke mennesker. Hvad soger mennesker i en
kristen kirke 1 dag? Bekraftelse af egne meninger? Accept af egen trods? Accept
af egen tvivl? Accept af egen synd? Skal kristen forkyndelse ikke vzere andet end
et ekko af en szkulariseret, havareret verden?

En mundtlig Kristusikon

Forkyndelsen ma vare skriftorienteret, proklamatorisk og Kristus-centreret. Det
er Kristus, som skal blive til at gribe, blive horbar, synlig, ikke praedikanten.
Den rette indstilling er den johannaiske: ”Han skal blive storre, jeg skal blive
mindre”, Johs. 3,30. . . .. Den korsfastede Kristus skal loftes frem, tegnes med
nzrgiende, dagsaktuelle rids, sa tilhorerne ikke kan undgi at forsta, at dette
gzlder liv og dod. Pradikenen skal vare et Kristusikon, en ikonisering, en
billedliggorelse af Kristus. Nar man lytter til Guds ord, skal man skimte Guds
herlighed. Nar man horer skriften udlagt, skal man se en lille flig af Guds vasen.
Nir man horer det, som tilsyneladende er menneskeord, skal man styrkes i troen
p4, at Gud baerer alt ved sit magtige ord (Hebr. 1,3), det ord som skabte verden,
det ord som blev menneske, da Guds mor Maria blev gravid ved den Helligind.
Praedikenens sprog skal vere kraftig, energisk, direkte, dynamisk, bevagende.
Det skal gnistre. Det skal anga tilhorerne. De skal blive urolige, overraskede,
opskremte, frie, glade, forloste. At predike er en proces, en processuel handling.
At pradike er en procession med ord. Ord fra Gud.

...... En prediken 1 rammen af en eukaristifejring er ikke nogen afbrydelse, en
slags reklamepause. En pradiken er en integreret del af fejringen, som ikke pi
nogen made kan undvzres, selv ikke pa hverdage, for at ikke messen og det
dndelige liv skal komme 1 ubalance. P4 hverdage kan pradikenen gerne vare kort
— til dels meget kort — men den bor vare med, fordi ogsa da leses tekster, som
kraver tolkning og udlegning.




Credo — trosbekendelsen

Som det troende folks respons pa lesninger og forkyndelse er det
naturligt, at man far anledning til at give sit personlige, bekendende svar pa det,
man har hort. For at lesningerne og pradikenen ikke skal blive tolket i heretisk
eller skismatisk retning, sammenfattes bekendelsen 1 den nikenske
trosbekendelse, Nicenum. Det er nemlig et faktum, at overalt, hvor Guds ord
lzeses, forklares og forkyndes, er der muligheder for at det kan tolkes hazretisk,
fejlagtigt og skismatisk, splittende. . . . . Der foregar en kamp, ikke bare pa det
folelsesmassige og intellektuelle plan, men ogsi pa det andelige, eksistentielle,
nar Guds ord bliver leest og forkyndt. Derfor samles de troendes svar 1 en falles
lovprisende bekendelse, Nicznum. Navnet har bekendelsen efter byen Nikza,
hvor den blev vedtaget pi det okumeniske koncil 1 ar 325 og suppleret pa
koncilet 1 Konstantinopel 1 ar 381. Den apostoliske trosbekendelse, Aposto-
licum, er en dabsbekendelse, og bruges derfor ikke i sadvanlige messer. Nar
skriftlesningerne og forkyndelsen ender 1 en klassisk bekendelse, tolkes det, vi
har hort pa en kanonisk, ortodoks, leremassig korrekt made. Samrlig nér
pradikenen er indholdsmassig svag og leremasssig utydelig, for ikke at sige
heretisk, er det vigtigt at Guds folk med frimodighed synger eller fremsiger sit
jublende Credo. I sidanne tilfzlde fungerer trosbekendelsen som en kor-
reksion, en korrigering og en protest mod det, man har hort 1 praedikenen. Sidan
kommer det almindelige praestedomme til udtryk.

Credo er ikke en oprindelig del af eukanstifejringen. Pa 500-tallet — nogle
tidsfaester det til 568 — begyndte man at bruge Nicanum i Konstantinopel, 1 den
oprindelige form, uden filioque, det vil sige at Helligdinden udgér fra Faderen,
ikke fra Faderen og Sonnen (filioque). Efterhanden blev Nikenum ogsa indfort
enkelte steder 1 vesten. Spanien var sandsynligvis forst 1 ar 589. Forst 1 ar 1014
bliver Niczenum brugt 1 messen 1 rom. I vest er Nicznum et svar, en respons pi
Guds ord og pradikenen. I ost har credo mere funktion af rensning af troen, for
man modtager Kristi legeme og blod. I ortodoks liturgi fungerer credo som en
leremassig katarsis, renselse, en dogmatisk kvalitetsikring. I de ostlige liturgier
er credo et fast led. I vest bruges Nicanum stort set kun pa sondage og festdage,
som regel tkke pa hverdage. . . . .

40

Kitken 1 Verden

Biskop Nicolaus: Rundbrev

Fra den orthodokse kirke 1 Grzkenland
Det hellige bispedomme af Attika

Til de fromme kristne 1 vort hellige bispedomme
Elskede born 1 Herren.

KRISTUS ER OPSTANDEN!

Som I muligvis ved, skal der efter den hellige synodes vedtagelse samles en
konference fra Verdenskirkeradet pa vort distrikt fra 1 morgen den 9. til den 16.
maj. Dette rid er sammensat af reprasentanter for hovedsageligt protestantiske
bekendelser; men ogsia mange af de orthodokse kirker deltager. Sandt er det, at
den rolle er omstridt, og at det ikke er fa, der udtrykker deres alvorlige forbehold
over for den made, den funktion, den dybere bestemmelse, der findes i den
nutidige verden og 1 dens forhold til den ene sandhed. Den hellige synode har
som sagt bestemt og gennemfort sin afgorelse. Vi respekterer dens afgorelser,
men nodes dog til parallelt at treffe vore forholdsregler for at aflegge vort
vidnesbyrd pa den bedste made og at beskytte os for pévirkninger, der
forvansker vor moral.

Efter dette vil jeg gerne sige jer folgende:

Hvis vi tager imod de anderledes troende for at bringe dem vidnesbyrd om
vor tro og ovetlevering, da er dette helligt. Hvis vi modtager dem gastfrit for at
udtrykke vor respekt og frihed, da er dette delt. Men hvis vi indbyder dem for
at deles med dem om den sande tros skat, da er dette ugudeligt. Desvarre er
verdenskirkeradet en synkretistisk (religionsblandende) organisation. Det er en
religios organisation, der kemper for de kristnes enhed, men med et jordisk og
verdsligt syn. Den ene, hellige, katholske og apostoliske kirke beder ikke
”sammen med”, men beder om alles enhed 1 Gud. Den diskuterer og samtaler
ikke med det formal at blive menneskeligt enige, men aflegger sit skyldige
vidnesbyrd for at kalde os alle til at vende tilbage. Ej heller fantaserer den
hadefuldt og intolerant, end mindre gribes den af panik over de anderledes
troende skikke og opfattelser; men den frembyder frejdigt og sommeligt sin
bekendelse.

Naste Herrensdag, de salvebarende kvinders, skal ifelge konferencens
program adskillige af konferencemedlemmerne gaste sogne 1 vort distrikt for at
overvare vor hellige liturgi. Man forstar, at muligheden for, at vor liturgiske
orden forstyrres, og at nogle af de overste anderledestroende vil soge den hellige

41



communion eller antidoron, er ikke ubetydelig. Derfor mi jeg bede vore praster
om at vise saerlig forsigtighed den dag.

Som T ligeledes ved, er anglikanerne pa det sidste skredet til ordination af
kvinder, og forskellige protestantiske bekendelser er giet videre til ordination af
homosexuelle. Bevagelser som disse er ikke af en sekundzr betydning, men
antaster pa afgorende vis praestedommets hojhellige mysterium.

Vi skal ikke forfolge nogen. Maske vil der pa vor vej findes nogle damer, der
tror, at de har prestedommets nidegave. Maske kommer der tvivlsomme folk
nzr til os og prasenterer sig som praster. Endelig, maske nermer der sig
deltagere med verdslig tenkemade og forestilling og synes os som sendebud fra
Guds rige. Vi betvivler klart deres pastiede kirkelige niddegaver; men vi
fornzermer dem ikke. Vildfarelsen, den paviser vi, men de personer, der
udtrykker den, dem respekterer vi og behandler dem med vardighed.

Men det er en absolut noedvendighed, at vi beder om, at vort vidnesbyrds
fasthed ma — som det sommer sig det hellige — ikke forurenes. Vor sakramentale
gudsdyrkelses fred ma ikke forstyrres. Sandheden af den orthodokse tro, som vi
bekender, ma ikke forfalskes iblandt os. Hvis det behoves, skal vi oven 1 kobet
svare. Maske er de mennesker bedre som personer end vi. Dog er deres tro
farligt usund. Sa usund, at vi kan havde, at de tror pa en Kiistus, som ikke
eksisterer.

Kustus venter tilbagekomsten af dem ved, at deres dogmatiske tro og kurs
rettes. Af os venter han den som ydmyg bekendelse af vor hellige orthodokse
tro og som konsekvent og helligt liv.

I den protestantiske verden forstis mission som proselytmageri, som
propaganda for at overtale andre til at folge det, de selv forkynder som sandhed.
I den orthodokse tradition betyder mission vidnesbyrd og bekendelse. Den
betyder at give vore medmennesker lejlighed til, at Gud kan tale med dem. At de
fra at vaere Guds skabninger méa blive hans born og fra at vare vore
medmennesker ma blive brodre i troen. Maske nogle narmer sig til os med
disposition til proselytmagen. Gid vi ma svare ved at aflegge vort vidnesbyrd
klart, men med sindelag af karlighed 1 Knstus.

I en tid som den, hvor vi lever, er fristelsen til at relativere alt, til at ofre vor
bekendelses klarhed pa den verdsligt forstaede bekendelses alter, til at betvivle
vor orthodokse tros gudsgave for en slet forstaet okumenisk enheds skyld, ul at
erstatte missionsvidnesbyrdet om alles tilbagevenden med den okumeniske
vision af en verdenssameksistens mere end synlig.

Men ogsa den velsignelse, at vi midt under de mange anledninger af den
moderne ideologiske pluralisme kan aflegge vort vidnesbyrd ikke som en
mntolerant insisteren pi uforarbejdede idéer, men som en storsindet bekendelse
af sandheder, der leves personligt, og dem understotter vi ikke, fordi de er 1 fare,
men vi bekender dem, fordi uden dem kommer vi selv 1 serlig stor fare.

Vi beder den opstandne Herre om, dels at vi ma kende den ene kirkes skat,
som vi har, og dels at medlemmerne af de mange “kirkers” rad ma opdage —

42

-

sammen med den frelsende sandhed, som de ikke kender — den ene, hellige,
katholske og apostolske kirke, som de er 1 samtale med.

Med megen kearlighed 1 den opstandne Kiistus

den konstituerede (biskop) Nicolaus af Mesogaia og Laureotiké
Ouversat fra greesk til dansk af Munken Fotius i Paracletens viede kloster 5. Maj 2005

Dryp

Ud med Grosball!

Grosboll tror — som sa mange andre danske praster — at kirken skal ligne
verden, at hvad der galder pa universitetet ogsa skal gzlde 1 kirken, at kristen-
dom er et sporgsmal om videnskab, at man derfor kan forske eller filosofere sig
til kristendommen..

Men sadan er det slet tkke. Kristendom er abenbaring, er historie, er over-
levering af noget ganske konkret. Den skal tolkes 1 overensstemmelse med
apostlenes tro og tages imod og stoles pa. Det kan alle til alle tider overalt pa
jorden.

Kristendom er altid moderne. Det er Grosboll ikke! Derfor: ud med ham!

Kirken i Verden

Pave Benedikt XVI:

Relativismens tyranni
I dag gzelder kun "jeg'et"

Fra den pradiken, som kardinal Ratzinger holdt ved den indledende messe il konklavet ¢
DPeterskirken den 18. april, hvor han sely blev valgt il pave med navnet Benedikt X171, Dette
kun en lille mundsmag. Vi vil i kommende numre hore mere til denne mand.

Hvor mange modstridende meninger har vi ikke lzrt at kende 1 de sidste artier,
hvor mange ideologiske stromninger, hvor mange mader at tenke pa . . .



Tankens lille bid hos mange kristne blev ikke si sjzldent kastet omkuld af
sadanne bolger, fra det ene ekstrem til et andet: fra marxisme til liberalisme og
sa til utemmet frihedstrang; fra kollektivisme til radikal individualisme; fra
ateisme til en vag, religios mysticisme; fra agnosticisme til synkretisme og si
videre . . . Hver dag opstar nye sekter, og der sker nojagtig det, som den hellige
Paulus siger om ’menneskers terningkast’ , om ’den snedighed, der forer os pi
lumske afveje (Ef. 4,14). At have en entydig tro, som svarer til kirkens
trosbekendelse, bliver ofte betegnet som fundamentalisme, mens relativismen,
altsi denne bliven-kastet-frem-og-tilbage af modstridende meninger, synes at
vare eneste indstilling, der er pid hojde med nutiden. Der grundlegges et
relativismens diktatur, der ikke anerkender noget som helst som endegyldigt og
som yderste mal kun lader jeg’et og dets vilje gzlde”.

Kristi barmhjertighed er ingen billig nade. Den ma ikke forstis som banalisering
af det onde. Kristus bzrer 1 sin krop og i sin sjal hele vagten af det onde, hele
dets odelzggende kraft. Han forbrander og forvandler det onde gennem sin
lidelse, 1 sin lidende karligheds ild.

Alle mennesker onsker at efterdade sig et spor, som forbliver. Men hvad
forbliver. Ikke penge. Heller ikke bygninger; lige sa lidt boger. Efter en vis, mere
eller mindre lang tid, forsvinder alle disse ting. Det eneste, som forbliver evigt,
er den menneskelige sjxl, det af Gud for evigheden skabte menneske.

Udtalelse efter valget til pave 19. April 2005

Efier den storartede pave Jobannes Paul Il har de herrer kardinaler valgt mig - en
simpel arbejder i Herrens vingdrd - til kirkens tiener.

Kirken 1 verden

Fra Benedikt XVI's "regeringserklaering”
Uddrag fra en pradiken den 24, april 2005

Det er meget betydningsfuldt, at mit pontifikat begynder pa et tidspunkt, hvor
kirken fejrer det szrlige eukaristiar. Skulle man 1 dette providentielle ssmmentraf
ikke se et element, som ma kendetegne det tjenesteembede, som jeg er kaldet tl?
Eukaristien, det kristne livs hjerte og kilde til kirkens evangeliseringssendelse,
skal vaere det stadige midtpunkt og kilde 1 det mig betroede Petersembede.

Eukaristien gor den opstandne Kiistus stadig nxrverende, han der stadig ofrer
sig for os, idet han opfordrer os til at deltage 1 sit legemes og blods gastebud.

44

Ud af det fulde fzllesskab med ham vokser hvert videre element 1 kirkens liv, 1
forste rakke fellesskabet mellem alle troende, forpligtelsen til at forkynde og
bevidne evangeliet og den lidenskabelige karlighed til alle, serligt de fattige og
ringe.

I 4r méd derfor festen for Herrens legeme og blod, Kustilegemsfesten, fejres
serligt  festligt. Eukaristien vil si 1 august danne midtpunktet for
verdensungdomsdagene 1 Koéln og 1 oktober for den ordinazre samling af
biskopssynoden, hvis tema lyder: Eukaristien, kilde og hojdepunkt i livet og i kirkens
sendelse. Jeg beder alle om, 1 de kommende maneder at forsterke karligheden og
tilbedelsen af Jesus 1 eukaristien og modigt og klart at bringe troen pd Herrens
virkelige nerver tl udtryk, frem for alt gennem gudstjenestens festligholdelse og
korrekte udforelse.

Pi szrlig made beder jeg prasterne, som jeg 1 dette ojeblik tenker pa med stor
kerighed, om at tenke over folgende: Prastedommet opstod 1 nadversalen
sammen med eukaristien, som min ®rverdige forgenger Johannes Paul II
mange gange har understreget. “Prastens liv ma pa szrlig made have en
’eukaristisk skikkelse’, skrev han 1 sit sidste brev til skertorsdag 2005. Dertil
bidrager frem for alt den andzgtige og daglige messefejring, som skal vare
enhver prasts liv og sendelse.

Naret og stottet af eukaristien vil katholikerne ganske selvfolgeligt fole sig
ansporet til streben efter hin fulde enhed, som Kiristus 1 nadversalen sd inderligt
havde onsket. Petri efterfolger ved, at dette dybe onske hos den guddommelige
mester md han pa serlig made tage pa sig. For ham er opgaven at styrke
brodrene overdraget. (jf. Luk. 22,32).

Ved begyndelsen af sin tjeneste ved kirken 1 Rom, som Petrus havde vadet med
sit blod, overtager hans nuvarende efterfolger ganske bevidst som sin forste
pligt den opgave med al kraft at arbejde for genoprettelsen af den fulde og
synlige enhed af alle Kuristi disciple. Det er hans bestrebelse, det er hans mest
patrengende pligt. Han er sig bevidst, at dertil er erkleringer om oprigtige
folelser ikke nok. Der behoves konkrete tiltag, som griber hjertet og rusker op 1
samvittighederne, idet de bevager enhver tl indre omvendelse, hvilket er
forudsztning for enhver fremadskriden pa den okumeniske vej.

Den teologiske dialog er nodvendig, og undersogelsen af de historiske
bevaggrunde tl de afgorelser, som er sket 1 fortiden, er ligeledes uopholdelig.
Men mest patreengende er “renselsen af samvittigheden”, som sa ofte er blevet
fremhavet af Johannes Paul II, og som alene kan forberede hjerterne pa, at
iklede sig Kusti fulde sandhed. For ham, den hojeste dommer over alt liv, ma
enhver af os trade frem 1 bevidstheden om, at vi en dag ma aflegge regnskab for

45



ham for det, vi har gjort og det, vi ikke har gjort, med henblik pi det store gode,
som den fulde og synlige enhed af alle hans disciple er.

Petri nuvarende efterfolger lader sig i forste person stille dette sporgsmal og er
beredt til at gore alt, hvad der stir i hans magt tl at fremme okumenes
grundleggende anliggende. I sin forgengers spor er han fast besluttet pa at pleje
ethvert initiativ, som kan synes anvendeligt til at fremme kontakterne og
samtykket med reprasentanterne for de forskellige kirker og kirkelige falles-
skaber. Ja, dem sender jeg ved denne lejlighed min hjertelige hilsen 1 Kristus,
alles Herre.

Bekendtgorelse

Tebstrup-konventet

Der agtes atholdt konvent i Tebstrup en fredag i begyndelsen af oktober.
Datoen er ikke endeligt fastsat.

Festlig messe 1 Ousted kirke kl. 14.

Kaffe og foredrag 1 redaktorens stuer pa J.P. Sorensens Vej 30..

Derefter vesper 1 Ousted kirke

Spisning pa restaurant Ejer Bavnehoj. Der ma nok paregnes en udgift pa
ca kr. 150,00..

Det er nok oprindeligt et prastekonvent, men det tager vi ikke s noje.
Derfor er enhver, som det kunne interessere, velkomne.

46

Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Christian Braw:

... og blev menneske -

Hojkirkeligheden i Danmark II

Sent kom hojkirkeligheden til Danmark. Inspirationen kom fra England, hvor
sogneprast Borge Barsoe havde lert den sakramentale og liturgiske spiritualitet
at kende. Selv skrev han yderst lidt, deltog knap nok 1 offentlig debat. Men 1 sine
smi menigheder indforte han det, han havde lert 1 England. Hele hans
embedsgerning var koncentreret omkring messen, og hans teologi blev en
offertorieteologi, hvor centrum var menighedens offer af hele sit liv og Guds
forvandling af det ofrede til velsignelse. Omkring det sakramentale liv 1 Virring —
Barsoes menighed — samledes en kreds, som blev inspireret til at fore sagen
videre.

En af dem var Olav Fog. Da Barsee blev pensioneret 1 1979 dannedes
Kirkelig Fornyelse, hvor Fog blev formand. Bortset fra to perioder forblev han
pa den post inddl 2004. Pé det arlige landskonvent var det formandens lod at
holde en formandstale, en kombination af teologisk analyse og arsberetning.
Olav Fogs formandstaler er nu blevet samlet i en bog med titlen ”. . . og blev
menneske” (Re-for-matio’s Forlag). Titlen — et citat fra den nicenske
trosbekendelse — angiver, at det er inkarnationen, som udgor hjertet 1 den
hojkirkelige bevaegelses teologi. Olav Fog papeger selv, at det er pa dette punkt 1
trosbekendelsen, at prasten gor en lille pause og sammen med menigheden
bojer sig. Det er et tegn pa, at ortodoksi ikke bare er ret lere, men ogsi ret
tilbedelse.

I en fremmed verden

Da hojkirkeligheden forlod sit beskyttede rum 1 Virring kirke, modte den et
samfund og en teologi, som talte et helt andet sprog. Det er en teologi eller
snarere en folge af teologier, hvor Gud fremstilles som “vor tids Gud”, ”en Gud
for vor tids mennesker”. Det viser sig tydeligt 1, at det er et gudsbillede, hvor
vreden savnes. Men, siger Olav Fog, det er kun ligegyldigheden, som ikke kan
blive vred. Katligheden kan blive vred. Guds karlighed vredes ogsa over de
europaiske folkekirkers lunkenhed. Det er noget, som ogsa hojkirkeligheden har
del 1. Olav Fog siger: ”Vi er pa godt og ondt en del af denne kirke og ma
sammen med den bare pi dens skyld. Nok kan vi anvende de store og rigtige
ord, men det er ikke det, vi siger, som er det afgorende, men det vi lever.” Men

2

hvad er da kirkens synd ? Olav Fog svarer: 7. . .at have set Herrens store

47



gerninger til vor frelse, at have skuet ind i det forjettede land, og sa alligevel
opgive @vred . . . Det er vantro, det varste af alt for Guds folk”. Derfor er
hojkirkeligheden et liv 1 bod: ”Da bliver frelsen og fremtiden igen hans, og da
bliver hans lofter og hans nzrvar igen afgerende for os”. Der findes en
personlig tiltale 1 det, han siger. Det handler om en livsforvandling, som har sit
afgorende punkt 1 den enkeltes indre. Olav Fog citerer Urban Schreders bon i
Re-formatio's allerforste nr. i 1958: "Herre, send os kirkens fornyelse i
Danmark, og lad den begynde i mit eget hjerte og mit livl Herre, lad atter din
frelsende nide stromme fra kirkens altre ud til vort folk og luk forst mit hjerte
op for den”. Der findes her en grundleggende loyalitet mod Danmark og den
danske kirke, en solidaritet, som ikke ma ga tabt. I en anden bon siger Olav Fog:
”Vi ensker ingen magt for os selv, ingen berommelse, ingen zre — lad det
altsammen fare. Blot dit navn, o Herre, igen kan fi =re i Danmark og din kirke
fornyes . ..”

Eukaristisk spiritualitet

Er hojkirkeligheden kryptokatolsk eller % katolsk? Nej, svarer Olav Fog, vi er
100% katolske, nemlig 1 ordets egentlige mening. Ordet betyder nemlig i
overensstemmelse med helheden”. Det handler altsd om samstemmighed med
hele den knstne kirke 1 hele dens histode og med hele dens lere.
Hojkirkeligheden er, siger Olav Fog, evangelisk-katolsk, eukaristisk, ortodox og
okumenisk. ”Messens ubrudte fejring” er dens ydre kendetegn. Olav Fog
skriver: ”I messen findes alt, hvad Gud har skenket os, og alt, hvad vi skal gore.
Her er Kristi korsoffer virkeligt nzrverende 1 brodets og vinens skikkelse. Jesu
forsoningsoffer er nzrverende til frelse af mig. Fog skriver: “Her er centrum i al
kristendom”.

At hojkirkeligheden er ortodox — har den rette lere - er ogsi et ansvar for
kirkens selvforstielse, for embedet, sakramenterne og gudstjenesten: Vi vil
holde vor kirke fast pa, at den hverken er en statsindretning eller en forening,
men at den er stiftet af Kristus selv . . .” Det indebzrer, at det er Kristus — ikke
de demokratiske organer — som er dens Herre.

Det okumeniske trak indebarer, at hojkirkeligheden er dben for alle 1 sand
betydning katolske bidrag fra hele kristenheden, i alle dens retninger. Men man
er sig ogsa bevidst at vare vesterlandske kristne. Der er hovedkilden til egen
identitet.

Denne holdning forer til en konflikt med samfundet og tidsinden., ogsé i det
konkrete kirkeliv. 1980 sagde Olav Fog: ”Det bor overvejes, hvor lenge kirken
kan forblive Kusti kirke, nar den gennem udnzvnelser, forvaltning og
lovgivning gennemstrommes af menneskerigets ”al magt til folket” i stedet for
Gudsrigets ”Gud alene aren”. Kirken skal vare en modkultur til menne-
skerigets kultur. Kirken er, siger Fog, Kristi krop, Kristi fortsatte inkarnation,
den Hellige Ands skabelse, en oververdslig storrelse 1 verden og derfor
uafhzngig af statens og folkets vilje. Kristendom er Christus prasens, inkarneret

48

1 historisk nutid, en historisk virkelighed, som er den samme nu som dengang,
og som vi personligt drages ind 1 her og nu.

Ud af en liturgisk, eukarstisk spiritualitet er der derfor med indre
nodvendighed blevet en kampgruppe 1 kirkekampen. Det er en kamp, som er en
kulturkamp, en kamp om verden. Man har glemt, at verden er demoniseret,
erobret af Satan og derfor ma tilbageerobres og gives tilbage til Gud. Det er just
det, som sker i eukaristien: et lille stykke af verden — brod og vin —
tilbageerobres til Gud. Olav Fog skriver: ”Skal fornyelsen vare kirkelig, ma den
ogsd omfatte verden”. I den forstand er den eukaristiske spiritualitet dybt
verdslig og indsat i den store sammenhzng, som er hele tilverelsens og
ibenbaringens grundmonster: den gamle skabelses forvandling til den nye.
Denne forvandling kan kun virkeliggores, hvor mennesket indtager sin virkelige
plads i forhold til verden og Gud. Olav Fog skrver: ”Vor menneskelighed og
omverdenens integritet kan ikke bevares, hvis vi tiltager os et herredomme, som
star i grelleste modsztning til vor egen endelighed.” Det punkt, hvor vort liv
vinder fasthed, er Guds virkelighed. Olav Fog fortsztter: “Tager vi vort
udgangspunkt i denne Guds virkelighed, har vi mulighed for at sige det
afgorende ord til den moderne verden, som 1 sin kultur er blevet splittet, fordi
den har skilt det, som horer sammen 1 et agte menneskeliv: det ydre og det
indre, Gud og menneske, sjzl og krop . . .” Han tlfojer: "Gud er vort
udgangspunkt. Gud er mere virkelig end jeg selv. I denne troens dimension skal
alt betragtes”

Guds virkelighed 1 messen

Hojkirkelighedens store opdagelse er, at denne virkelighed moder os 1 messens
liturgi. Det er det egentlige sted for teologi, for den virkelige kundskab om Gud,
som man nir ved at mode ham ansigt til ansigt. Dette indebzrer, at teologt ikke
mere kan vare noget kun intellektuelt eller videnskabeligt. Olav Fog skriver:
“Troen er nu ikke lengere noget intellektuelt, en mening, et princip eller en
ideologi, men et personligt forhold, hvor karligheden rader. Sandheden er en
person, som knytter mig til sig ved sine nidemidler og sine befalinger.”
Gudstjenesten er det sted, hvor vi stir for Guds ansigt, skelvende af zrefrygt
for den hellige, som dommer os, og alligevel med glede er dragne af hans
kaedighed, som 1 Jesus Kuistus er naer med frelse og tilgivelse. Olav Fog tilfojer:
”Kun her, 1 lovsangen og tilbedelsen, i talen til Gud kan vi sige noget om, hvem
Gud er, og hvem vi selv er. Her bliver teologien til. Talen om Gud bliver til i
talen til Gud. Her i liturgien, over for Guds mysterium, er kirkens hjerte. . ..”

Kulturkamp og kirkekamp

Menneskeriget og Gudsrget er to begreber, som modes 1 Olav Fogs
tidsforstaelse. Hvor gar graensen imellem dem? Menneskeriget er den magt, som
ikke vil acceptere, at verden er skabt af Gud. Den tager verden fra Gud og giver
den til mennesket. Hvad mennesket kan sige om Gud, forvises til det subjektive,
som savner almengyldighed. Verden derimod bliver det objektive, og 1 denne

49



verden er mennesket en autonom selvhersker, som laver sin egen lov. Olav Fog
sknver: ”Ingen bro kan bygges over den afgrundsdybe kloft mellem menneske-
riget og Gudsriget”. Folgen af at verden skilles fra Gud er verdens odelzggelse
og menneskets selvodeleggelse. Hvor Gud i himlen afskaffes, bliver mennesket
totalitert og tyrannisk — mod sig selv og mod hele verden.

Pi dansk er der et talende ord for grensen mellem livet med Gud og livet
uden Gud. Det er skellet. Pa den ene side stir 1 dagens samfund en tznkning,
som har sin rod 1 Rousseaus forestilling om almenviljen — folkets stemme. Malet
er den totale enhed — et folk, en verden, én religion. Det bliver et szkulariseret
folk, en szkulariseret verden, en szkulariseret religion. P2 denne side af skellet er
kirkens tilvarelse problematisk. Dets budskab taler nemlig om sandheden, oven
1 kobet om en historisk — og det i en kultur, hvor sandhed er et mistzenkeligt ord.
Hvad gor man sa? Et kendt teologisk kunstgreb er, at man omtolker budskabet,
sa det passer ind 1 den aktuelle ydre ramme. Det bliver rammen, som bestemmer
indholdet. Det bliver en afhistorisering og en ideologisering af kristendommen.

Men hvis man nu valger den anden side af skellet? Da er det den apostolske
tro, der gzlder. Det indebaxrer at gore alvor af, at kristendommen er en historisk
abenbaring, en inkarnation i tiden. Det er derfor vi f.eks. fejrer nadver med
antikens basic food: brod og vin. Vi fejrer den ikke med hamburgere. Hvis vi
opgiver det historiske og tidsbetingede bliver konsekvensen, at vi havner i en
historielos ideologi, 1 principper og vurderinger i stedet for modet med den
inkarnerede og nerverende Gud. Gud har kayttet sit nerveer til historskt givne
tegn. AEndrer vi tegnene, kan vi ikke vide, om nzrvaret er der. Det galder
nadveren, det gzlder daben. Det gzlder ogsa kirkens embede. Enten har vi en
ibenbaringskristendom eller ogsa har vi en pnncipkristendom. Principkristen-
dommen er begrenset til denne verden, den er dennesidig og dermed relativ.
Nar man ophojer det dennesidige og relative til at vare noget absolut, bliver det
ikke den sande Gud, men afguder, man folger. Dennesidige principper kan
aldrig blive andet end relative.

To kulturer

Har vi en abenbaringskristendom, er det de histonisk givne tegn, som galder.
Fog skriver: ”Skellet markerer i virkeligheden to kulturer. Der bliver tale om en
kulturkamp. Vi vil en alternativ kultur, hvor der gores alvor af, at det er sandt, at
der findes en Gud, som vi skal sti til ansvar for”. Kristenlivets store opgave er
altsd ikke at folge verden og tiden, men at forvandle den. ”Det er verden, som
skal =ndres”, skriver Olav Fog. Men er dette ikke helt urealistisk? Hvordan kan
en lille flok af marginaliserede praster og lagfolk forvandle en verdensom-
spendende kompakt kultur? Hvis man havde spurgt Borge Barsoe, ville han
formodentlig have svaret, at det er netop det, som sker 1 messen, at jordisk,
tidsbunden materie bliver til Herren selv. Det var derfor, det var sa vigtigt for
ham, at ”Messen gir sin gang”. Olav Fog kunne have tilfojet, at modkulturen
virkeliggores 1 den enkeltes og menighedens forvandling for Guds dsyn. Olav
Fog siger: At vare kristen betyder nemlig at blive taget 1 tjeneste. Vi skal nu

50

erobre verden tilbage til Gud, og det gor vi ved at skabe en kultur, en modkultur
til den herskende kultur. Modkultur betyder ikke, at vi er imod kulturen, men at
vi skaber en kultur, som er dben for Gud . . .” Dette er et vigtigt trek 1
hojkirkeligheden. Den er kulturiben. Den modkultur, som den efterstraber, er
en kultur, hvor Gud er forudsat, om end ikke altid nzvnt, en kultur, hvor verden
1 undren gives tilbage til Gud. En sadan kultur er ikke altid forkyndende, men
den er derimod altid afslorende. Den afslorer verden i dens falskhed. I den
forstand bliver der meget 1 moderne kultur, som kan indfojes i modkulturen.

Det, som i dag kaldes grundtvigianisme i1 Danmark, har pa mange mader
flernet sig fra lerefaderens grundholdning. Men netop pi det punkt kan
hojkirkeligheden knytte til ved Grundtvig. Hans opdagelse af trosbekendelsen 1
liturgien som den grundleggende struktur i kmstenlivet, er ogsa hojkirkelig-
hedens indsigt. Det indeberer, at individualismen og subjektivismen overvindes
af det objektivt faste: Guds abenbarelse. Alt andet er bedrageri: "Hvis kirken
ikke vover at vare sig selv, identisk med sig selv, 1 sin anderledes made at vare
pa, ja 1 modsztning tl tdens verden, har den ikke bare ophort med at vare
kirke, den har ogsé svigtet tidens mennesker og ladt dem 1 stikken. Derfor skal
kirkens gudstjenester ikke vare “moderne”, men netop guddommeligt
fremmede for det sakaldt moderne menneske. Det er den guddommelige
verden, som drager.”

Til syvende og sidst handler alt om Gud og verden. Om der skal vare nogen
mening i at tale om Gud, ma det vare en transcendent Gud, en som er hinsides
verden, tiden og rummet, en Gud, som er storre end vore tanker er 1 stand til at
fatte. Ellers er det en afgud. At vare tro mod dbenbaringen af denne Gud
indebazrer ikke at begranse Gud til denne verdens rammer, men at flytte verden
over pa Guds side. Verden er Guds, den transcendente Guds verden. Olav Fog
skriver: ”’Se, det er hojkirkelighed! Det er det, vi skal gore som et vidnesbyrd
over for verden, det er det, vi skal kempe og slas for, det er det, vi skal tenke
igennem om og om igen. Altsd er hojkirkelighed ikke bare en bevagelse 1 kirken,
men den er selve kirken 1 bevagelse”.

Dryp

Det ny professorvalde

For en tid siden var der 1 fjernsynet en sikaldt ”tema-aften”, som startede med
at fortelle om ”68er-oproret”. Det blev her som sa ofte for ogsi kaldt for et
”studenteroprot”, et opror mod professorvaldet.

51



Bade dengang og 1 dag er talen om professorvaeldet” mig fuldstendig
ubegribelig. I min studietid pi Kobenhavns Universitet 1 1930’erne kendte vi
overhovedet intet til det. Da var det virkelig et frit studium! Vi kunne selv
bestemme, hvilke fortolkninger, vi ville lzse, og hvilken dogmatik vi ville gi op 1
til eksamen. Der var ingen modepligt, si vi kunne selv bestemme, hvilke
forelesninger vi ville ga til hos vore 10 ”magteslose” professorer. Den senere
biskop Noack leste det meste af sin teologi samtidig med, at han passede sit
husmandssted ovre 1 Jylland! S frit var studiet altsa dengang!

Men efterhanden var der dog sket noget nyt, for universitetet var pa vej til at
ligne en fortsattelse af gymnasiet, ja maske en slags sort skole” med en lang
rekke prover og eksaminer. Tidligere skulle en klassisk-sproglig student kun
bestd en prove 1 hebraisk og 1 filosofikum og kunne derefter ”studere frit” tl
den afsluttende eksamen 5-6 4r senere. Til det gidefulde horer ogsi, at
gennemforelsesprocenten dengang miéske var op imod 90 — mod 1 dag godt 40 —
trods et meget storre pensum dengang.

Pi den baggrund lmser man med dyb undren om de nye foreslaede
leseplaner iser pa Aarhus Universitet, og man ma sporge, hvor det “frie
universitetsstudium” bliver af. Nar man tenker pi den grove, overlegne,
foragtende sprogbrug hos wvisse af stedets lerere, dukker udtrykket
”professorvalde” op som et helt aktuelt fenomen. Ja, det lidt ringeagtende ord
”seminarium’ kan simeand ogsa strejfe én.

Poul Ulsdal

Folkekirken

Krisen 1 Indre Mission
Af Poul Ulsdal

Kusteligt Dagblad behandlede 1 artikler den 1. og 2. februar den krise, som
mange missionsfolk 1 dag befinder sig 1. Det skyldes iszr, at seks biskopper har
udarbejdet og tilsendt deres praster, hvad der rent ud bor kaldes et ritual for
“mgtevielse” af homoseksuelle, der lever 1 et sikaldt “registreret partnerskab”.
Men det kan synes ubegribeligt, at denne “uro” eller direkte “krise” forst er
kommet nu og ikke allerede 1 1998, da et enigt bispekollegium indforte nasten
det samme!

En af grundene dertil skyldes sikkert frygt. Man frygtede en kirkekamp og
lod derfor sta til indtil nu med en officiel udtalelse 1 Indre Missions Tidende nr.
6. Men under denne toven skete der ting, der svakker alvoren 1 udtalelsen.

52

En fra alle sider anerkendt IM-prast, der en td har veret lerer pa
Menighedsfakultetet, var for fi ar siden meget aktiv for at blive biskop 1 den
folkekirke, som nu volder missionsfolk — eller maske snarere andre IM-praster -
si megen bekymringl Man havde tisyneladende heller ikke mindste
bekymringer, nir IM-praster blev provster og dermed nare medarbejdere med
biskopper, som man nu mener klart gar imod Bibelens ord! Disse provster
anerkendes stadig som talere i missionshusene og skriver opbyggelige artikler 1
Indre Missions Tidende, for de horer jo til blandt ’troende praster” . . . !

Modsat si mange andre foruroligede det mig ikke szrligt, da det rygtedes, at
der nu var kommet medlemmer ind i Indre Missions hovedbestyrelse, der —
imod bevagelsens officielle holdning — ikke havde noget imod ordination af
kvinder dl prasteembedet. Det kunne maske vare af visse sikaldt ”pragmatiske
grunde”, og der var vel kun tale om en ”privat mening”. Men sa skete det for
nogle ar siden, at en mig personlig helt ukendt prast i denne bestyrelse sogte
provstestilling. Biskoppen gav ham den sikkert med allerstorste fornojelse — ikke
pa grund af ansogerens szrlige kvalifikationer, men fordi han pa denne made
helt gratis kunne demonstrere sit ”frisind”, og han vidste 1 hvert fald, at hermed
var Indre Missions ledelse bragt i en alvorlig falde.

Da jeg altid i min tjeneste som prast havde stiet 1 et godt forhold til Indre
Mission, bekymrede det mig s meget, at jeg skrev et brev med en grundig
argumentation og sendte det til nogle praster og andre, der havde ansvar i
denne bevagelse. Her pegede jeg pa, at en af en provsts vigtigste pligter var ved
presteindszttelser at anbefale for menigheden den af biskoppen “kaldede”
prast. I denne forbindelse skulle han nu ogsi direkte anbefale kvindelige
praster. Dette sporgsmil var nu ikke lzngere blot en “mening”.

Han maitte ogsd anbefale gengifte praster, selv om Indre Mission hidtl
havde ment, at ifolge Bibelen mitte man sige nej til vielse af fraskilte! Provsten
kunne nu heller ikke slippe for at skulle anbefale praster, der havde fulgt tidens
— og “verdens” skik — at flytte ind 1 prestegirden blot med en kaerestel. — Og
han ville vere nasten 100% sikker pa nu at skulle anbefale praster, hvis tro og
teologi var helt anderledes, maske modsat det, han ogsd 1 sit nye job stadig
pradikede 1 missionshus og 1 Indre Missions Tidende.

Og si det helt aktuelle: Nasten statistisk set md det vare sket, at en sadan
provst ogsi har anbefalet en “bekendende” homoseksuel prast for en
menighed! — Noget af det nzvnte matte han som provst gore over for
missionsfolk, der maske havde tigget Gud om at blive fri for denne prest! Ja,
nogle af dem matte sammen med provsten “fejre” begivenheden ved
menighedsridets velkomstmiddag . . .

Hvorfra ved jeg, at disse ting horer med til at vare provst 1 dag? Ja, for alle
medier ville straks falde over ham, hvis han 1 indszttelsestalen — eller 1 bordtalen
ved festen havde vovet blot at antyde noget negativt om den nye prast — og
dette er ikke sket! Alt dette vidste denne IM-prast, for han sogte denne i
”verdens” ojne forfremmelse. Et ridderkors er han ogsa sikker pa at fa engang!



Pa denne henvendelse fik jeg faktisk intet positivt svar — disse fenomener
ville man slet ikke se 1 ojnene, for — som navnt — det var jo “troende” praster.
Et medlem af hovedbestyrelsen mente ligefrem, at IM-praster da skulle kunne
fa forfremmelse!

Det her omtalte fenomen kan minde om et historisk faktum i den si ofte
beskrevne kirkekamp under nazismen 1 Tyskland, at da var der ogsa pietistiske
kredse, der var meget lidt aktive. I visse ”fromme” cirkler kunne man jo stadig
samles 1 fred om troende forkyndere og “om Guds ord alene”. - Det er dog
forjzttende, at man 1 hovedbestyrelsens udtalelse vover at bruge netop ordet
“kirkekamp” Det er vi nogle, der har gjort i mange ar, for det er at se virkelig
realistisk pa situationen.

Re-formatio’s Forlag

Nyheder

Hans Nielsen: Ideologi eller kultur. Opgor med den bornefjendske skole.
2005. ISBN 87-89173-23-6. 190 sider. Kr. 180,-. Se introduktion 1 sidste
nr. af Re-formatio

Poul Ulsdal: Sigrid Undset. En introduktion. 2004.

ISBN 87-89173-22-8. 42 sider.Kr. 60,-. Se anmeldelse 1 dette nr. 24

Bekendtgorelser

Kirkelig Familielejr 9. — 16. juli

Pa Sundeved-Centret, Stenderup Kirkebakke 4, Nybol, 6400 Senderborg

TIf. 7446 83806.

Der afholdes messer d. 9., 10., 11., 13. og 16.. juli.

Dagligt laudes, vesper og completorium.

Mandag: bibeltime over Johs. 1 ved Povl Dahl

Tirsdag: bibeltime over Johs. 2 ved René Yde

Onsdag: Nete Ertner Rasmussen fortzller fra Dansk Europamission og
verdensmissionskonferencen i Thailand.

Torsdag: udflugt til Frederiksstad (Sydslesvig)

Fredag: Anders Kingo: Bliver enhver salig 1 sin tro?. Bibeltime over Johs. 3.

Frit samvear, badning, udflugter, lejrbal etc.

Priser: athzngig af lejrdeltagelse omkring 600 kr. for hele lejren pr. person.

- Der spises 1 fzellesskab. Ps for fuld kost ca 250 kr pr. person, mindre born 100

kr.

Kirketjenesterne ledes af Peter Osterby-Jorgensen

Lejren ledes af familien @sterby-Jorgensen, Galtrup, 7950 Erslev Mors, tlf. 9774

1076, 1 samvirtke med familien Sloth fra Bjerreby (Tasinge).

Tilmelding til @sterby-Jorgensen senest 20.juni.

Monica Papazu: Det hvilelose hjerte. Essays. 2004
ISBN 87-89173-17-1. 296 sider. Kr. 285,-.
Morten Mobjerg m.fl.: De skonne Herrens gudstjenester. Borge Barsoe,
sogneprast 1 Virring-Essenbzk 1938-79. 2002.
ISBN 87-89173-19-8. 170 sider. K. 150,-.
| Olav Fog: . .. og blev menneske. Formandstaler 1980-2000. 2001
ISBN 87-89173-14-7. 196 sider. Kr. 150,-
Kim Thinggaard: Gudstjenestens liturgi — dens udvikling og mening.
1998. ISBN 87-89173-13-9. 224 sider. Kr. 150,-.
Kim Thinggaard: Szrlige dage i kitken. Helligdage, hojtidsdage, minde-
dage. 1998. ISBN 87-89173-12-0. 54 sider. K. 40,-.
Povl Dahl: Prasteembedet og ordinationen dertil.
2000. ISBN 87-89173-16-3. 24. Sider. Kzx. 30,-.
Jais Tinglund: FEgteskabets hellighed
2000. ISBN 87-89173-15-5. 28 sider. K. 30,-.
Urban Schroeder: Jesu offer — vort offer. Efterladte pradikener fra Varnas
kirke. 1997. ISBN 87-898173-11.2. 36 sider. Kr. 30,-

Christian Braw

Forlaget vil gerne fremskaffe og salge nogle af Chr. Braws boger:
Christian Braw: Vid tidens hjdrta. Roman SEK. 199,- .
Se Helge Haystrups anmeldelse 1 Re-formatio nr.1/2003
Christian Braw: Den stora férvandlingen. Roman  SEK. 189,-
Christian Braw: Sliktresan. Roman SEK. 199,-

Alle 3 udgivet pa Hagglunds forlag, S —360 72 Klavrestrom

54

Bestillinger pa ovennavnte boger kan ske til:
Re-formatio’s Forlag, Johs. P. Serensens Vej 30, Tebstrup,
8660 Skanderborg. TIf. 8653 8008. Mail: olavfog@tele2adsl.dk

55




Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand

Pastor Steen Sunesen, Kalmargade 41 st. tv., 8200 Arhus N, tIf.
86108348. E-post: steen.sunesen.(@stofanet.dk

Ovrige bestyrelsesmedlemmer
Pastor em. Knud Christensen, Reventlowsgade 28, 4. th., 1 671 Kebenhavn V, tIf. 3322 7107
Cand. theol. René Moller Yde, Dr. Holsts Vej 46, st. 235, 8230 Abyhaej, tIf. 8625 9046
Konsulent Chr. Ankerstjerne Renneberg, Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frederiksberg, tIf. 3645 8404
Stud. theol. Poul Steenberg, Blegdamsvej 74A, 4. tv., 21 00 Kbh 9, tIf. 3535 3016
Pastor em. Olav Fog, se nedenfor.

Bankforbindelse
BG-BANK, Giro 208-8142. Gaver modtages med tak.

Redakter af Re-formatio
Pastor emer.Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tIf. 8653 8008

Redaktionsudvalg

Pastor em. Pouls Ulsdal, Kirkegade 88, 6700 Esbjerg, tlf. 7513 8105
Sogneprast Peter Osterby-Jergensen, Galtrup preestegard, 7950 Erslev, tlf. 97741076

Abonnement & medlemskab

Reformatio koster 1 50,- arligt i abonnement og leber indtil det opsiges
skriftligt. Medlemskab af FKF incl. abn. 250,- arligt. Adresseandringer til
formanden.

RE-FORMATIO's Forlag

Pastor emer.Olav Fog, J. P. Serensens Vej 30, 8660 Skanderborg, tIf. 8653 8008. E-
post:Olavfog@tele2adsl.dk

RE-FORMATIO Argang 47 Juni 2005 nr. 2

Redaktionelt: Der erandte biSKOPPET i sssswosvisemmmmmsnsrmsimssisiesmsmssmmssessnsss 30
Praediken: René Yde: Guds familie.......coovviiiiiiiiiniiiiiiiiieiiiccccccececcece

Liturgi: Terje Tonnesen: Kristus blant dere ....
Kirken i verden: Biskop Nikolaus: Rundbrev ..........ccccccceiiiiiiiiiiiiiiiics
Dryp: Ud med Grosball (ted) ........cosmissemmmssmmmimramiv oo

Kirken i verden: Pave Benedikt XVI: Relativismens tyranni.........cccccoceeveveeeiennn 43
Kirken i verden: Pave Benedikt XVI’s “Regeringserklering” ..o 44
Bekendtgarelse. Tebstrup-konventeti: . omuammnmnmiammssimmssoeio 46
FKF: Chr. Braw: ... og blev menneske. Hejkirkeligheden i Danmark II............ 47
Dryp: Det ny professorvaelde (Poul Ulsdal)........ccooovoiiiiiiniiiie 51
Folkekirken: Poul Ulsdal: Krisen i Indre MiSSION..........cccooiiiiiiniininicnciieiens 52
Bekendtgerelse: Kirkelig Familielejr.........covveiviiiviiiiiiiiiinciicceiececc 54
Re-formatio’s FOrlag........oooeiiniiiiiiiiiiinicicicecece 55

56



