RE-FORMATIO

MEDDELELSER OM KIRKELIG FORNYELSE

3/ oktober 2001

ISSN 0903-6113

Du gav mig, o Herre, en lod af din jord,
som jeg nu min egen md kalde.
Du gav mug et dagverk

- og brod til mit bord,
Her lever jeg trygt pa dit meegtige ovd,
der taler til mig som til alle.
Her bygtes mit bo,
her nyder jeg vo
og kan dig med glade pakalde.

Sa v mig da, Herre, at dig til behag
jeg bruger det pund, mig blev givet,
at fylde med heederligt vivke min dag,
at hjelpe og vaerne om den som er svag,
at elske, thi deri er livet.

Og giv mig til sidst
et navn, Herre Krist,
som er i dig livsbog indskrevet!

Af salmebogens nr. 675




Kakkelovnslaengsel

Han kunne og burde have folt sig s lykkelig, men han var ikke lykkelig, han havde
kakkelovnslangsel.

“Det er en slem syge for en snemand,” sagde leenkehunden; “jeg har ogsa lidt af
den syge, men jeg har overstaet den; veek! veek! - nu far vi vejrskifte.”

Og der blev vejrskifte, det slog om i to.

Tovejret tog til, snemanden tog af. Han sagde ikke noget, han klagede ikke, og
det er det rigtige tegn.

En morgen styrtede han. Der stak noget ligesom et kosteskaft i vejret, hvor han
havde stdet, det havde drengene rejst ham om.

“Nu kan jeg forstd det med hans leengsel!” sagde leenkehunden, “snemanden har
haft en kakkelovnsskraber i livet; det er den som har rort sig i ham, nu er det over-
staet; vaek! vek!”

Og snart var ogsa vinteren overstaet.

“Veak, vek” bjeffede lenkehunden; men smépigerne pé garden sang:

“Skyd frem, skovmarke, frisk og prud,
haeng, pil! din uldne vante ud,

kom, kukker, lerke! Syng, vi har

alt forar sidst i februar!

Jeg synger med: kukkuk! kvivit!

Kom, kzre sol, kom sidan tit!”

Sa teenker ingen pa snemanden.

for den. Selv et barn kan forsta, at det er en slem syge for en snemand at

have kakkelovnslangsel. En snemand og en kakkelovn kan jo ikke vare i
stue sammen. Det er en ulykkelig forelskelse. Hvordan vi end vender og drejer det,
sa er det en i egentligste forstand livsfarlig forbindelse for snemanden. Meget kan
lykkes. Meget kan lade sig gore. Men ikke det at forene en snemand og en kakkel-
ovn. Det er hablost. Det forstar born godt. For snemand er det nu engang bedst at
vere ude i kulden, uanset hvor dejligt det glimter inde fra den varme stue. Uanset
hvor dejligt synet er. Uanset hvor mange, der gor sig til og byder indenfor.

For snemanden i Andersens eventyr var der ikke noget at gore. Det blev fordr.
Til sidst havde kun leenkehunden erindring om snemanden.

I det 20. arhundredes sidste fjerdedel sa det biskoppelige udenrigsministerium
sig mere og mere lun pa en venligsindet reformert kakkelovn, men bedomt ud fra
lenkehundens plads er der dog stadig tale om en kakkelovn. Der skulle officielt
forpligtende papir pa forbindelsen, mente de. Den 13. maj i ar skrev de - n@rmest i
dolgsmal - under, som om der ikke matte gores indsigelser mod forbindelsen. S& vi
halser bagefter med protesten. Vi fik ikke mulighed for andet: Snemend og kakkel-
ovne - det gar ikke godt. Lees Fogs formandstale og den folgende udtalelse. S.S.

42

D ET VAR KUN ET EVENTYR, en fortelling. Vi kan takke H.C. Andersen

Vor reformerte folkekirke

Af pastor emer. Olav Fog, Tebstrup

Formandstale ved Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE’s Landskonvent i
Hans Egede Kirkes menighedslokaler, Kebenhavn @, den 25. maj 2001

I ER AF GUD, KZRE BORN, og I har
overvundet dem, for han, som er i jer; er
storre end han, som er i verden . . . Vi

er af Gud, og den, der kender Gud, Iyt-
ter til os, men den, der ikke er af Gud,
Ivtter ikke til os. 1. Johs. 4,4.

Det er ordene om at vare i Gud og
Gud, som er i os - sarligt det sidste -
der skal legges vaegt pa i denne sam-
menhang. Guds storhed og ufattelighed
hindrer ikke, at han kan vere i os sma
mennesker. Gud kan forbinde sig med
det menneskelige og det jordiske uden,
at det gar ud over hans uendelighed og
ufattelighed. Det er det, der skete i
menneskevordelsen: Gud blev menne-
ske og afslerede sit vaesen i Jesus
Kristus, uden at han af den grund pris-
gav sin storhed. Det samme sker pa
menneskeligt plan i troen: Nar vi i troen
forenes med ham, som er sand Gud og
sandt menneske, far vi gennem ham del
i hans natur, menneskelig og guddom-
melig natur. I Peters 2. brev 1.4 hedder
det ligefrem: “. . . dermed har han ogsa
skenket os sine store, dyrebare lofter,
sa I ved dem kan slippe fri af forkraen-
keligheden i denne verden med dens
begar og fa del i guddommelig natur™.

Denne theosis-tanke. menneskets
guddommeliggorelse. er orthodoksiens
centrale dogme. Den findes flere steder
i skriften:

e “Jeg har sagt. at I er guder”

(Johs. 10.34).

e  “Vi ved, at nar han &benbares,
skal vi blive ligesom han”
(1.Johs. 3.2).

e Kirkefaderen Irenzus (130-200)
har udtrykt det serlig praegnant:
“Gud blev menneske, for at
mennesket kunne blive Gud™ (i
Mod keetterne, 5,7).

Det samme er gentaget af Athanasius,
Gregor af Nazianz, Gregor af Nyssa og
Maximos Confessor. Den store ortho-
dokse teolog, Vladimir Lossky, skriver i
sin bog, In the Image and Likeness of
God, (1974, 5.97):

Fedrene og orthodokse teologer
har med samme eftertryk gen-
taget dem (sc. ordene om theosis)
i hvert arhundrede, idet de med
dette rammende udtryk Vville
sammenfatte selve kristendom-
mens vasen: Guds ubegribelige
nedstigning til den nederste gran-
se i vor faldne, menneskelige til-
stand - endog til deden - en ned-
stigning af Gud, som for menne-
sket abner en vej til opstigning,
det uendelige perspektiv for
skabningens forening med gud-
dommen.

Kristi  guddommelige persons
nedstigning (katabasis) ger ved
Helligdnden mennesker i stand til
en opstigning (anabasis). Det var
nedvendigt, at Guds Sens frivillige
ydmygelse, hans genlgsende keno-

43



sis (=udtemmelse) fandt sted, for
at faldne mennesker kunne fuld-
fore deres theosis-kaldelse, skab-
ningens guddommeliggorelse ved
uskabt ndde. Siledes ses Kristi
forlesende vark - eller snarere,
mere alment, Ordets inkarnation -
at vare direkte forbundet med
skabningens yderste mal: at kende
enheden med Gud. Hvis denne
enhed er blevet fuldfert i Sennens
guddommelige person, som er
Gud, der er blevet menneske, er
det nedvendigt, at hvert enkelt
menneske pd sin side skulle blive
gud af nide, eller “deltager i den
guddommelige natur” i folge St.
Peters formulering (2. Pet. | 4).

Eller som Monica Papazu siger det i
“Diamantbroen” (Anis 1995, s. 172f):

| Kristus, i Ham alene er afstanden
mellem mennesket og Gud op-
havet. | Ham alene “‘er vort eska-
tologiske mal fuldbyrdet: sejren
over bruddet”...

Menneskets “guddommeliggorel-
se” betyder menneskets kristifice-
ring, dets genfedelse i Kirken og
som Kirke.

Guddommeliggorelsen er altsd menne-
skets helbredelse, er selve frelsen.

Der er milevid afstand mellem theo-
sis og humanismens menneskedyrkelse
og guddommeliggorelse af mennesket. I
humanismen gores mennesket til suve-
ren hersker, der nidkart og skinsygt
vogter over sin enemagt. I kristendom-
mens theosis-tanke @res og tilbedes den
Almagtige som Himlens og jordens
skaber og herre. I humanismen gud-
dommeliggores mennesket ved sin egen
kraft og magt, i kristendommen gud-
dommeliggores mennesket ved naden i

44

Kristus. Det er en skenket guddomme-
liggorelse, der samtidig er en ydmygel-
se under Gud, den almeaegtige.

Mysterium - ikke matematik
LIGESOM MENNESKETS guddom-
meliggorelse ikke betyder, at menne-
sket mister sin menneskelighed, sadan
betyder Guds menneskevordelse heller
ikke, at Gud mister sin guddommelig-
hed. Han er stadig Gud i al sin ubegri-
belighed. T sin abenbaring i Kristus,
hvor han afslorer sit inderste vasen
som kerlighed, horer han ikke op med
at vere et mysterium. Abenbaring be-
tyder ikke, at Gud ikke bliver ved med
at veere den ubegribelige. Paradokset, at
Gud blev menneske, betyder altsé, at
det menneskelige, det jordiske, kan
rumme Gud uden, at Gud dermed giver
afkald pa sin guddommelighed. Det er
dette, der er mysteriet. Ligesom para-
dokset, at mennesket bliver guddom-
meliggjort uden at miste sin menneske-
lighed, er et mysterium. Gud og menne-
ske, himmel og jord forenes i Kristus -
han, som er sand Gud og sandt menne-
ske. Men det er altsammen et mysteri-
um - ubegribelig for verden.

Hermed er der i filosofisk sprog sagt,
at det endelige kan rumme det uende-
lige - hvilket filosofien netop ikke kan
sige. Det er en selvmodsigelse, en con-
tradictum in adjectum. Det er et para-
dox - eller teologisk udtrykt: et myste-
rium, og paradokser og mysterier kan
filosofien ikke stille noget op med.

Den franske reformator Jean Calvin
tenkte imidlertid filosofisk, nar han
teenkte kristendom, og dermed kom han
og hele den kirke, der fulgte ham, den
reformerte kirke, til at forvanske kri-
stendommen og gore den til et filoso-
fisk system. Han hzvdede lige modsat

kristendommen, at “det endelige ikke
kan rumme det uendelige”, finitum non
capax infinitum. Calvin sammenblander
filosofi med kristendom og odelagger
begge dele. Han prover pa med filosofi-
ske vendinger at udtrykke en Kkristen
tankegang, og straks er keatteriet der!
Det kan simpelthen ikke lade sig gore at
udtrykke kristendom filosofisk og sta-
dig vare pa sandhedens grund. Inkar-
nationen fornagtes dybest set! Selvfol-
gelig kan noget endeligt i folge normal
menneskefornuft ikke rumme det uen-
delige. Men Gud kan altsa alligevel
blive menneske. Og Gud kan vare i os!
Og blive i os, sa vi far guddommelig
natur uden at blive guder. Forsta det,
hvem der kan! Det er et mysterium!
Kristendom er og bliver et ufatteligt
mysterium, og er dog alligevel sand-
heden og den hejeste fornuft. Kristen-
dom er virkelig fornuftig, og hedenskab
er virkelig dumhed, selv om den men-
neskelige fornuft af sig selv forer til
hedenskab, og kristendom regnes for
darskab af verden.

Leuenberg-konkordien

JODER KRAVER TEGN, og greekere
soger visdom, men vi preediker Kristus
som korsfeestet, en forargelse for joder
og en darskab for hedninger; men for
dem, der er kaldet, joder savel som
greekere, preediker vi Kristus som Guds
kraft og Guds visdom. For Guds dar-
skab er visere end mennesker, og Guds
svaghed er steerkere end mennesker - 1.
Kor: 1,22-25. Nar jeg indleder med dis-
se ord, skyldes det, at de danske bi-
skopper netop i al ubemarkethed har
givet gront lys for underskrivelsen af
Leuenberg-konkordien, en underskri-
velse, som vist nok allerede har fundet
sted. Den er en overenskomst mellem

de lutherske og reformerte kirker i
Europa om kirkefzllesskab - falles
alter og pradikestol. Dermed har vi faet
kirkefzllesskab med calvinisterne, som
ikke kan sige, at brodet og vinen er Kri-
sti legeme og blod, men blot er pantet
pa Kristi velgerninger.

ALVINISTERNE l@rer, at vi far

Kristi legeme og blod lige sa
handgribeligt som brodet og vinen. men
brodet og vinen er ikke Kristi legeme
og blod. Grunden til dette er naturlig-
vis, at det endelige ikke kan rumme det
uendelige - finitum non capax infini-
tum. Brodet og vinen, som er det ende-
lige, kan ikke rumme Kristi guddom-
melige natur, havder calvinisterne.
Filosofien har taget magten over for
mysteriet! Det reformerte og det luther-
ske er uforeneligt! Reformerte kan ikke
tilbede sakramentet som lutherske gor
det. Man kan i sin fromhed nok knzle
for sakramentet, men ikke fordi det er
Kristi legeme og blod, men fordi det er
fromt at gore det.

Calvinismen er ikke kun karakterise-
ret ved bibelfundamentalisme og lov-
strenghed - noget man i dag i moder-
nismen er meget forarget over og tager
afstand fra,- men sandelig ogsd ved
intellektualisme og filosofisk entydig-
hed, som man i dag i modernismen ser
pé med stor sympati. Hvorfor det? For-
di her leegges vagten pa mennesket, pa
det, som mennesket kan acceptere og
praestere.

Pa sin vis er calvinismen - som hele
svermerbevagelsen pa reformations-
tiden - i sin glodende trosiver og trods
havdelse af Guds suverezne majestat
dog menneskecentreret. Jeg kan ikke
nojes med det, som Gud rekker mig

45



igennem sine indstiftede nademidler,
men vil selv skaffe mig Anden. For
dem gar retningen nedefra og op.
Svarmerne, siger Luther, lzrer ikke,
hvordan Anden kommer til os, men
hvordan vi skal komme til Anden. Selv
om reformerte ikke kan sammenlignes
med svaermerne, er tendensen dog den
samme. Man ringeagter det ydre, fordi
man selv i sit indre vil skaffe sig An-
den. Som jeg i min formandstale i 1996
gjorde opmarksom pa, er hele den mo-
derne trend i pagt med denne humani-
stiske tankegang. Det er logisk og enty-
digt, fordi man tager sit udgangspunkt i
mennesket. Det er det, jeg, den enkelte,
gor, som det kommer an pa. Det er teo-
logi fra neden. I lutherdommen og al
klassisk katholsk kristendom tager vi
modsat udgangspunkt i Gud: retningen
gér oppefra og ned.

AMMEN MED Kirkelig Samling

om Bibel og Bekendelse vil vi prote-
stere mod denne godkendelse af Leuen-
berg konkordiet. Vort medlem, Hans Olav
Okkels har lavet et udkast, som danner
grundlag for den endelige udtalelse. Det
er karakteristisk for vor kirke, at nar der
er tale om okumeni til hojre, altsa med
anglikanere og katholikker, sa lukker man
af, mens man er aben, nar der er tale om
okumeni til venstre. Porvoo og Felleser-
kleringen med katholikkerne sendte man
til horing, fordi man vidste, at menigheds-
radene ville sige nej (det plejer de at gore,
nar de moder noget nyt og fremmed),
ellers ville der vare mulighed for at in-
doktrinere dem til et nej. Leuenberg var
man derimod interesseret i at underskrive,
hvorfor den ikke blev sendt til horing og
dermed udsat for et nej. Den blev i stedet
nermest lusket igennem.

46

Lindhardts katekismus

ET EKSEMPEL PA teologi fra neden
ser vi i biskop Jan Lindhardts made at
tackle problemerne pa. Han har skrevet
en “Katekismus i kristendom. Borne-
leerdom for voksne™. Her udfolder han
sit journalistiske talent og skriver mor-
somt og folkeligt om alt det hoje. Den
skal ikke anmeldes her. Men blot en
enkelt ting skal trazkkes frem, som Ag-
nete Raahauge har gjort opmarksom pa
i “Tidehverv”(4/2001).

Det er sporgsmalet om lov og evan-
gelium. Lindhardt har ret i, at den stor-
ste kloft mellem folk og kirke i dag er
moderne menneskers manglende sans
for skylden og synden. Hvad har jeg
gjort, siden jeg skal tilgives? Jeg skyl-
der ikke nogen noget, og har derfor
heller ikke brug for nogen eftergivelse
eller tilgivelse. Evangeliet er for synde-
re, men hvad hvis man ikke vil forsta
sig selv som synder eller skyldner?
Lindhardt har nok ret i, at synd og skyld
er blevet fremmedord i en moderne ret-
tigheds- og behovsfikseret tid - i hvert
fald for mange, selv om det ikke galder
alle.

Men der er noget selvmodsigende
ved Lindhardts katekismus. Pa den ene
side fremholder han som en anden mis-
sionsmand budene, loven, synden og
skylden, men pa den anden side knytter
han til i en nygrundtvigsk tradition, som
har drenet ordene synd og skyld for
indhold ved fingernemt at hore budene
gennem et evangelisk bedrevidende
filter, sa der, selv nar loven forkyndes,
kun bliver tale om teatertorden.

Hvorfor dog hore mere om synd og
skyld, nar der nu er betalt for os fra an-
den side (Kristi offer). “Vorherre har
faet sit, og pa en mdde skyldes Han

ikke noget™ (s. 54). Sadan forklarer
Lindhardt forsoningen. Lindhardts for-
staelse af retferdiggorelsen lyder sadan
(s. 93):

Man skal altsd ikke lengere selv
sta til ansvar for sin handlemade.
Vorherre har taget over. Det er
gjort retferdigt, at vi er til - uan-
set hvordan vort liv md forme sig.

Jamen, s& kan loven jo kun blive en
skinlov, og endnu mere fatalt: evangeli-
et bliver ikke andet end et skinevange-
lium, som i stedet for at maette den, der
hungrer og terster efter retfaerdighed,
holder ®ngstede samvittigheder natte-
vagne af razdsel. Som det hedder hos
Lindhardt om Guds tilgivelse: “En an-
den mdde at udtrykke det samme pa er
at Gud er ligeglad™.

Kan vare, at det sproglige flotten-
heimeri, som Lindhardt har tilbojelig-
hed til, er lobet af med ham i disse ud-
sagn uden, at han egentlig mener noget
med det. I sa fald er det en utilgivelig
letferdighed, for der kunne jo veare
lesere, som tog det alvorligt. Man ma
nok snarere frygte, at udsagnet “Gud er
ligeglad™ godt kan st som essensen af
Lindhardts evangelieforkyndelse!

EN AT GUD er ligeglad, og at vi

nu, hvor vi er forsonede med
ham, ikke skylder ham noget mere, det
vil jo dybest set sige, at Gud har kapi-
tuleret over for synden, ikke sejret over
den. Syndernes forladelse er da lig med
syndernes tilladelse - lig med at Gud nu
- nadigt! - vil lade os blive i synden
uden at rore en finger! Ret beset er det
vel ensbetydende med, at Gud i sin tu-
sind ar gamle traethed nu har opgivet os,
valgt at lade os blive i fortabelsen - og
smile ad os.

Agnete Raahauge tilfojer: “At udgi-
ve det for evangelium, for glaedeligt
budskab, det er i bedste fald udtryk for
ligegyldighed, i verste fald er det ud-
tryk for kynisme”. Hvem kan ikke give
hende ret i det?

Hor bare los

ET ANDET PUNKT, hvor Lindhardt
har skabt rere i andedammen, er hans
syn pa sex og samliv. I sin katekismus
skriver han om det 6. bud: “Det seksu-
elle omrade er i dag stort set afmorali-
seret”. Andetsteds har han givet udtryk
for, at det kun er missionsfolk og mu-
hamedanere, der gér sa hojt op i sex! Ja
ja, pornobutikkerne kan nu umuligt leve
af missionsfolk alene! Der ma ogsa ve-
re andre sexinteresserede, og lur mig,
om ikke alle disse andre er morderlig
interesseret i Lindhardts afskaffelse af
det 6. bud - i hvert fald pornobutikker-
ne og luderne!

Lindhardts udtalelser betyder altsa i
virkeligheden en afskrivelse af det 6.
bud! Netop i dag, hvor vi ser de reed-
selsfulde virkninger af denne afskrivel-
se, skulle det bud fremhazves meget
mere. Hvad der begas af fortreed, ned-
vaerdigelse, ydmygelse og smerte af
livsodelzggende karakter, hvor sex ik-
ke reguleres af ydre regler, men blot
skal leves ud, er uhyggeligt. Serligt gar
det ud over bornene. nar far og mor gar
fra hinanden - bare fordi en af dem ma-
ske har fundet en anden partner at more
sig med. I stedet mener Lindhardt, at
det seksuelle skal nedtones og gores
mere betydningslost - sadan pa linje
med andre uskyldige selskabslege! Men
sa kommer det til gengzld ogsé til at
betyde, at Gud faktisk er ligeglad med,
hvordan det gar os. Lindhardts forkyn-
delse af loven er virkelig kun teater-

47



torden. Han mener ikke noget med det,
for Gud er da bare ligeglad, nu hvor der
fra anden side er betalt for os (forsonin-
gen). Nar Vorherre har faet sit, sa skyl-
des Han péa en made ikke noget. Summa
summarum: hor bare los!

Olgod

DER ER ANDRE mader, hvorpa den
reformerte intellektualisering og forka-
stelse af spiritualitet og mysterium viser
sig i dagens Kkirkeliv. I Olgod-sagen
knzgtede man mindretallets ret og ud-
nzvnte flertalskandidaten, skont fler-
tallet i forvejen havde en sognepraste-
stilling. Man - og her tenkes ikke kun
pa menighedsradsflertallet, men ogsa pa
biskop, minister og regering - onsker
ikke nogen kandidat, som gar ind for
noget sa antiintellektuelt som bibeltro-
skab. Testsporgsmalene lyder: Vil du
samarbejde med kvindelige preester og
vil du vie fraskilte? Til begge sporgsmal
forventer man et ja. Herrens indstiftel-
ser er man da ligeglad med. Hvad rager
Jesus og hans indstiftelser folkekirken?
Bare folket holdes passende religiost, sa
det bliver i kirken og betaler kirkeskat.
Her gazlder kun folkets onsker og tidens
rationalistiske trend. I reformerte kirke-
samfund har man heller aldrig lagt af-
gorende vagt pa Jesu indstiftelser og de
dertil knyttede lofter.

Salmebogsforslaget

MED HENSYN til salmebogsforslaget,
som vi har i sinde at indsende en kom-
mentar til, er vi stadig betaenkelige ved
at godkende det, som det foreligger.
Kommissionen har varet for litterartur-
historisk interesseret og tilbagefort for
mange salmer til en skikkelse, som er
ubrugelig i dag. Der er en del salmer,
som glider ud, men ikke burde det. Det

48

drejer sig dels om nogle meget popula-
re salmer, nogle korte salmer, som der
ikke er for mange af i forvejen, nogle
salmer med nationale toner (afsnittet
om Fadrelandet er nasten raseret) og
nogle meget brugte og i ovrigt verdi-
fulde salmer. Der er for mange nye
salmer af gennemgdende ringe kvalitet,
som skal ind. De bedste er af K.L.
Astrup, Johannes Johansen og Holger
Lissner. Vi vil ogsa gerne foresla “*Store
Gud, vi love dig” optaget i en kom-
mende salmebog. Det er gledeligt, at
der er foreslaet et afsnit med bibelske
salmer, men det bor nok overvejes, om
det ikke bedre horer hjemme i bonne-
bogen. Der bor ogsa foreslas en laudes
og et completorium til bennebogen.
Under alle omstendigheder ber bibel-
ske salmer veare reprasenterede, som
de har vaeret det i tidligere tiders salme-
boger, hvor de 7 bodssalmer har veret
aftrykt.

EN NYE rxzkke daglige benner i

bonnebogen af Johannes Verge
og Gerhard Rasmussen er totalt umu-
lige. Der bruges svulstige og hejstemte
ord, som bliver ren retorik og dermed
uden alvor. Bonnerne bevager sig ofte i
dennesidige, psykologiserende udtryk,
hvorved Guds transcendens forflyg-
tiges. De bor erstattes af den nuvarende
salmebogs nye rekke bonner af Harald
Vilstrup, blot med en lettere sproglig
revision.

Allerhelst sa jeg, at man opgav at
udgive en ny salmebog pa nuvarende
tidspunkt og i stedet udgav et tilleg
med nyere salmer - ogsa ungdoms-
salmer - som sa kunne udskiftes med
ars mellemrum, nar det blev nedven-
digt. Folkekirkens kristelige tilstand,

dens spiritualitet, er i disse ar ikke pa et
tilstrekkelig hojt niveau til, at der kan
skabes en ny salmebog. Vent i det
mindste en 15 - 20 ar!

Gammel sandhed ruster aldrig

I FORBINDELSE MED debatten om
Lindhardts sexudtalelser var der en
cand. theol. Peter Ulrik Jensen, som
skrev en kronik i Kristeligt Dagblad
(16.02.01) “Moderniteten og hojre-
flojen™.

Heri péstod han, at de sexfixerede
missionsfolk ikke levede i det moderne,
men i det for-moderne. Med det moder-
ne - eller moderniteten, som det ogsa
hedder - mente han tiden efter filosof-
fen Immanuel Kant fra Konigsberg, der
levede 1724-1804. 1 folge Kant ma man
afskrive det hinsidige (Ding an sich)
som utilgaengeligt for os. Vi har kun at
holde os til den dennesidige (Ding an
uns), dvs. den empiriske. erfarbare ver-
den. Og derfor ma vi afskrive det hin-
sidige og alt, hvad der er abenbaret,
herunder Guds bud, som saledes bliver
noget hablest foreldet noget, som mo-
derne mennesker ikke kan befatte sig
med. Her moder vi igen intellektualise-
ringen og forkastelsen af mysteriet.

Jovist er moderniteten et problem for
kristendommen, men det problem loses
ikke ved at kapitulere for moderniteten,
men ved at modsige den. Moderniteten
bygger nemlig ogsa pa nogle irratio-
nelle forudsatninger, nogle axiomer
eller paradigmer, nemlig at kun det er-
farbare er virkeligt - hvor man sa har
den tanke fra. I virkeligheden er mo-
derniteten ogsé et religiost foretagende,
som bygger pa tro. Hvad er sa bedst? At
boje sig for egen klogskab, som uvist af
hvilken grund skulle vare selve sand-
heden, eller at boje sig for den Gud, der

dokumenterede sin kerlighed ved at ga
i doden for sine. Det er der ingen andre,
der bare har dromt om at gore! Ne,
kristne har bestemt ingen grund til at
krybe i et musehul!

Mysterium og spiritualitet i kristen-
dommen i modsatning til intellektua-
lisme og rationalisme i humanisme og
reformert teologi! Guds darskab er, at
det endelige kan rumme det uendelige.
Som Irenzus udtrykte det: “Gud blev
menneske, for at mennesket kunne bli-
ve Gud” Og Guds darskab er visere end
verdens visdom. Vi ma sige nej til en
reformert folkekirke og alle de former,
hvorunder det reformerte viser sig i
dagens kirkeliv og vende tilbage til
klassisk, apostolsk og katolsk kristen-
dom.

Organisatorisk beretning
I DET FORLOBNE ar har bestyrelsen
atholdt 3 moder, 14/8, 20/11 og 23/4.
De er blevet refererede i vort interne
medlemsblad “Meddelelser”, som der
henvises til. Okonomien er stadig be-
treengt. Gaver modtages med tak!
Bestyrelsen beflitter sig pa at holde
aktiviteterne i gang, at informere med-
lemmerne og offentligheden, at holde
sammen pa den brogede flok, der kalder
sig hojkirkelige og at have kontakter til
nxrtstdende brodre her i landet og i
udlandet, og pleje okumenisk omgang
med andre (katolske) kirkesamfund.
Vore aktiviteter i arets lob er de sad-
vanlige: Landskonvent i Sct. Pauls kir-
ke, Aarhus, Kristi Legemskonvent i
Galtrup pa Mors, Kirkelig Familielejr
pa Sundeved Centret, Konvent for Ko-
benhavn og omegn med manedlige
sammenkomster, en Allehelgens Fest-
vesper i Bethlehemskirken.

49



Retraten i september blev aflyst, for-
di der ingen leder var til den.

Vore informationskanaler er vore
interne “Meddelelser”, som er udkom-
met med 2 numre, og tidsskriftet “Re-
formatio”, som er udkommet med 5

numre.

Hertil fojer sig vort forlag, Re-
formatio’s Forlag, hvor vi i det forlobne
ar har haft 3 udgivelser: Povl Dahls
“Prasteembedet og ordinationen dertil”
i serien “Re-formatio’s smaskrifter”, i
samme serie Jais Tinglunds “ZEgte-
skabets hellighed. Nogle overvejelser til
sporgsmalet om vielse af fraskilte” og
endelig min egen bog med formandsta-
ler 1980-2000 *. . . og blev menneske”,
hvortil “Memhaves Fond” har ydet et
tilskud. Det er ganske mange udgivelser
pa et halvt ar! Senere i ar udgiver vi en
bog af Monica Papazu med et udvalg af
hendes essays. Men det er naturligvis
under forudsatning af, at pengene er
der!

Det har lenge varet mit onske, at
Kirkelig Fornyelse skulle pa internettet
med en hjemmeside. Idéerne og planer-
ne er for lengst lagt, kun udforelsen
mangler. Men det sker nok i lobet af
sensommeren.

Kontakter til hojreflojen i kirken har
vi gennem “De Otte”s to arlige moder
og gennem samarbejde med “Kirkelig
Samling om Bibel og bekendelse”.
Udlandskontakterne derimod har be-
grenset sig til Linkoping-modet i no-
vember, som formanden for Kirkelig
Samling, vort medlem Erik Bennetzen
og undertegnede med vore agtefaeller
deltog i. Bade rejsen derop i Bennet-
zens bil, indkvarteringen i Vadstena hos
gode venner og selve stormodet med ca
2000 deltagere var en oplevelse. Det er
godt at modes med vennerne i Sverige!
Ellers har vore kontakter til udlandet
begranset sig til e-mails og telefon.

ORT STORSTE formal er dog at

prege den danske kirke, som i
grunden er mere reformert end luthersk.
Vi vil preege den med den hellige katol-
ske kirkes apostolske tro og ordning, sa
mennesker ikke skal lave religiose
krumspring op i Himlen for at f& det
evige liv, men blot gennem kirkens na-
demidler ved Jesus Kristus i hans kirke
kan modtage det i tro - her og nu! Det
endelige kan godt rumme det uendelige.
Gud blev menneske, for at mennesket
kunne blive Gud! a

ISBN 87-89173-14-7

8660 Skanderborg. T1f.:

Pris kr. 160 - 194 sider

Nyhed fra Re-formatios Forlag:

OLAV FOG: ... OG BLEV MENNESKE.
FORMANDSTALER 1980 - 2000

Bogen kan kebes i boghandelen eller direkte fra
forlaget, Johs. P. Sgrensens Vej 30, Tebstrup,
8653 8008.

50

Om Leuenberg og vor lutherske arv

Udtalelse fra KIRKELIG SAMLING OM BIBEL OG BEKENDELSE
samt FALLESSKABET KIRKELIG FORNYELSE i anledning af, at
Folkekirken den 13. maj i ar uden forudgaende debat har underskrevet
Leuenberg Konkordien, selv om Folkekirken i 1973 afviste at tilslutte sig.

I Leuenberg Konkordien tilstreebes kirkefaellesskab mellem evangelisk-
lutherske og reformerte kirker. I og for sig er det positivt, at de forskellige
kirkesamfund seger indbyrdes forstaelse og at opbygge et venligt forhold
mellem kirkerne. Maske burde man begynde med at forenes i bod, fordi
man hver is@r har svigtet og til tider har talt ukaerligt om hinanden. Men det
er vigtigt og i virkeligheden nedvendigt for et segte okumenisk arbejde, at
man hver for sig foler sig forpligtet pa sandheden, som den er dbenbaret i
Bibelen og bevidnet i Kirkens bekendelse. Og der ma advares mod tenden-
ser til at finde formuleringer, som snarere tilslerer problemerne end lgser
dem. Hvis enhed kun kan opnas ved at feje uoverensstemmelser ind under
gulvteppet, vil det hevne sig. Og Leuenberg-dokumentet rummer uantage-
lige elementer.

1

[ nadvericeren bekendes Jesu nerveer i nadveren, som calvinisterne - til for-
skel fra zwinglianerne - altid har gjort det. Men de reformerte har aldrig
villet erkende og bekende, at nadveren er vor Herres Jesu Kristi sande le-
geme og blod under bredet og vinen (Luthers Lille Katekismus). Og en sa-
dan formulering finder man da heller ikke i Leuenberg. Man har heller ikke
villet vedkende sig de ord af Augustin, som Luther tilsluttede sig, at Ordet
kommer til elementet, og det bliver sakramentet. - Der bliver i Leuenberg
slet ikke taget hojde for det lutherske syn, at der er ngje sammenheng mel-
lem menneskevordelsen med dens forening af guddommelig og menneske-
lig natur i Jesus og sa dette, at de indviede elementer bade er bred og vin og
tillige er Jesu legeme og blod. I den forbindelse er det vigtigt at minde om,
at Luthers afstandtagen fra transsubstantiationsleeren skyldes denne laeres
forneegtelse af, at bradet for bliver bred, men ikke dets hevdelse af, at Jesu
ord - pa hans befaling sagt over elementerne - skaber, hvad de nzvner.

51



Bade romersk og reformert nadverlere er formuleret for at undga kon-
flikt med en filosofisk saetning om, at det begraensede ikke kan rumme det
ubegrensede. Luther fastholdt bibelsk laere, idet han indsa, at den navnte
filosofiske saetning i sin konsekvens ikke bare ville fore til fornaegtelse af
selve menneskevordelsen - altsa juleevangeliet - en konsekvens, som ro-
merkirken og den reformerte kirke, dog ikke har draget.

2

Leuenberg mangler en klar bekendelse af ddben som genfodelsens bad,
hvilket ogsa er udtryk for, at man ikke fér lost de gamle stridsspergsmal.

3

[ sin tid angreb Rudolph Arendt med rette Leuenberg, fordi den lod 7o-
regimentelceren og leeren om Jesu kongeherredomme vere et abent spergs-
mal. - Og sammenligner man Leuenberg Konkordiens ord i pkt. 11 D om de
kristnes politiske ansvar med den Augsburgske bekendelses art. XVI's be-
sindige ord, vil man finde en markbar forskel. Det er da ogsa sadan, at den
tyske evangeliske kirke, som bestar af bade reformerte og lutherske, kan
udtale sig pa en made, som de fleste danske lutheranere vil finde uhen-
sigtsmaessig.

Man kan minde om, hvordan Den nord-elbiske Kirke fandt anledning til
pa officielt plan at engagere sig for opretholdelsen af spritruterne.

4

Hvis man - som det sker i Tyskland - i salmebogen satter Luthers Lille Ka-
tekismus ved siden af den reformerte Heidelbergerkatekismus, som altsa i
nadverleren er uforenelige, sa svakker man selve bekendelsesbegrebet.
Bekendelserne bliver reducerede fra at veere forpligtende bekendelser til
blot at vere historiske kuriositeter. Magttomrummet udfyldes da efter-
handen af kirkeledelsens autoritet. I den gamle preussiske union, som netop
var en union af lutherske og reformerte, svaekkedes ogsa Skriftens autoritet,
som ellers var heevdet af begge kirker. Og unionen stod svagt, da den tysk-
kristne bevagelse voksede frem. Leuenberg vil let fore til en bekendelses-
meessig svag, men organisatorisk staerk EU-protestantisme.

5

Man har fra Leuenberg-side flere gange fremhaevet hensynet til mindre-
talskirkerne. Men den lutherske biskop Ordass fra Ungarn, hvor begge kir-
ker er minoriteter, advarede netop mod Leuenberg, idet han fandt, at den
lutherske arv stadig har stor betydning f.eks. med hensyn til nadverlaren.

6

Den lutherske kirke har pa mange mader en midterposition mellem de ka-
tolske kirker pa den ene side og de venstre-protestantiske kirker pa den an-
den side, idet der med venstre-protestantisk her taenkes pa de reformerte og
pa de samfund, som er udgaet fra dem f.eks. baptister og pinsefolk m. fl.
Lutherdommen afviser pa den ene side forstnevnte gruppes heaevdelse af
traditionen som erkendelseskilde, og pa den anden side fastholder man
Skrift og Bekendelse over for en mere biblicistisk orienteret protestantisme,
som i praksis bejer sig for filosofien.

Luthersk nademiddelkristendom repraesenterer vel ogsa en gylden mid-
delvej mellem institutionskristendom og oplevelsesreligigsitet.

7

I vor pluralistiske tid kan det veere en neerliggende tanke, at kristne ma sta
sammen og vare forenede, hvis ikke Europas mennesker skal blive lokket
over i ikke-kristen religigsitet - det vaere sig ny-religigsitet eller fremmede
religioner. Men netop i en sadan tid er det meget vigtigt, at Evangeliet for-
kyndes klart. Og vi vil med reformatorerne fastholde, at til denne klarhed
herer ogsa den lutherske lere om dab og nadver, fordi den er bibelsk.

For For
Kirkelig Samling om Fellesskabet
Bibel og Bekendelse Kirkelig Fornyelse
Erik H. Bennetzen Olav Fog
Formand Formand

53



... og hej vere med dig

Af pastor Jais H. Tinglund, Kragelund

HERREN VARE MED JER! Med den
hilsen indleder prasten gudstjenesten -
alt hvad der er sket i gudstjenesten indtil
da, er jo egentlig talt ikke sket i gudstje-
nesten, men har blot varet forberedelser
til den. Og menigheden svarer: Og med
din and! Og dermed kan gudstjenesten
begynde.

Da jeg i sin tid sad til konfirmations-
forberedelse i processionsgangen uden
for Ribe Domkirke lige over for statuen
af Hans Tausen, lerte domprovst Kiile-
rich os, at prastens hilsen beted: Denne
Guds gerning kan jeg ikke gore alene, 1
ma hjeelpe mig! Jeg mener endda, han
lod os skrive denne formulering ned.
Og meningen var sa videre, at menig-
heden med sit svar tilkendegav at vere
indforstaet med det arrangement.

Efter at jeg er blevet mere opmaerk-
som pa liturgiens begrebsverden (hvil-
ken jeg pa ingen made vil haevde at ve-
re ekspert i), har det flere gange slaet
mig, hvor god og pracis en formulering
det var, jeg blev stillet over for. Ganske
vist kunne jeg ikke helt gennemskue
mellemregningerne, der forte fra hilse-
nen Herren veere med jer til oversattel-
sen Denne Guds gerning kan jeg ikke
gore alene, 1 ma hjeelpe mig! Men det
lod ellers rimeligt. Og formuleringen
har i hvert fald hangt fast, i modsat-
ning til s& meget andet ...

Gudstjenestens  indledende dialog
mellem praest og menighed er ikke blot
en udveksling af hilsener og gode on-
sker. Det synes at give sig selv, og be-
kreeftes da ogsa ved narmere under-

54

sogelse. Den betegner prastens anmod-
ning om menighedens anerkendelse og
deltagelse i gudstjenesten, og menig-
hedens bekraftelse. Det var den grund-
leeggende forstaelse, jeg fik med mig, og
som jeg siden pa forskellig vis har faet
bekraeftet.

I de sidste ar er det blevet alminde-
ligt, at menigheden i stedet for at svare
og med din and simpelt hen returnerer
prastens hilsen; Og Herren veere med
dig. Denne udvikling er ikke enesta-
ende for den danske folkekirke, men
svarer til et fenomen, der i det meste af
verden slog igennem i de fleste kirke-
samfund i den sidste halvdel af det ty-
vende arhundrede.

Den grundleggende motivation bag
denne forandring har naturligvis - med
diverse moderationer - varet @ngstel-
sen for, at den fremmedartede henvis-
ning til preestens and ogsa skulle virke
fremmedgorende pa kirkefremmede og
gore ende pa sjzldne kirkegangeres
trofaste kirkegang ...

I den theologisk reflekterede droftel-
se, der - i hvert fald i andre kirkesam-
fund - har veret fort om @ndringen af
indledningsdialogen, har det veret an-
fort, at der i realiteten ikke er tale om
nogen @ndring, idet henvisningen til
den gudstjenesteforestaendes and blot
skulle veere en semitisme, der betegner
hans person i al almindelighed - altsa at
allerede den klassiske ordlyds intention
skulle vere en parallelitet i dialogens
hilsen og svar.

S e

I VIL I DET folgende vende blik-

ket mod nogle elementer i den
historiske og bibelske tankegang bag
den klassiske indledningsdialog.

Et historisk strejf

I det amerikanske lutherske tidsskrift
Logia gor Timothy J. Quill rede for
indledningsdialogens status i Kirkens
tidlige liturgier.

Allerede i skriftet Den Apostoliske
Tradition fra ca. 215 e. Kr. (muligvis
allerede fra 165 e. Kr.) findes et udtryk-
keligt vidnesbyrd om den eukaristiske
indledningsdialog, som er bevaret i
hvert fald i den vestlige messe - med
den klassiske ordlyd: Herren med jer!
Og med din and. Med visse variationer
synes den herefter at vare felles for
romersk, alexandrinsk og koptisk litur-
gi, mens andre ostlige kirker har an-
vendt en trinitarisk opbygget indled-
ningshilsen baseret pa Pauli hilsen i 2
Kor 13,13: Vor Herres Jesu Kristi nade,
Guds keerlighed og Helligandens sam-
fund veere med jer alle. Derimod er me-
nighedens svar overalt det klassiske: Og
med din and.

Gud med os

Ser man forst til den gammeltestament-
lige begrebsverden med henblik pd en
forstaelse af, hvad det vil sige, at Herren
er med en given person, bliver det umid-
delbart abenbart, at der ikke er tale om
en almen tanke om Guds velvilje eller
Hans omsorg i bred almindelighed.
Hollenderen W.C. van Unnik har loka-
liseret og undersogt 102 gammeltesta-
mentlige henvisninger, hvorudfra han
udleder folgende vasentlige betragt-
ninger (refereret af Quill, her yderligere
sammendraget): Nar der tales om, at
Gud er med nogen, er der hovedsagelig

tale om Guds indgriben i historien (til
forskel fra Herrens ncerveer i Templet),
hvor en given person pa srlig made
udrustes med Guds And saledes at andre
kan observere og erklare med sikkerhed,
at Herren er med sin udvalgte tjener -
kun sjeldent optreeder tanken som et
onske.

I overensstemmelse med, at tanken er
knyttet til Guds indgreb i sit folks histo-
rie, optreeder den oftest i de historiske
boger, hvorimod den overraskende nok
er sjelden i Salmernes Bog og hos pro-
feterne, hvor man ellers ville vare til-
bojelig til at forvente at finde den. Vi
kunne tilfoje, at der maske er s& meget
mere grund til at bemeerke én af den
mest fremtredende og eskatologisk far-
vede forekomster i Det Gamle Testa-
mente, nemlig profetien i Es 7:14, at
jomfruen skal blive med barn og fode en
son, som skal bare navnet (eller titlen)
Immanuel, Gud med os.

Et af de mest iojnefaldende eksem-
pler pa en tilsvarende nytestamentlig
sprogbrug finder vi da netop ogsé i Ga-
briels hilsen til Maria. Herren er med
dig, du benddede (Luk 1,28). Gabriel er
sendt af Gud for at forkynde den lille
pige, at hun skal sta i den allerstorste
tjeneste i den eskatologiske opfyldelse
af alle de lofter, som Gud i historien har
givet sit folk, og al den omsorg, Han
hidtil har vist det.

Dette er et hidtidigt hojdepunkt i den
virkelighed, at Herren er med sit folk. At
Han nu ved sit sendebud forkynder sig at
vere med den lille pige fra Nazareth.
Hun skal spille en rolle i frelseshistorien,
som ikke er af mindre betydning end
dommeres og kongers i fordums dage.
Og derfor udrustes hun pa samme vis
som de: Helliginden skal komme over

55



dig, og den Hojestes kraft skal overskyg-
ge dig (Luk 1,35). Sammenhangen med
den gammeltestamentlige tanke om Her-
rens medvaren er da ogsa abenbar i sel-
ve det forhold, at den Guds tjeneste i
historien, som hun ved Guds medvaren,
Helligandens udrustning og den Hojestes
krafts overskyggen udrustes til, er op-
fyldelsen af det ultimative lofte om Her-
rens frelsende medveren, nemlig Im-
manuelsprofetien i Es 7,14 om drenge-
barnet, som skal vere Gud med os.

ET NYT HOJDEPUNKT er naturligvis
Herrens eget liv i verden. Peter sam-
menfatter det i sin tale i Cornelius” hus:

... hvordan Gud salvede Jesus fra
Nazareth med Helligind og kraft,
og hvordan Jesus ferdedes overalt
og gjorde vel og helbredte alle,
der var under Djzvelens herre-
demme; for Gud var med Ham
(ApG 10,38).

Synsvinklen er her, at Guds Son i sin
menneskevordelse har taget tjenerskik-
kelsen pd og givet afkald pa at gore
brug af den almagtens herlighed, som
hele tiden boede i Ham, s sandt Han er
og altid var helt og fuldt Gud. Men ogsé
i sin menneskelighed er Han blevet sal-
vet med And og kraft. Og Gud var med
Ham. For Han er opfyldelsen af alle
Guds lofter om at veere med sit folk. Og
Han er den eskatologiske opfyldelse af
alle de Guds frelsende indgreb, som
varslede det, der skulle ske i og med
Ham.
Peter fortsatter straks efter:

OG VI ER VIDNER om alt det,
han gjorde i jedernes land savel
som i Jerusalem. Ham, som de
slog ihjel ved at hange ham p3 et
tre, Ham oprejste Gud pa den

56

tredje dag og lod Ham trzde syn-
lig frem, ikke for hele folket, men
for os, der i forvejen var udvalgt
af Gud til at vare vidner, vi som
spiste og drak sammen med ham,
efter at han var opstiet fra de
dede. Og Han befalede os at
pradike for folket og vidne om, at
det er Ham, Gud har bestemt til
at vere dommer over levende og
dede. Om Ham vidner alle profe-
terne, at enhver, som tror pi
Ham, skal fd syndsforladelse ved
Hans navn (ApG 10,39-43).

Han, som selv er Immanuel, Gud med
os, er korsfastet, dod og begravet og pa
tredie dag opstanden fra de dede. Og
Han befalede sine udvalgte at vaere vid-
ner om det alt sammen, og om at Han er
bestemt til at veere dommer over leven-
de og dode, for at enhver, som tror pa
Ham, skal fa synderens forladelse i
Hans navn.

ETTE FORER os videre til et

andet markant udsagn af betyd-
ning for vor sammenhzang, nemlig Her-
rens udsendelse af apostlene ved sin
himmelfart:

Mig er givet al magt i Himmelen
og pd jorden. Ga derfor hen og
gor alle folkeslagene til mine di-
sciple, idet | deber dem i Fader-
ens og Segnnens og Helligindens
navn, og idet | lzrer dem at holde
alt det, som jeg har befalet jer. Og
se, jeg er med jer alle dage indtil
verdens ende (Matt 28:18ff).

Nar Peter i Cornelius’ hus siger, at det
er Ham, altsd den opstandne Kiristus,
Gud har bestemt til at vere dommer
over levende og dode, er det et ekko af,
hvad Peter selv har hort sin Herre sige,
nemlig at al magt i Himmelen og pa

Y

jorden er givet den Opstandne. Den
magt, eller egentlig fu/dmagt, vor Herre
Jesus her taler om, er ikke herredommet
over Himmel og jord, som Han altid har
delt med sin himmelske Fader, men
netop fuldmagten til at domme levende
og dode, som Faderen har overdraget
Ham, og som Han har vundet sig retten
til ved selv at ga ind under dommen og
lade den fuldbyrde pa sig selv, saledes
at Han med fuld ret kan kende enhver,
som tror pa Hans navn, fri af dommen.

Hans udsagn om, at Jeg er med jer
alle dage indtil verdens ende, legger sig
i umiddelbar forlengelse af det gam-
meltestamentlige motiv af Herrens med-
veren. Jesus fra Nazareth er godtgjort at
vere Guds Son og selv Gud. At Han
forsikrer sine tjenere om sin medvaren
svarer til det gammeltestamentlige feno-
men, at Gud er med sin udvalgte tjener
og ved Anden udruster tjeneren til den
gerning, han skal ove til frelse for Guds
folk.

G IGEN taler Guds Son ikke om

sin medleven i al almindelighed;
situationen er Hans afsked fra synlighe-
den i verden og indszttelsen af Kirken
som medium for Hans fortsatte tilstede-
verelse. I denne sammenhang befaler
Han apostlene, at mennesker i alverden
skal gores til Hans disciple ved at debes
og ved at lere at holde nadver og at
holde fast ved Evangeliet. Og til at ove
denne Hans fortsatte frelsende gerning
vil Han udruste sine tjenere som i den
gamle pagts tid. Se, jeg er med jer alle
dage indtil verdens ende.

Hans forsikring om sin fortsatte
medveren svarer saledes til det udsagn,
vi finder i Markusevangeliets beskrivel-
se af missionens forste tid efter Herrens
himmelfart:

Da Herren Jesus havde talt til
dem, blev han taget op til himlen,
og han satte sig ved Guds hgjre
hind. Men de drog ud og pradi-
kede alle vegne, og Herren vir-
kede med og stadfzstede ordet
ved de tegn, som fulgte med
(Mark 16:19).

At Herren virkede med svarer saledes
til opfyldelsen af Hans lofte om at vare
med sine tjenere i deres tjeneste.

ENDNU EN SYNSVINKEL skal vi
anlaegge pa Herrens udsendelse af sine
tienere, nemlig hvor Han foregriber
deres sendelse og giver dem fuldmagt
pé selve dagen for sin opstandelse.

Om aftenen den samme dag, den
forste dag i ugen, mens disciplene
holdt sig inde bag lukkede dgre af
frygt for jederne, kom Jesus og
stod midt iblandt dem og sagde til
dem: "Fred vaere med jer!" Da Han
havde sagt det, viste Han dem sine
hender og sin side. Disciplene
blev glade, da de sa Herren. Jesus
sagde igen til dem: "Fred vare med
jer! Som Faderen har udsendt mig,
sender jeg ogsd jer." Da Han havde
sagt det, bleste Han dnde i dem
og sagde: "Modtag Helligdnden!
Forlader | nogen deres synder, er de
dem forladt, naegter | at forlade no-
gen deres synder, er de ikke forladt"
(Joh 20,19-23).

Ogsa denne episode klinger med, nar
Peter taler, som han ger i Cornelius’
hus:

Han befalede os at pradike for
folket og vidne om, at det er
Ham, Gud har bestemt til at vaere
dommer over levende og dede.
Om Ham vidner alle profeterne,
at enhver, som tror pd Ham, skal
fa syndsforladelse ved Hans navn.

57



FORDI GUDS SON har vundet sig al
magt i Himmelen og pa jorden og her-
under s@rlig fuldmagten til at domme
levende og dode, og fordi Han selv har
baret al verdens synd og al syndens
dom, derfor kan Han flde den dom, at
enhver, som tror pd Ham, skal fa synds-
forladelse ved Hans navn. Og derfor
kan Han ogsa sende sine udvalgte tjene-
re med den opgave at uddele syndernes
forladelse i Hans navn til enhver, som
tror p& Ham. Og det sa meget mere,
som Han selv vil veere med og virke
med og vere dén, som virker alt. Og
Han udruster sine tjenere med fuldmagt
ved at give dem sin And til at gore
Hans gerning. Siden tager Han afsked
fra dem med loftet om at give dem
kraften til tjeneste. Og atter siden kom-
mer Han igen til dem, nemlig ved sin
And, som er ét med Ham, for at vere
med dem i deres tjeneste. Herrens And
kommer over dem, og den Hojestes
kraft overskygger dem og udruster dem
til at lykkes i deres tjeneste, nemlig
fordi Herren er med dem.

Hvilken and?

Lader vi alt dette klinge med i vor be-
tragtning af formuleringen af gudstjene-
stens indledningsdialog, bliver det op-
lagt, at den klassiske formulering rum-
mer sa meget andet og mere end en se-
mitisme. Men sporgsmalet rejses ogsa,
ifald indledningsdialogen virkelig ma
betragtes i dette lys: Avilken and er det,
menigheden tilensker Guds medvaren?
Og hvad er forskellen pa Guds med-
veren hos menigheden og hos den
gudstjenesteforestaendes and?

Lad os begynde med det sidste. Pra-
stens hilsen til menigheden ma ses i
forlengelse af Herrens hilsen til sine
disciple pa opstandelsens dag: Fred

58

veere med jer. Det er en fred, som til-
siges og forkyndes snarere end den on-
skes. For freden er vundet. Den er jo
identisk med frelsen og syndernes for-
ladelse, som prasten har faet fuldmagt
til at tilsige mennesker.

Den samme fred kan forkyndes for
menigheden med ordene: Herren veere
med jer!, nemlig fordi Herrens n@rver er
ensbetydende med, at Hans frelsende
kraft er til stede. Og i virkeligheden er det
den storste rigdom ved den fred, Guds
Sen har vundet sin Kirke: at den er for-
ening med Ham selv, og den forer med
sig et liv i Hans narver i herligheden.

EN I FORLAENGELSE af, hvad
vi ovenfor har set, er tanken om
Herrens medvaren altsa sarlig knyttet til
tjenesten for Guds frelsende hensigt. Og
ogsa denne Herrens medvarens udrust-
ning forkynder presten sin menighed,
nemlig derved, at han meddeler menig-
heden kraften til at sta i Guds tjeneste i
den forestdende gudstjeneste. Og denne
kraft ma meddeles /ele menigheden. Det
er jo menigheden og pa ingen made pree-
sten alene, der holder gudstjeneste. Me-
nigheden er et kongeligt og prasteligt
folk. Og netop ved sin falles gudstjene-
ste star hele menigheden i tjeneste for
Guds frelsende hensigt, eftersom guds-
tjenesten er tyngdepunktet i Kirkens for-
kyndelse. Netop ved sin falles gudstje-
neste samler menigheden sig om det
felles vidnesbyrd om det, apostlene og
deres efterfolgere er sat til at forkynde.
Ogsa menigheden udrustes altsa til
tjeneste. Men hvori bestéar da forskellen?
Hvilken and er det, som menigheden til-
onsker Herrens medvearen? Modtag Hel-
liganden! sagde Herren selv til sine
apostle, da han tilsagde dem fuldmagten
til at forlade mennesker deres synder.

Her tog Johannes Chrysostomos en-
gang i det 4. arhundrede sit udgangs-
punkt til at besvare sporgsmalet, nemlig
i en pradiken over 2 Tim 4,22 (citeret
hos Quill):

... han [Paulus] siger ikke: Herren
vaere med dig, men med din
And. Siledes er hjzlpen tvefoldig,
Helligdndens nide si vel som
Guds hjlp dertil.

Hos flere af den tidlige Kirkes vidner
finder vi den samme forstaelse, at Her-
rens medvaren tilsiges den And., som
tjeneren har faet meddelt ved sin ind-
vielse til tjenesten. Sporgsmalet er imid-
lertid for mig at se, om ikke denne tanke
om, at Helliganden skulle modtage Guds
hjelp, forer i retning af et tritheistisk og
eksotisk motiv, som det vil vaere van-
skeligt at forene med den bibelske lzre
om den Hellige Trefoldigheds enhed.

Ogsé Thedor af Mopsuestia citeres
af Quill:

Men det er ikke sjzlen, de hen-
viser til med dette Og med din
and, men det er den Hellige Ands
nidde, hvorved de, som er givet i
hans [biskoppens] varetzgt, tror,
at han har adgang til praestedem-
met.

Chrysostomos’ tanke om, at tilsigel-
sen af Herrens medvaren skulle rette
sig til Guds egen And er for mig at se
meningslos. Guds And ville i s& fald
vare den, der meddelte sig selv til sig
selv. Og alligevel er det vanskeligt ikke
at se menighedens tilsigelse af Herrens
nerver i forlengelse af tanken om, at
Herrens udsendte tjenere over deres
tjeneste udrustet med Guds And. hvil-
ket for en sproglig betragtning er ens-
betydende med Herrens medvaren.

En mere plausibel forstaelse, som
ligger tet op af Theodors forstaelse,
ville vare, at savel prasten som den
ovrige menighed bringer Gud sit guds-
tjenestens offer ved Guds And, i kraft
af Herrens medvaren. Men pa en srlig
made tjener prasten ogsa i sin egen
and, nar han barer menighedens bon
frem for Herren, nar han praediker Guds
Evangelium til menigheden, og néar han
forestar nadverfejringen. Han er dén,
som i sin and ma formulere benner og
prediken. Han er den, som ud fra sit
kendskab til Guds Ord ma udove sit
bedste skon i afgorelsen af, hvem der
skal og ikke skal modtages ved Herrens
bord. I denne tjeneste ma hans and
imidlertid ikke sta alene, men ma vare
vejledt af Herrens and. Parallelt med,
hvad Paulus siger om troens hvile i
Rom 8:16, at Anden selv [nemlig Hel-
liganden] vidner med vor and, at vi er
Guds born, séledes ma ogsa prastens
and vidne og virke sammen med den
Hellige Ands ndde, hvis hans vidnes-
byrd skal vere sandt og hans virke bare
frugt og have livets kraft i sig.

ET ER DET, MENIGHEDEN

tilkendegiver sin overbevisning
om, nar den besvarer prastens Herren
veere med jer! med sit Og med din and!
Den tilkendegiver sin tillid til, at Herren
er med prastens and. Og dermed aner-
kender den prasten som en sand Her-
rens udsending, omfattet af den send-
else og den fuldmagt, Herren meddelte
sine apostle: Modtag Helliganden! For-
lader I nogen deres synder, er de dem
Sforladt, neegter I at forlade nogen deres
synder; er de ikke forladt.



ALT DETTE BEKRAEFTES i ovrigt af,
at indledningsdialogen i den klassiske
messe ikke blot optreeder som indled-
ning til gudstjenesten som helhed, men
ogsd i umiddelbar sammenhang med
frembarelse af bonner, nadverfejring
og tillysning af velsignelsen.

Konklusion

Med dette har vi - i al tilstrabt korthed -
set nogle glimt af herligheden ved menig-
hedens fzlles prastelige tjeneste - sa vel
som den szrlige tjeneste, der er palagt
den gudstjenesteforestaende praest.

Gudstjenestens indledende dialog er alt
andet end en almen udveksling af fromme
og gode onsker. De har deres sammen-
hang i den hoje og hellige tjeneste, som
menigheden samles til.

Praesten meddeler menigheden Her-
rens medvaren med retferdighed, fred
og glede og Helligandens udrustning.
Og det gor han med den fuldmagt, han
har modtaget af sin Herre i kraft af sin
sendelse.

Menigheden tilkendegiver med sit
svar, at den anerkender hans embede,
og at den dermed anerkender ham som
en sand Herrens udsending, udrustet
med Guds And og omfattet af fuld-
magten til at tale og handle pa Herrens
vegne, og dermed tilkendegiver menig-
heden ogsa, at den forventer, at Herrens
And vil vidne og virke sammen med
prastens egen.

Det er séledes en stor rigdom, der ud-
trykkes med indledningsdialogen. Den
betegner - i sig selv, - at menighedens
tjeneste for Gud er intet mindre end en
begivenhed i frelseshistorien, hvor Her-
ren selv er til stede og udruster hele sin
menighed af udvalgte til at std for Hans
ansigt og tjene Ham i sin hellige tjener-
gerning - ligesom Han i fortiden ud-

60

rustede sit folks forere og dommere og
konger og profeter, ligesom Han lod sin
And komme over og sin kraft overskyg-
ge den hojlovede Guds Moder, og lige-
som Han udrustede sine apostle med
And og kraft til at bringe Hans frelses
virkelighed om i verden. Sa hoj og sa
hellig en tjeneste er den hele menigheds
tjeneste, nar menigheden bringer sit offer
til Gud i taksigelse og bonfaldelse.

Dialogen udtrykker alene dermed, at
praesten ikke star alene i sin tjeneste.
Hans tjeneste er ikke hans egen. Han
tiener sammen med menigheden. Og
menighedens anerkendelse er med-
konstituerende for hans virke i den kon-
krete menighed - omend ikke for hans
embedes gyldighed. Derfor er menig-
hedens liturgiske anerkendelse og forben
pakravet.

Og mere end det: dialogens klassiske
ordlyd udtrykker, at prastens tjeneste er
en andelig tjeneste, hvor hans and skal
vidne og virke sammen med Guds And.
Dermed understreges tjenestens alvor.
Men ogsa det rige lofte, at Herren selv
er med i hans tjeneste og gor sin ger-
ning. Netop at Anden selv vidner sam-
men med hans and. Og netop derfor har
hans tjeneste gyldighed, fordi den ud-
oves i anden og sammen med den And
og under den fuldmagt, Herren selv har
betroet Ham: Forlader I nogen deres
synder; er de dem forladt; ncegter I at
forlade nogen deres synder, er de ikke
forladt.

A STOR EN virkelighed skjuler sig

bag gudstjenestens indledende dia-
log, bag prastens hilsen: Herren veere
med jer! og menighedens svar: Og med
din and! Denne sandhed er en dyrebar
skat, som det er vard at verne om og
bestandig mindes om. Den tilslores,

hvor den klassiske ordlyd erstattes af
noget, der leder tankerne i retning af en
hoflig udveksling af venlige hilsener og
gode onsker i al almindelighed.

Der kan nappe vare nogen tvivl om,
at opgivelsen af den klassiske formule-
ring undertiden sker som et bevidst at-
tentatforseg vendt mod den gammel-
kristne forstaelse af embedet; den stiller
sig jo i vejen for sa mange moderne
bekvemmeligheder, sd som kvinders
ordination og enhvers ret til at vere sin
egen andelige vejleder og unddrage sig

Tyve ars virke

Kirkens hyrdeomsorg. Som regel indfo-
res forandringen imidlertid formodent-
lig som folge af ubetenksomhed og
uopmearksomhed i forhold til dialogens
rige betydningsindhold. Ved et studium
af dette betydningsindhold vil det end-
nu engang, som sa ofte for, bekraftes,
at der er god bibelsk og evangelisk
grund til, at den klassiske liturgi er, som
den er, og ikke anderledes. Og prast og
menighed vil igen fa anledning til at
besinde sig pa rigdommen ved at leve
som Kristi Kirke. u

Af sognepreest Erik Sloth, Bevtoft

Olav Fog

... 0g blev menneske. Formandstaler 1980 - 2000

Re-formatios Forlag 2001
194 sider - 160 kr.

DE FLESTE AF (om ikke alle) Olav
Fogs formandstaler fra generalkapitler-
ne pa Fallesskabet Kirkelig Fornyelses
landskonventer har, s& vidt jeg er ori-
enteret, veeret trykt i Re-formatio. Alli-
gevel kan der vaere god mening i, at de
nu udgives samlet, som det er sket pa
bladets eget forlag i et tiltalende lille
bind pa sma to hundrede sider. Det gi-
ver savel den indforstaede som den me-
re distancerede laser mulighed for at
orientere sig om foreningens virke si-
den dens stiftelse for godt og vel tyve ar
siden, i november 1979. Og det er ab-
solut bade den rimelige pris og umagen
verd at laese disse taler. Fog skriver et
livligt og let forstaeligt dansk, og man

fornemmer hans personlige engagement
i sagen — i forening med hans velop-
lagthed og trang til at klargere hejkir-
kelighedens anliggende — for sig selv
og for leseren.

Jeg brugte med vilje ordet forening
om Fellesskabet Kirkelig fornyelse, for
sadan omtaler forfatteren det selv, og
han er godt klar over, at selve det at stifte
en forening giver anledning til uenighed.
Indtil slutningen af 1970 erne havde den
hojkirkelige bevegelse i Danmark nar-
mest varet en “grasrodsbevagelse”
uden organisation, medlemskab, kontin-
gent eller lignende. Men da Virringkon-
ventet af praktiske grunde matte ophore,
fandt en kreds af de hojkirkelige praster

61



og legfolk det nodvendigt at tage skridt
til en strammere organisering af beva-
gelsen. Fog er bogen igennem selv
yderst opmarksom pa savel farerne som
styrken ved en strammere organisation.
Sandt er det jo, at Helliganden pa Pinse-
dagen ikke stiftede en forening, men en
levende organisme, hvor Kristus er ho-
vedet for lemmerne. Fog n@vner selv, at
der blandt nogle af bevagelsens med-
lemmer var “en udpraeget mistillid til
enhver form for organisering af kirkeligt
arbejde”, en holdning, som i hvert fald
undertegnede har en hel del sympati for.
Men dels kan det nu en gang vare nod-
vendigt med et vist minimum af organi-
sation, og dels er en forening i Danmark
i reglen noget forholdsvis fredsommeligt
og &bent, der ikke nodvendigvis binder
sine medlemmer pa hander og fodder.

Et enkelt sted synes det dog, som om
Olav Fog er ved at tage munden for
fuld, nar han udnavner Fellesskabet til
et “Helligandens redskab™ (Formands-
talen 1981 s. 26). I den foregaende tale
(1980) har han imidlertid sagt, at for-
eningen er “noget sa prosaisk som et
arbejdsfzllesskab™, en betegnelse, der
efter min mening kleder foretagendet
nok sa godt.

G ENNEM ARENE har hojkirkelig-
heden haft sin styrke i at holde
fast ved et @gte teologisk anliggende.
Maske kunne man, med fare for for-
enkling, sige, at en af hojkirkelighedens
store fortjenester er, at den kompro-
mislost har fastholdt, at kristendom
drejer dig om Kristus — samt at kirken
er noget andet og mere end et service-
organ og en religionsanstalt, der skal
imodekomme folkets religiose behov
og i ovrigt legge sig lige i kolvandet af

62

den politiske korrekthed, der rider vor
tid som en mare. I sit forord understre-
ger Fog nodvendigheden af at fastholde
et teologisk sigte. For “nar hejkirkelig-
hed er et kristendomssyn, kan teologi-
ske overvejelser ikke undgas, og det
tror jeg nok, mange laegfolk accepterer
og finder naturligt — serligt maske fordi
de i disse kirkelige ulvetider sa ofte
savner den teologiske substans” (s. 9).

Det er sa sandt, som det er sagt, at
der i disse tider savnes teologisk sub-
stans. Teologer og kirkefolk er blevet sa
bange for ikke at vare i samklang med
“tidsanden” og for ikke at give folk,
hvad de vil have, at der efterhanden har
udviklet sig et decideret teologisk tom-
rum, sa at folk, der ganske enfoldigt
efterlyser “gammel kristentro”, lades i
stikken (jfr. DDS 353 v. 5). “De vilde
anders trop” savner i sa alarmerende
grad kvalificeret modspil, at de truer
med helt at tilrane sig magten i folke-
kirken. Teologien og det haderlige te-
ologiske arbejde ringeagtes.

“De troendes almindelige praste-
domme™ gores til nasten eet og det
samme som menighedsradsdemokratiet.
Kirkens gudstjeneste anses af mange
(selv af dem, der burde holde den hojt i
@re) nermest for et nodvendigt onde, et
stykke antikveret arvegods, der egentlig
horer til pa et museum, eller hvis be-
tydning i hvert fald ber underordnes det
vaesentlige: kirkens sociale og behovs-
tilfredsstillende funktion.

I sit vagtige forord skarer Fog ind
til benet, ndr talen er om det centrale
teologiske anliggende, som ogsa har
givet navn til bogen: at Gud er blevet
menneske i Kristus: “Skal jeg prove at
summere talernes indhold op, ma det
nok blive det allermest centrale i kri-

stendommen: inkarnationen, at Gud
blev menneske i Jesus Kristus”. - - -
“Kristendommen er ikke kun ret lzre,
men ogsa ret tilbedelse — ortodoksi!™ (s.
11). I den situation af oplesning og te-
ologisk — man fristes nasten til at sige
nihilisme — som vi befinder os i, er det
velgorende at fa praciseret sammen-
hengen mellem teologi og gudstjeneste
sa pracist, som Fog gor det, feks. s.
109, hvor det understreges, at teologien
bliver til i tilbedelsens og lovsangens
sammenhang. “Talen om Gud bliver til
i talen #il Gud™.

Der er vist mange, som opfatter hoj-
kirkeligheden som stiv rettroenhed, hvis
vaesentligste anliggende er modstand
mod kvindelige prester, mod vielse af
fraskilte og af homofile — og i ovrigt
fastholdelse af bibel og bekendelse efter
bogstaven. Her ses det, at anliggendet i
sin grund er anderledes “positivt”™ og
uden den snaverhed, man ofte tillegger
dem, der sympatiserer med bevagelsen.
Fra begyndelsen har hojkirkeligheden
set sit anliggende som noget positivt: at
virke for kirkens fornyelse pa traditio-
nens grund, at virke for, at der kan blive
rum for en genopdagelse af “gammel
kristentro™.

Hvad angdr demokratismens ind-
treengen pa kirkens gebet er det ligele-
des velgorende at fa placeret menig-
hedsradene pa deres rette plads, menig-
hedsradene, som fra at vare lokale rad,
der tog vare pa kirkens ydre rammer,
har gjort sig brede og “opfatter sig selv
som menighedens repraesentanter over-
for prasterne, idet de opfatter prasten
som radets funktionzr pa samme made
som kommunaldirektoren er byradets
funktionaer™ (s. 66-67). Igen satter Fog
praecist fingeren pa det omme punkt og

anviser menighedsradene deres egent-
lige og legitime funktion:

Menighedsridene er en verds-
lig magtstruktur, som har sin
soleklare ret, nir det drejer sig
om den civile magtstruktur. De
reprasenterer menighederne
som borgere i et demokratisk
samfund, men ikke som lem-
mer pd Kristi legeme. Dér er
det prasten, som er menighe-
dens reprasentant. Det, der er
ved at ske, er, at menigheds-
riddene overforer deres verds-
lige magt pd det andelige om-
rade.

Ordene er fra formandstalen 1984, og
de har i skremmende grad vist sig at
veare profetiske!

I hojkirkelighedens understregning
af den sandt katolske arv — i overens-
stemmelse med Luther og reformatio-
nen (Luther ville som bekendt netop re-
formation og ikke re-volution) ligger
der noget sandt og rigtigt. Alligevel
forekommer det mig, at der hos Fog er
tendenser, der forer i en skaev retning.
Herom vil jeg til sidst gore et par be-
merkninger, som pa ingen made skal
forklejne hans teologiske indsigt og
xgte forstaelse for kirke og teologi. Ej
heller skal de fordunkle bogens kvalitet
som et ord i rette tid mod undergraver-
ne af Den danske Kirke og mod den
almindelige oplosning.

A SIDE 127-128 hedder det: ™I
virkeligheden er indforelsen af
kvindelige praster et brud med beken-
delsen og indforelse af en helt anden
tro”. Jeg forstar udmarket betankelig-
heden ved, at de kvindelige praster

63



blev indfort nermest som et knafald
for demokratiet og i ligestillingens hel-
lige navn. Fog synes imidlertid at op-
fatte sporgsmalet om kvinders adgang
til ordination som et sporgsmal, der
horer til kirkens “esse™ (=vasen) — et
udtryk, han bruger i forbindelse med
sporgsmalet om den apostoliske succes-
sion. Det kan det efter min opfattelse
ikke bare. Jeg er enig i, at embedet er
andet og mere end en simpel praktisk
foranstaltning, men at gore evangeliets
rene forkyndelse og sakramenternes
gyldighed afhengig af embedsinde-
haverens ken er efter min mening ens-
betydende med at vende tilbage til en
skolastisk substanstenkning, som ikke
har hjemstedsret i en evangelisk kirke.

I FORBINDELSE MED den fzlles
evangelisk-luthersk / romersk-katolske
erklering om retferdiggorelseslaren ta-
ler Fog om “superlutheranerne”, der vil
“gore retferdiggorelsesleren til et ak-
siom, et tidlest princip, det eneste i kri-
stendommen, som alt andet skal ud-
ledes fra” (s. 171).

Den tyske teolog Eberhardt Jiingel
anholdt i sin tid Romerkirkens tale om

flere kriterier end retfaerdiggorelsen.
Det far Fog til at hevde, at “lutheraner-
ne kan jo ikke forestille sig, at der ogsa
er andre vigtige teologiske sporgsmal™.

Hertil vil jeg sige, at det i hvert fald
ikke er sadan., jeg selv som luthersk
teolog ser pa sagen. Naturligvis findes
der andre vigtige teologiske sporgsmal.
Men i luthersk teologi ma disse sporgs-
mal efter min vurdering nu en gang ses
i lyset af det kriterium, som retferdig-
gorelsen af tro udgor. Dette kriterium er
ikke blot eet blandt andre, men selve
kriterier. Jeg er mig fuldt bevidst, at en
nzrmere argumentation ikke er pa sin
plads i en anmeldelse, men hensigten er
blot at pege pa et par forhold, hvor ad-
skillige lutherske teologer sikkert ville
vere uenige med Fog, og hvor jeg i
hvert fald selv ma sige fra.

Og som sagt skal disse punkter pa
ingen made fordunkle, at der er tale om
en vasentlig bog. som enhver, der ne-
rer karlighed til Den danske Kirke og
faedrenes tro vil have gavn og glede af
at lese og overveje — i tilslutning eller i
modsigelse. (]

En god rost fra Sverrig

Af Poul Ulsdal

AM. Allchin

N.ES. Grundtvig - An introduction to his Life and Work

Arhus Universitetsforlag 1997
338 sider - 298 kr.

I let forkortet form bringes her en anmeldelse fra Svensk Pastoraltidskrift,
skrevet af kyrkoherde Roland Kristensson, Lila Edet. Allchin har jeg boet hos
i Oxford, jeg har lzest nogle af hans beger, og Re-formatios Forlag har udgivet
min overszettelse af en artikel fra hans hand: ""1800-tallets Oxford Bevagelse"'.
Han er zresdoktor i theologi ved Arhus Universitet. PU.

64

DOGMATIKPROFESSOREN 1 Arhus
Regin Prenter, lerd Grundtvig-kender
stillede engang sporgsmalet, om det ma-
ske ikke var de hojkirkelige, der gik ind
for Grundtvigs "kirkelige anskuelse"
(Dansk Kirkeliv 1972). Prenters udtalelse
var kontroversiel, da det ofte er Grundt-
vigianerne, der star for en anti-hojkirkelig

 kirkepolitik.

Grundtvig var ikke hojkirkelig efter
vores forstaelse. Det ville vare at give
ham en anakronistisk betegnelse, men
Prenter havde sikkert ret i sit retoriske
sporgsmél, hvis man tenker pd den dy-
be og inderlige gleede over Kristi sakra-
mentale nerver i daben og nadveren i
menighedens gudstjeneste. Synet pa Bi-
belen og dens forhold til traditionen hos
vor tids hojkirkelige star ogsd Grundt-
vigs syn ner. Ligeledes ligger hans syn
pa skabelsen, hans kultur-abenhed samt
hans afstandtagen fra usund og snaver
pietisme ogsa hojkirkeligheden nar.

Det er derfor ikke s& markeligt, at en
anglokatolsk preest, professor og forsker
blandt andet i den ostlige traditions the-
ologi, er blevet grebet af Grundtvigs
theologi og spiritualitet. Hans navn er
Arthur Macdonald Allchin, og han har
gennem en lang arrekke lert sig det
danske sprog, forsket i Grundtvig og
hans theologi. Det har resulteret i ad-
skillige artikler i boger og tidsskrifter.

Nu har Allchin faet udgivet en stor
bog om Grundtvig, som sammenfatter
dennes katolske theologi - i sandhed en
uszdvanlig made at leese Grundtvig pa!
Det mest almindelige har varet at tolke
alle tekster ud fra det sé velkendte citat
"menneske forst og kristen sa", hvilket er
arsag til en vis ensidighed hos mange
Grundtvig-tolkere.

Grundtvigs syn pa det i skabelsens
givne menneskeliv er draget frem, mens
hans kirke- og sakramentstheologi ofte
er havnet i baggrunden. Forklaringen pa
denne ensidighed er, at Grundtvigs ska-
belsestheologi ofte og med rette er blevet
oplevet som en befrielse fra en ofte inde-
stenkt luthersk-pietistisk tradition. All-
chin ser ud fra sin anglikanske position
andre sider af den grundtvigske theologi.

Bogens forste del er en biografi om
Grundtvig. Naturligvis geres der rede
for hans ungdoms forelskelse i herre-
gardsfruen Constance de Leth pad Ege-
lykke, som abenbarede hans ojne for
livets storhed og rigdom og fik ham til
at fole torsten efter en dybere mening
og et rigere livsindhold. - Hans tyve ar
senere "magelose opdagelse" sattes ind
i dens kirkehistoriske sammenhang.
Der gives mindre plads til hans tanker
om folkehojskolen og hans politiske en-
gagement.

KKE UVENTET GIVER Allchin

stor plads til Grundtvigs kontakter
med England. Han lerte den hojkirke-
lige Oxfordbevagelse at kende bade
gennem studier af "Tracts of the Times"
og gennem personlige kontakter. Han
blev meget velvilligt indstillet til denne
fornyelsesbeveegelse, hvis program i
mangt og meget mindede om hans eget.
Ved et af sine Englandsbesog medtes
han bade med John Henry Newmann og
E. Pusey. Modet blev ikke szrlig vel-
lykket, da Newmann allerede i sit hjerte
var romersk-katolsk, og Pusey havde
faet forbud mod at predike.

Megen interesse for den markelige
skikkelse fra det lutherske Danmark
kunne det ikke blive til. Dette var for-
modentlig en medvirkende arsag til, at

65



Grundtvigs indstilling til Oxfordbe-
vaegelsen med arene blev pafaldende
svagere.

I bogens anden del fremlaegger All-
chin fem storre temaer om Grundtvigs
theologi: "den magelose opdagelse" af
hvad kirken er, synet pa prasteembedet,
skabelsestheologien og hans vardset-
telse af det almindelige hverdagsliv.
Grundtvigs opdagelse, nar det gelder
kirkesynet, er, at Kristus er lyslevende
nerverende i daben og nadveren i for-
bindelse med "Herrens mundsord".
Kristus skal ikke soges i det forgangne
eller mellem bibelbogens blade, men i
kirkens levende tradition i gudstjene-
stens sammenhang.

Den danske statskirke blev af
Grundtvig forstdet som "en borgerlig
indretning", i hvilken Kristi "alminde-
lige" og "apostoliske" kirke er en geest.
Grundtvig overvejede flere gange at
forlade statskirken, hvis ledelse han
flere gange var i konflikt med, for at
danne en fri kirke. Denne grundtvigske
made at betragte den officielle kirkes
forhold til den levende menighed pa.
kan lzre os noget i vor svenskkirkelige
sammenhang. Lad os se Kristi sande
kirke som en gast i den "kirkekom-
munale" og borgerlige institution og
organisation, som barer navnet "Den
svenske Kirke"! Et vigtigt sporgsmal
bliver da, hvordan det er med geestfri-
heden. I Danmark har siden Grundtvigs
dage denne frihed til forskellige from-
hedsretninger vearet et adelsmarke, som
blandt andet har vist sig i de sdkaldte
"valgmenigheder".

EMBEDSSYNET VAR Grundtvig
ifolge Allchin til at begynde med
sterkt pavirket af Ignatius af Antiokia

66

og Irenzus med et positivt syn pa bis-
peembedet og den apostolske succes-
sion. Var det lykkedes Grundtvig at
hjelpe Oxfordtheologerne til at formu-
lere leren om den apostolske succes-
sion pd en mere afbalanceret made, og
anglokatolikkerne samtidig havde féet
lov til at styrke Grundtvigs embeds-
theologi og syn for liturgi, ville den
danske kirke have set anderledes ud.
Biskopperne havde haft apostolsk viel-
sessuccession, og den danske kirke
havde med stor sandsynlighed veret
med i Porvoo-fzllesskabet.

Selv om embedstheologien svakke-
des, satte Grundtvig dog i hele sit liv
prastens tjeneste som forkynder og sa-
kramentforvalter meget hojt. Ved nogle
lejligheder taler han til og med om pre-
steembedet som et sakramente.

I afsnittet om skabelsestheologien
paviser Allchin Grundtvigs nere til-
knytning til estkirkens theologi. Men-
nesket er Guds skabning, "et guddom-
meligt eksperiment af stov og and."
hvis varste fjende er doden. Han be-
vaeger sig her i hoj grad i det johannzi-
ske modsatningspar: liv og dod, sand-
hed og logn, lys og moerke.

I bogens tredje del fordyber Allchin
sin i Grundtvigs salmer og pradikener.
Her er kilderne nasten uudtommelige,
da Grundtvig skrev 1500 salmer, og
nzsten alle hans predikener er udgivet.
Allchin er pioner, nar han her giver et
fordybet indblik i Grundtvigs spiritua-
litet. Grundtvig skrev sine salmer til
brug i kirkens liturgi ("Sangverk til den
danske kirke"). Salmernes vigtigste
opgave er, at i liturgien at give udtryk
for troen. Derfor er salmesangen en sa
vigtig del af Den danske Kirkes guds-
tjeneste.

Allchin lader med mange citater fra
predikener og salmer kirkeérets for-
skellige temaer belyse Grundtvigs spiri-
tualitet og theologi. Serlig understreges
menneskets og skabelsens fornyelse,
det eskatologiske hab, lovsangen og
gleden over den i sakramenterne nar-
varende og opstandne Frelser. Utallige
er de salmer, der handler om débens og
nadverens rigdomme. Til forskel fra
megen samtidig protestantisk theologi
viste Grundtvig stor kerlighed til Jom-
fru Maria, hvilket understreges i prae-
dikerne pa Maria-helligdagene.

Bogens store fortjeneste er, at
Grundtvig indplaceres og tolkes i en
almenkirkelig og okumenisk sammen-
haeng. Grundtvig beskrives ikke blot
som en theolog for den danske kirke og
dens medlemmer, men som theolog for
hele den almindelige kirke.

Allchins Grundtvig-tolkning viser en
andelig personlighed, der helt kan
sammenlignes med Augustin, Thomas
af Aquino eller Luther. Et meget leven-
de menneske, som er dybt forankret i
Skriften, i kirkefedrenes theologi, i
verdenshistorie og kirkehistorie, og
ikke mindst engageret i sin egen tids
problemer, begivenheder og kultur.
Grundtvig var som theolog nyskabende
og er derfor ogsa aktuel i nutiden. Ikke
mindst har Den svenske Kirke brug for
den ®gte grundtvigianisme som f.eks.
at fejre eukaristien hver sondag!
Allchins bog anbefales som en god og
lzrerig  introduktion om Grundtvig
skrevet af en hengiven discipel. Den,
som laeser Allchins bog, kommer sik-
kert ogsa selv til at gore "en magelos
opdagelse". a

Jiirgen Diestelmann har vearet sd venlig at oplyse, at den korrekte titel pa hans bog,
som blev anmeldt af Christian Braw i sidste nummer, er: Uber die Lutherische
Messe, Gemeindevortrige und Abhandlungen. ISBN 3-86147-006-3. Bogen kan
bestilles direkte hos forfatteren for DM 49,50: Pfarrer em. Jiirgen Diestelmann,

Thunstr. 19 C, D - 38110 Braunschweig.

TIL KALENDEREN

KIRKELIG SAMLING OM BIBEL OG BEKENDELSE har fredag d. 28. og
lordag d. 29. september arsstevne i Sct. Pauls Kirkes menighedslokaler i Arhus.
Fredag aften kl. 19.30 tager Asle Dingstad, Oslo, prast i Den Nordisk Katolske
Kirke, tidligere provst i den norske folkekirke, hul p& arsstevnets tema: KAN
FOLKEKIRKEN REFORMERES? Lordag ki. 14 fortsztter sogneprast Henrik
Hgijlund, Lasning; kl. 16 tager lektor pd Dansk Bibel Institut Torben Kjaer, Ko-
benhavn over. Sogneprast Carl Peder Behrens, Nakskov, kommer med sit bidrag
kl. 19.30. Kom og vaer med, preg samtalen mellem indlzggene.

Tilmelding til maltider senest d. 21. September til: Erik Okkels, Bogfinkevej

3,8210 Arhus V, tlf.: 8610 0810.

DER ER KIRKELIG FAMILIELEJR PA SUNDEVED-CENTRET NASTE
AR FRA FREDAG D. 12. TIL FREDAG D. 19. JULI.

67




Reserveret Post Danmark

RE-FORMATIO Udgives af Fallesskabet
KIRKELIG FORNYELSE

Ansvarshavende tedaktor:
Pastor Steen Sunesen, Kalmargade 37 st. th,,

8200 Arhus N. TIf. 86 10 83 48. E-post:
sunesen(@post.tele.dk

Redaktionsudvalg:

Pastor em. Poul Ulsdal, Kirkegade 88, 6700
Esbjerg. Sogneprast P. Osterby-Jorgensen,
Galtrup prastegard, 7950 Erslev. Pastor Jais
H. Tinglund, Vestermarksvej 2, Kragelund.

Ekspedition:

Bladet koster 125 kr. drligt 1 abonnement,
studerende og pensionister dog kun 100 kr.
Kontakt FKFs kasserer, bogholder Jorgen
Poulsen, Christianshavns Voldgade 43,3.th,
1424 Kbh. K. TIf. 32 57 53 16. Postgiro 208-
8142. Gaver modtages med tak.

Re-formatio’s Forlag:

Fallesskabet KIRKELIG FORNYELSE’s
Forlag, Johs. P. Sorensens Vej 30, Tebstrup,
8660 Skanderborg. TIf. 86 53 80 08.

Faxllesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Formand:
Pastor Olav Fog, Johs. P. Sorensens Vej 30,
Tebstrup, 8660 Skanderborg. TIf. 86 53 80 08.

Naestformand: Generalsekreter, pastor
Henrik Ertner Rasmussen, Kostskolevej 06,
2880 Bagsvaerd.

Kasseret: Bogholder Jorgen Poulsen, Chuis-
tianshavns Voldgade 43,3.th, 1424 Kbh. K.

Sekreter: Stud. theol. René Moller Yde, Dr.
Holsts Vej 46, st. 235, 8230 Abyhoj.

Fuldmzgtig Chr. Ankerstjerne Ronneberg,
Sdr. Fasanvej 20, 2000 Frederiksberg.

Medlemmer betaler 225 kr. arligt tl felles-
skabet. Belobet omfatter ogsa abonnement
pi Re-formatio. Agtepar betaler 300 kr. Stu-
derende og pensionister betaler 150 kr. for
enkelt medlemskab. Pensionistagtepar 200 kr.

INDHOLD - NR. 3 - SEPTEMBER 2001 — 43. ARGANG

Leder: Kakkelovnslangsel ... 42
Fog, Olav: Vor reformerte FOLKEKAIKE oottt e e aae e e 43
Udtalelse: Om Leuenberg og vor lutherske arv ... 51
Tinglund, Jais H.: ...0g hej vare med dig ..o 54
Sloth, Evike: TYVe Ars VITKE ..o 61
Ulsdal, Poul: En god 1t0st fra SVEITig ..o 64
Til kalenderen: Kan folkekirken reformeres? ...ocevveeiiiiniciennieiesnisesen 67

68



