RE-FORMATIO

MEDDELELSER OM KIRKELIG FORNYELSE

1 /januar 2000

ISSN 0903-6113.

Den bodferdige kvinde -~ .
A. Dorph 1875. Sdr. Arslev kirke, Arhus ™ -




Re-formatio’s redakter har bedt om at fi den prediken, som
preestemedlemmerne af Fellesskabet Kirkelig Fornyelse holdt 1.
Sendag i Advent 1999. I nr. 5 /1999 blev de forste bragt. Her bringes

Praediken

holdt Ferste Sendag 1 Advent
i Vinderslev Kirke

af sognepraest Frede Moller, Hinge og Vinderslev.
Salmer:67-62-547-59-235-66

de sidste.

Det siges, at der er mennesker, som
bliver dybt skuffede, nér de fra et
fiernt land kommer til Kebenhavn
og ser Den lille Havfrue. Pa
forhdnd har de hert s& meget om
den, sa forventningerne er blevet
skruet helt i top. De regner med at
se noget, der minder om
Frihedsgudinden i USA, og derfor
bliver de dybt skuffede, nér de
langt om lenge star pa Langelinie
og kigger pa den lille figur.

Var det virkelig det hele? Var det
virkelig ikke andet, nar det kom til
stykket? Forventningerne var géet i
en helt gal retning. Derfor kunne de
ikke indfties.

Se, det var jo noget i den retning,
som skete den dag i synagogen i
Nazaret, da jederne medte Jesus.

I arhundreder havde de gaet og
ventet pd den Messias, Gud havde
lovet skulle komme engang, og
ingen skal vere i tvivl om, at
forventningerne var store! De

kendte ordene fra de gamle skrifter
om ham, der skulle komme som et
lys for folkene. “Du skal &bne de
blindes gjne, fore fangerne ud af
feengslet og dem, der sidder i
merket ud af fangehullet”, hed det
hos profeten Esajas. Det var ord,
som uvilkarligt fik dem til at teenke
pa at slippe ud af det faengsel, de
netop nu befandt sig i, efter at
romerne havde besat landet. Tenk,
om Gud snart ville sende den
Messias, som skulle vende op og
ned pa det hele! Ham, som skulle
saetter sig pd kong Davids trone og
smide de fordemte romere ud af
landet!

Derfor blev de sa skuffede, da Jesus
kom. Han svarede overhovedet ikke
til deres forventninger. Den
kommende Messias kunne umuligt
veere en fattig tomrer fra Nazareth!
Ganske vist havde de hert rygterne
om de undere, han havde gjort i
Kapernaum, og vist lod det da godt,

2

da han sagde: “I dag er det
skriftord, som lad i jeres orer, gdet i
opfyldelse.” Det var noget, der fik
begejstringen til at koge 1 Nazarets
synagoge!

Men det gik galt, da han pegede pa
sig selv som disse gamle lofters
opfyldelse! Da fik piben en anden
lyd! En temrer fra Nazareth kunne
jo ikke veere den Messias, som de
gamle skrifter handlede om? Og da
han sd oven i kebet gav sig til at
antyde, at han ikke var kommet for
at underholde eller imponere dem
med forskellige undergerninger, ja,
sa var skuffelsen en kendsgerning.
Og s& gik det, som det ofte gar:
Skuffelsen blev til vrede og
aggression! Kunne Jesus ikke give
dem, hvad de habede og
forventede, ja, sa kunne det ogsd
veere det samme med ham: Ud over
kanten med ham! Vak med sddan
en abekat, der tror, han er noget!
Nar vi sa herer denne beretning 1
dag, kan det jo nemt ga sadan, at vi
bliver forargede. Tank, at de kunne
bare sig sadan ad! Heldigvis
lykkedes det ham at slippe vek,
inden det for alvor gik galt, men
hvad sa, da det blev Langfredag?
Da endte det med, at de slog nagler
gennem hans hander og fedder for
pa den made at blive af med ham.
Tank, at de kunne bzre sig sddan
ad! Sadan var det rigtignok aldrig
gaet, hvis det havde varet os...

Ja, er det nu sé sikkert?

Ogsa vi kan meget let komme til at
optrede, som om det er os, der er
herrer og ham, der bare skal
spaendes for vor vogn!

Mens jeg laeste ved universitetet 1
Arhus i slutningen af 60'erne og
begyndelsen af 70'erne, var det
feks. moderne at udlegge
budskabet om Jesus politisk. Frelse
var ikke lengere syndstilgivelse,
fred med Gud og evigt liv engang.
Nej, nu blev frelse identisk med
bred til de sultne, befrielse fra
fangenskab og undertrykkelse og
den slags. Og der var en
forventning om, at Guds rige en
dag skulle bryde frem i form af et
rige med ret og retferdighed, og
disse ting skulle vi derfor arbejde
frem imod pa det jordiske plan. Pa
et tidspunkt kerte der en langere
debat i et arhusiansk kirkeblad om
dette speorgsmél, og jeg husker,
hvordan professor Regin Prenter
tog til genmazle mod en sédan
politisk udleegning af evangeliet!
Skulle han nogensinde komme til at
opleve at blive smidt i fengsel for
sin tros skyld, s& ville han sandelig
betakke sig for at blive befriet af
én, som ville kaldte det “frelse”,
sagde han. For det var at gore Jesus
til tjener for vores sag! Det var at
vende alting pa hovedet, sa vi selv
kom til at std som herrer og konger,
hvor han sa pant matte danse efter
vores flgjte. Det var at fylde gamle
bibelske begreber med et indhold,
som vi selv havde skabt...




Ja, det var dengang! Men ogsé i
dag meder vi den samme fristelse
til at glemme, hvem vi er, s vi
prover at spende Jesus for vor egen
vogn! Tenk bare pa, hvordan det
ofte gar, nér et eller andet emne
dukker op og bliver diskuteret. Det
er ikke s& lenge siden, en bestemt
preest fik sagt i fjernsynet, at
Bibelen ikke var Guds ord, og at
han derfor heller ikke s& det som
sin opgave at forkynde, hvad der
stod i Bibelen. Hvorfor sagde han
nu det? Jo, fordi han skulle
forsvare, at han selv levede i
registreret partnerskab! Og sé er det
unegtelig temmelig upraktisk, at
Bibelens ord i den grad taler imod
et sadant forhold! Altsé er der ikke
andet for end at gere sig selv til
Herre, s& det bliver mig, der
bestemmer, hvad Gud har at sige
om dette eller hint! Det bliver mig,
der er herre, og hans ord har bare at
svare til de tanker, meninger og
forventninger, som jeg har, ellers er
det ud over kanten....

Men det, som til enhver tid ma
vere det helt afgerende, det er at nd
dertil, hvor han bliver Herre, og
hvor jeg bliver den, der lytter og
lyder!

“Herre, jeg er kommet ind i dette
dit hus for at here, hvad du vil tale
til mig”, beder vi, nar vi kommer i
kirke. For det er jo det, det drejer
sig om! Nar vi gar i kirke, sé er det
for at mede ham, som er Herren, og
lytte til hans ord, beje os for det for

sd at ga ud verden for at omsette
det til handling! Ligesom det var en
sedvane for Jesus at vare med i
Guds hus, ndr det blev helligdag,
saddan ma det ogsa vere en sedvane
for os i dag at vare dér, hvor Gud
selv vil sige noget til os! Enhver
anden holdning reber, at heller ikke
vi er klar over, hvem der er herre,
og hvem der er tjener! En tjener
kommer, nar Herren kalder. En
tjener satter sig ned og lytter, nér
Herren taler. En tjener gar, nér
Herren sender ham afsted for at
gore det, som Herren befaler!

Og hvad er det s&, Herren har at
sige til os, nar vi kommer 1 kirke 1
dag?

Jo, forst og fremmest, at han er den,
der opfylder de lefter, som Gud har
givet!

Den, som har grer at here med, ma
hore, er der er en klar
sammenhang. Mine forventninger
og idéer kan komme pa tvars, s
jeg ikke kan se skoven for bare
treer, men 1 det gjeblik jeg
kommer, og &bner mig for, hvad
han vil sige, da ser jeg
sammenhangen. Da ser jeg, at alle
Guds lofter har deres ja i denne
temrer fra Nazaret!

Desuden begynder jeg at fatte, at
den frelse, han er kommet for at
bringe, det er forst og fremmest
befrielsen fra det fangenskab, som
jeg har viklet mig ind i takket vere
min synd.

Lige siden syndefaldet har det
veeret sadan, at hvert eneste
menneske pa denne jord har veret
bastet og bundet af det onde.
Arvesynden plejer vi at kalde det,
men pé svensk har de et ord, som
deekker bedre, nir de taler om
“syndaforddrvet”. Hele min natur er
i den grad gennemsivet af det onde!
Jeg er gennemfordaervet! Det ligger
helt uden for mine muligheder at
komme fri ved egne kraefter! Det er
der kun én, der formér, nemlig Gud
selv, sddan som det sker, da Guds
son bliver menneske, lever 1 mit
sted, lider og der i mit sted og
opstar fra de dede pa den tredje
dag! Da er det, den sterke bliver
overvundet af ham, som er
steerkere! Da er det, Gud selv griber
ind, s jeg bliver friet ud af merkets
magt og flyttet over i hans elskede
sens rige, for nu at sige det med
apostlen Paulus. Da er det, han

abner mine blinde gjne, s jeg ser
hans herlighed! Da er det, han viser
mig, hvordan fangerne feres ud af
fangehullet, og hvordan @ren er
Guds i det hgje og hans alene!

Det store spergsmal bliver derfor,
om Gud fér sin vilje med o0s?

Det store spergsmal bliver, om vi
f.eks. bruger Adventstiden som en
tid, hvor Gud selv far lov til at
komme til orde? En bodstid, hvor
vi far ejnene op for, hvor sma vi er
i os selv, og hvor han samtidig far
lov til at vise os, at det er derfor, vi
har behov for Ham, som kommer
for at 4bne de blindes gjne, ja, fore
fangerne ud af feengslet og dem, der
sidder i morket, ud af fangehullet!
S4 er alle forudsaetninger til stede
for de rigtige forventninger. Og
hvor forventningerne er rigtige,
bliver de ogsé indfriet - til gleede og
jubel for Guds kirke. Amen

PRADIKEN

holdt 1. Sendag i Advent 1999
af pastor Svend Erik Larsen

i Ansgars Kirken, Aalborg
Salmer:89-62-588 / 60-365-167v.7-66

DEN NYE TID

Godt nytér! - siger vi i dag. Noget
nyt begynder altsa. Det forteller

adventskransen og de ekstra lys og
blomster, kirken er pyntet med,

5




ogsa. Og vi forstér, at det nye, der
begynder, er noget gledeligt, og
derfor ser vi fremad med
forventning til det, der kommer -
bdde éaret i det hele taget og
julefesten, vi skal snart skal fejre.
Ogsa 1 Nazaret begyndte en ny tid,
da de sammen med Jesus holdt
gudstjeneste i synagogen, som Vi
herte det for. Problemet var bare, at
det kunne de ikke se, for den nye
tid, de sa frem til, skulle ikke se
sddan ud - ikke veere sddan. De
forventede noget andet, end de fik.
Det var ellers en god dag - til at
begynde med. Det begyndte godt.
Jesus, som de kendte som Josefs
son, var hjemme. Han var blevet til
noget: Han var blevet kendt af
mange - og det for det gode. Nu var
det sd sabbat og tiden for
gudstjeneste, sa Jesus kom, som
han plejede, og som skikken bed.
Han blev da bedt om at leese en af
dagens tekster - profetteksten - og
de regnede s med, at han nok ville
sige nogle ord i tilknytning til
teksten, han leeste. Det gjorde han.
Gode ord- syntes de.

Men nu la@ste han forst fra profeten
Esajas om den nye tid, der skulle
komme. Om befrielsen. De forstod
profetens ord som et lofte fra Gud
om at sende en befrier. De sa frem
til - de forventede befrielse -
befrielse = fra  undertrykkerne.
Romerne skulle jages ud af landet.
Det blev en ny verden at leve i. Ja,
de sé frem til at kunne leve et nyt

liv 1 overensstemmelse med Guds
bud. - Men speorgsmélet var,
hvornér Gud greb ind og gjorde det
til virkelighed. Maske Jesus, der jo
kunne udrette noget serligt, havde
noget at sige herom. For mon han
dog ikke var en Guds profet?!

“I dag er det skriftord, som lod i
jeres grer, gaet i opfyldelse.” Der
lad en bifaldsmumlen, for da han
sagde det, syntes de et gjeblik, at
saddan var det. Eller at sadan ville
det lige straks blive, - maske fordi
han nu ville g& i spidsen for den
kommende befrielseskamp. Men sé
gik det op for dem, hvad han sagde:
Befrielsen er allerede blevet
virkelighed. Hvem tror han da, han
er? - spurgte de hinanden. Vi har
kendt ham fra barn, si han skal
ikke belere os - og slet ikke, nar
alting er, som det plejer, hvad
enhver kunne se. Og dertil kom, at
han jo ved at sige, at den nye tid -
Guds tid - var virkelighed, talte,
som kun Gud kunne. Derfor
spottede han Gud, for som de
forstod Guds lefte, var det aldeles
ikke opfyldt.

Som om det ikke var galt nok: Han
mere end antydede, at befrielsen
ikke kun var noget, der angik dem.
Den skulle selv hedninger fa del i.
Den var for dem, der var udenfor.
Deres forventninger var altsa
forkerte. Befrielsen var befrielse fra
det, der odelegger livet, og
befrielse til nyt liv. Befrielsen gik
altsd ud pa, at livet med Gud - det

6

liv, Gud gav mennesker ved
skabelsen, men som blev edelagt
ved syndefaldet - blev nyskabt. Og
befrieren fra Gud skulle vare
Jesus!

Det var for galt! Det var géet alt
for vidt. Derfor prevede de nu at fa
ham ryddet af vejen, men han gik
sin vej. Det gor han altid, nir man
ikke vil here pa ham.

Dengang som nu er det Jesus selv,
der er problemet. At det skulle veere
ham, der setter mennesker i frihed
- befrier os til at leve et nyt liv. At
vi 1 den hellige dab er befriet til at
leve et nyt liv, fordi den nye tid nu
er begyndt.

Men ufrihed, undertrykkelse,
sygdom og anden edeleggelse af
livet er da stadig virkelighed! Sa
kan det vel ikke passe? Og han kan
vel kun vere et menneske og ikke
befrieren fra Gud?

Heroverfor er evangeliets
troveerdige pastand: Jesus befrier os

til at kunne leve med Gud og ikke
veere bundet af det, der edelegger
livet. Allerede nu! Men samtidig til
at forvente, at befrielsen fores til
ende. Da er befriclsen allerede
virkeligheden, vi far lov at leve 1.
At Jesus kom - at han var midt 1
virkeligheden, i Nazaret - betyder
altsd: Vi ma forvente at blive
befriet til at leve det evige liv. Det
viser sig i, at vi allerede nu kan leve
med Gud.

Men skal vi opleve det, ma vi here
ham tale sit ord til os. Ikke kun, nér
vi evt. far lyst, men “efter
sedvane”. Da far vi lov som i dag
at opleve: Den nye tid er begyndt.
Sa far vi virkelig et godt, nyt ar, -
og ogsa en god jul.

Der er al god grund til at teende
lys! Det er jo befrierens synlige
komme, vi skal forvente - bade til
jul og siden hen. AMEN.

PRADIKEN
holdt 1. Sendag 1 Advent 1999
i Ljorslev Kirke pd Mors
af pastor Steen Sunesen
Salmer: 67 - 59,1-2 - 60/ 62 — 66

Kan I huske Kong Frederik d. IX ?

Da jeg blev fodt, var han konge i
Danmark, ikke bare en konge, men
kongen. Der var ikke andre. Jeg
kan huske, at jeg af og til s ham pa
TV, dengang der kun var én kanal

og god tid til samtale, tid til at
sporge og tid til at vente pé at fa et
svar og tid til at lytte til svaret. Og
siden har vi faet lov til at gense klip
med Frederik. Jeg har aldrig veret
teet pa ham, ansigt til ansigt.

7




Min moster Else boede godt nok i
Fredensborg i Villa Galina. Det er
en fredet villa ved indkerslen til
slottet, og den er vist opfort
samtidig med slottet som en slags
personalebolig. Og har 1 vaeret ved
Fredensborg slot, har I ogsa set
Villa Galina, men sikkert ikke lagt
specielt marke til det. Nar vi var pa
beseg 1 Villa Galina hos moster
Else, s& kunne vi pa to minutter g
til slottet og til garderne og ind 1
slotshaven, sa teet pa er det. Det er
det tatteste jeg har veret de
kongelige.

Kong Frederik dede i 1972. Jeg
var 9 ar gammel og havde selv
influenza. Den 15. januar sa vi
statsminister Jens Otto Krag
sammen med kongens ealdste
datter, med Margrethe oppe pa en
balkon - det mé vel have veret pa
Amalienborg. De var kladt i sort.
Margrethe havde slor pa. Og pa
slotspladsen stod folket stille i sorg
sammen med kongens familie, for
kongen var ded og man havde
veret glad for ham.

Og vi herte statsministeren udrabe
Margrethe til dronning af Danmark:
Kong Frederik d. IX er dod -
Hendes majesteet Dronning Mar-
grethe d. Il lcenge leve. Han gjorde
det mod alle verdenshjerner, i hvert
fald tre, sa ingen skulle veere 1 tvivl
om, at kongeriget Danmark havde
faet en ny regent.

Det var et bevaeget gjeblik for alle,
bade for dem pa slotspladsen, for os

foran radio og fjernsyn og ikke
mindst for Margrethe og statsmini-
steren, der ikke kunne holde tal pa,
hvor mange gange, der skulle rabes
hurra. Den rékolde januardag stod
det klart for os alle: Vi havde en ny
konge, som godt nok var dronning -
men lige god for det - og
dronningen havde et folk. Vi horte
sammen. Det vidste vi den dag.

Og vi ventede sp@ndt pa, hvilket

valgsprog hun ville velge.

e Hendes oldefar Frederik d.
VIII, der kun var konge i 6 ar
fra 1906 til 1912 havde hatft:
Herren er min hjcelper.

e Hendes farfar Christian d. X,
der var konge i 35 ar frem til
1947 havde haft: Min Gud - mit
land - min cere.

e Hendes far Frederik d. IX, der
var konge i 25 ar frem til 1972
havde haft: Med Gud for
Danmark.

Hvad ville hun selv valge? Hvad
ville hun s®tte som valgsprog, som
overskrift, som program for sin tid
som Danmarks regent, et stykke
danmarkshistorie, der heldigvis
endnu ikke er forbi? Kan I huske
det?

Hun valgte: Guds hjeelp - folkets

keerlighed - Danmarks styrke.

Har vi en konge? Ja, det har vi!

Hun hedder Margrethe. Er vi 1 tvivl

om det? Nej. Hun har veret vores

dronning i leengere tid, end hendes
far var konge. Nar hun har
fodselsdag, meder vi frem pa

8

slotspladsen =~ med  Dannebrog,
verdens flotteste flag, med det
tomme hvide sejrens kors pé den
blodrede baggrund.

Vi hylder hende, og rédber hurra for
hende, sa tit vi kan.

Hun besgger os. Hun er hos os, og
nar hun kommer til vores by, sd er
vi dér og raber hurra. Hun er vores
dronning. Og hun taler til os 1 hvert
fald én gang om aret, sd vi tenker
over det, hun har at sige til os.

Hvis jeg sagde, at jeg var
Danmarks konge - si ved I, at det
er logn. 1 ville ikke tro det. For
konge kan man ikke sddan lige
beslutte sig for at blive. Det
bestemmer man ikke selv over. Det
er man bestemt til fra sin fodsel.
Som far - s& sen. Og i Margrethes
tilfzelde, s& datter. Man er udrabt til
det i st og vest og nord og syd, s&
ingen er i tvivl. Kongen er ded -
kongen leve!

1. sendag i advent rabes det ud 1
ost og vest og nord og syd, for hej
og lav, for ung og gammel: Der er
et kongerige og en konge, der ikke
er af denne verden. Vi ved godt,
hvem det er.

e Det er Jesus Kristus d. 1.

e Det er Jesus Kristus d. sidste.

e Det er Jesus Kristus d. eneste.
Det er jodernes konge - som
Pilatus - lod verden vide pa graesk
og hebraisk og latin, da han blev
korsfzestet. Det er ham, der er vores
konge. Vi vil ikke vide af nogen
anden. Vi hylder ham som vores

konge. Han kommer til os. Han

taler til os. Og vi lytter, for vi er

hans folk.

Han er en underlig konge. Han

er en korsfaestet konge.

e Han kom ikke for at fylde
koleskabene med mad - selv
om han mere end en gang viste,
at han sagtens kunne gore det.

e Han kom ikke for at fjerne al
sygdom i verden - selv om han
mere end en gang viste, at han
sagtens kunne gore det.

Han var sa god til at gere netop

disse fantastiske storsldede under-

fulde ting, at de gang pa gang ville
gore ham til konge. Med Jesus pd
deres side kunne ingenting jo ga
galt - sd kunne de fa alt, hvad de
pegede péa. Fjenderne skulle han
nok ogsd fa gjort kil pa. Israel
kunne blive en stornation, en
supermagt, som dengang kong

David havde krigsheldet med sig og

gjorde deres navn kendt rundt

omkring.

Med Jesus som konge skulle det

vere slut med at vare et

lilleputland og kastebold mellem de
store.

Sadan en konge ville han nu ikke
vere. Vi ville gerne. Fristeren, den

Onde, ville gerne. Og han lokkede

alt det han kunne, men Jesus sagde

nej. Hans kongerige var ikke af
denne verden. Jesus kom ikke for at
afslutte Alexander den Stores
projekt, det krigstogt, der forte det




" greeske sprog til Israel nogle fé
hundreder ar tidligere.

Han er en underlig konge. Han vil
slet ikke det som konger og kejsere
og stormoguler ellers vil. Han vil
ikke store bygningsverker og
triumfbuer. Han vil det ingen
konger og kejsere vil.

Han vil korsfaestes som en
forbryder, som en lovovertrader,
vil han! Han vil deé den mest usle
ded, vi overhovedet kan tenke
os!

Det er hans kongegerning. Det er
hans bedrift. Det er hans sejr. Den
ligner mest af alt nederlag og
fiasko. En korsfastet konge. Nej,
det er for latterligt. Det er for
gudsbespotteligt! Og dem, der
folger ham er lige sa latterlige. Ikke
sandt?

Men hvad er sandhed? Det er
Pilatus, der sporger! - den Pilatus
der ikke kunne finde nogen skyld
hos Jesus og gerne ville frigive
ham, men ikke turde af hensyn til
folkestemningen og sit videre
karriereforleb under kejseren i
Rom.

Ansigt til ansigt med Jesus vidste
han, hvem sandheden var, og sa
den anden vej, og han lod
soldaterne more sig sd meget med
ham og give ham s& mange bank, at
blodet flad og han mere lignede en
ded end en levende. Og da han
havde gjort det, viste han ham
frem: Ecce homo! Se, hvilket
menneske!

Underforstdet - skulle denne
forpinte mand virkelig veere farlig
for jeder, for grakere, for romere,
for danskere?
Kan jeg ikke nok lade ham ga?
Nej - og derfor skriver vi snart ar
2000 efter hans fodsel. Sa farlig er
han.
Den usle ded pé korset var den
eneste made han kunne leve op til
sit valgsprog. Det var den eneste
made han kunne indfri de lofter,
han gav i sin dbningstale, og som vi
har hert 1 dagens evangelium:
bringe godt budskab til
fattige,
udrabe frigivelse for fanger
syn til blinde,
seette undertrykte i frihed,
udrabe et nadear fra erren.
Kunne han ikke have bragt godt
budskab til fattige og lesladt
fanger, abnet blindes gjne og givet
frihed til de traette og af byrder
tyngede pa anden made end ved at
do pa korset? Kunne han ikke det?

Jo, det kunne han - men sa ville

han have gjort sit rige til et rige af

denne verden og pa denne verdens
betingelser. Og det ville han ikke.

e For de fattige han vil bringe
godt budskab, er ikke kun dem
der ingen penge har - det er
ogsa dem, der har sa mange, at
de ikke ved, hvad de skal bruge
dem til.

e Og de fangne er ikke kun dem,
der sidder i faengsel - det er
ogsa dem, der er sé frie og har

10

s4 mange muligheder, at de
ikke ved, hvor de skal ga hen
og hvad de skal give sig til.

e Og de blinde er ikke kun dem,
der snubler over ujevnheder pa
fortorvet - det er ogsa dem, der
ser sd godt og skarpt, at de
mener at kunne overskue alt.

Jesus er altsd sendt. Herrens And
er pA ham. Han har en gerning at
gore hos os: at abne vore gjne for
Guds virkelighed.

Og lykkes denne gerning hos os, sd
ser vi, at dette forpinte menneske
med tornekrone og purpurkappe har
et rige og en kongevardighed af en
anden verden. Og vi ser, at han
deler ligeligt med sine undersétter,
s& de, jo mere de leerer ham og hans
rige at kende ikke kan andet end
ranke ryggen og se overmagten lige
i ojnene, for sandheden har gjort
dem frie. Og aldrig s& de smukkere
ud, end nar modvinden bleste dem
lige i ansigtet. Forsta det, hvem der
kan.

Kongen er da salvet af Anden ved
diben i Jordan og han er udrabt til
konge ved korsfestelsen pd
hovedsprogene og det lokale. Hvor
folket for kraevede en konge, fordi
andre folk havde en - starter Gud
omvendt i sin nye begyndelse. Han
begynder med kongen, med sal-
vingen af ham, og kongen kalder
sine riddere til sig, sine disciple, og
sender dem ud for at vinde ham et

folk af alle stammer og alle tunger,
s& mange blandt os, der vil veare
med om det runde bord.

Hvad er det for et folk? Det er
sandhedens folk!

Hvad gor de? De lytter til
sandhedens stemme!

Hvad er det for en stemme? Det er
kongens ord og ordet om kongen.
Han sporger ikke som Pilatus:
Hvad er sandhed? Han sperger:
Hvem horer sandheden til? Hvem
horer mig til? Han vil ikke holde os
sandheden fra deren ved at gore
den til et emne for diskussion. Han
vil ikke lede os udenom sandheden,
forbi sandheden, men frem til den,
ind til den, ind i den, ind til ham
selv - helt tet pa.

Den, der er af sandheden lytter til
min stemme - siger han. Dér ser du
sandhedens folk omkring sin
konge. De er ledt frem til hele
sandheden, ikke kun den om sig
selv, men ogsé den om ham. Derfor
kan de juble og derfor hilser de
ham velkommen s tit de kan med
et: Velsignet veere han som kommer
i Herrens navn - for det er det Jesus
gor.

Lad ham f& lov til at komme til
dig.

Og sé skal du fa lov til at opleve, at
du i ham kommer det kongelige
langt tettere end jeg nogensinde
var 1 Villa Galina i Fredensborg hos
min Moster. Amen!

11




PRADIKEN

Holdt 1. Sendag i Advent 1999
1 Sankt Jakobs Kirke, Kebenhavn
af pastor Hans Christian Christensen

[ en omtale i Stiftsbrev udgivet af
Kobenhavns stift hedder det, at
citykirkerne markerer ar 2000 efter
Kristus med en rekke
arrangementer, som tager
samspillet mellem tid og evighed
op. Det synes at veaere et godt
initiativ. Men jeg studsede ved at se
pa tryk “ar 2000 efter Kristus”.
Selvom udtrykket effer Kristus er
" upreacist forstdr man nok meningen,
nemlig ar 2000 efter Kristi fodsel —
Han som gik omkring og gjorde vel
— som led og blev spottet og hanet
— som underviste sine apostle i
fyrre dage — som opfor til himmels
og er ved Faderens hegjre hand —
som derfra sender os sin Faders
And, som gor levende — d.v.s. hvis
levendegerende virke betyder, at
Jesus Kristus er lyslevende iblandt
os, nar vi samles om hans Ord og
sakramenter som nu — indtil han
kommer synligt igen og ger alting
nyt.

Vi er altsé ikke effer Kristus, som
var han borte, og vi overladt til os
selv. Vi er efter Kristi fuldendte
gerning her pa jorden, men midt i
den frelsende virkelighed, som er

bestemt for os at leve i — nu i hans
Ands og Kirkes dage.

Det er baggrunden for, at vi nu i
dag herer hans ord i synagogen i
Nazareth: 1 dag er dette skriftord
gidet 1 opfyldelse! Det er
baggrunden for, at vi nu i denne
tjeneste synger: Hosianna! Frels da
nu, Herre, og Velsignet vere Han,
som kommer i Herrens navn.

Det hedder altsa endnu i dag. Den
dag, som begyndte for 1999 ar
siden med Herrens komme 1 stalden
1 Bethlehem, med hans opstandelse
fra Klippehulen. Den dag, som
spender fra hans feorste komme til
og med dette nu, da han kommer til
os fra de dede 1 alterets bred og vin
— og derfra til og med samlingen
om Den treenige Guds bord i det
himmelske. Med Kristi komme til
os nu er ogsa profetens — d.v.s.
Guds — ord géet i opfyldelse:
Glaedesbud er kommet til fattige —
et nadear fra Herren med frihed for
fanger, syn for blinde og frihed for
de plagede.

I dag? Forargelsen fra den dag i
Nazareth genfindes 1 vore dages
udbredte afvisning af og tagen

12

afstand fra Jesu og Guds riges
nerver 1 sendagens gudstjeneste — i
alterets sakramente. Afvisningen er
ensbetydende med valget af fortsat
fangenskab, fortsat blindhed og
fortsat plage. Det betyder, at Guds
nade og glede valges fra. Det
betyder, at mennesker ikke venter
noget godt fra Gud, men alene ser
hen til materiel og jordisk gleede —
og det vil jo sige til noget, som ikke
bestar, men skal ga til.

Dengang ventede de en beftier,
som skulle genoprette det jordiske
Israel. De havde alle Guds lofter
om mere end det — om en
virkelighed ud over al forstand,
men de ville ikke tage imod Ham,
som er opfyldelsen af alle Guds
lofter. Han, som frier mennesker ud
af dedens fengsel, Han, som &bner
menneskers gjne, sa de kan se sig
selv og Guds kerlighed, Han, som
befrier det med alt, hvad der er
Hans. Han, som sa&tter et menneske
tilbage 1 feellesskabet med Gud
selv.

Det danske folk er ogsa et folk,
som har faet alle Guds lofter om det
ud over al forstand gledelige, om
frihed fra dedens alt liv kvaelende
favntag, frihed til at mede
medmennesket pa en ny made,
frihed fra frygten til at miste livet,
frihed fra det at skulle sette sig selv
i centrum, frihed til at gere Guds
gerning, frihed til at elske min
neste. Vi er et folk, som med
evangeliet om Jesus Kristus,

befrieren, har faet mulighed for at
se ud over os selv og vort eget,
mulighed for at placere vort liv,
vort arbejde, vor hele tid i Guds
virkelighed, som findes i ordet om
Jesus og pa hans alter.

Hvorfor da nejes med at betragte
Guds lofter og hans rige, som
tilbydes og rakkes os i troen pa
Jesus, som en del af vores
kulturgrundlag, som noget blot
uforpligtende og i grunden ddedt —
nar vi nu i dag herer — samlet om
Jesu ord og alterbordet, at 1 dag er
alt, hvad Gud har lovet af frihed,
udsyn til Guds rige, vores — blot vi
beder om det og vil modtage det?
Lader vi det ligge nu — tager vi
ikke imod Guds Sen og synderens
forladelse frihede — da er vi i
sandhed effer Kristus og har stillet
os uden for liv og glaede.

Hvad betyder det nu for os her,
som er kommet for at mede liv og
gleede i Jesu ord og smalet om hans
bord — hvad betyder det: Nu er det
nadear fra Herren? Vi, som jo hos
os selv kender til i det daglige liv
og 1 konkrete situationer at overse
og udelukke befrielsens mulighed,
at vende os ind i os selv og
begreense friheden og gladen til
hvad vi selv eller andre mennesker
kan udrette — vi som alt for ofte
veelger dedens fangenskab,
blindheden, plagen?

Ja, vi er her, fordi vi erkender
denne vor fattigdom, og tager vi
imod gledesbudet — netop for

13




fattige: syndernes forladelse — og
tror vi, at dette ord om Jesus og
dette bord med bred og vin netop er
sa jevne og ligetil og enkle, fordi
de er bestemt for os — ja, da har vi
som Maria valgt den gode del.

Lad os bede Gud Helligdind om
modtagelighed og abent ssind for
Ham, som nu i dag kommer til os
fattige og uverdige med frihed og
glede for tid og evighed. Han, som
er bade forst og  sidst!

PRADIKEN

til 1. Sendag 1 Advent 1999
holdt i Galtrup Kirke pa Mors

af pastor Peter Osterby-Jorgensen
Salmer: 71 - 59 - 70,3 --- 60 - 431 - 66

Da vor Herre Jesus Kristus leste op
i synagogen i Nazaret, brad Han af
midt i et vers. Det opdager man
kun, hvis man kan Esajas-bogen
udenad: Det kunne de, som var til
stede den dag 1 synagogen i
Nazaret; men det kan vi nok ikke,
sd vi ma hellere begynde med at
sige lidt om, hvad Jesus leste, og
hvad Han ikke leste. “For at udrabe
et nédear fra Herren.” Sadan
sluttede Han. Men hele det vers
lyder: “For at udrabe et nadear fra
Herren og en havndag fra vor
Gud.” Et nadear og en havndag.
For profeten og for de gamle joder
var det to sider af samme sag: Et
nadear for Guds folk, det blev det,
nar Gud lod en havndag komme
over folkets fijender. Nar Gud tog

opgeret med folkets fjender, sa
betod det gode tider for folket.
Derfor havde folket nok ogsé sveert
ved at forestille sig, at der
overhovedet kunne komme gode
tider, hvis ikke det faldt sammen
med et guddommeligt understottet
opger med folkets fjender.

Vor Herre Jesus Kristus skiller de
to ting fra hinanden. Han leser sa
langt, at Han selv kommer til at
fremstd som den, Gud har salvet
med sin And og sendt for at udribe
et nadear fra Herren. Og det er godt
budskab for fattige, det er
evangelium. Da Han kom til vor
verden, da begyndte de gode tider
pd den gamle jord - og vel at
merke: uden at det var knyttet

14

o

88

sammen med et senderknusende
opger med Guds fjender.

Men hvem er i grunden Guds
fiender? I folge Apostlen Paulus er
alle mennesker Guds fjender.
Indbyggerne i Nazaret, som jog
Jesus ud af byen og drev Ham hen
til kanten af det bjerg, deres by var
bygget pa, for at styrte Ham ned -
der er ikke stor forskel mellem dem
og os: De viste sig abenlyst som
Guds fjender; men vi er det alle
sammen. Og s& er evangeliet, at
Gud har sendt sin Sen og salvet
Ham med Helligdnd, for at Han
skal udrabe et nadear fra Herren -
for os, for Guds fjender.

Vi synes maske, at det er skrapt
nok, at vi ligefrem skal kaldes Gud
fiender. Vi kan maske leve med at
blive kaldt syndere eller
lovovertreedere; vi kan maske godt
indromme, at vi ikke altid og alle
vegne har tenkt og sagt og gjort
det, som vi godt vidste var det
rigtige, og som vi godt vidste var
det rigtige overfor Gud. Men derfra
og sa til at skulle kaldes Guds
fiender ..! Men se: Det er meget
enkelt: Har vi villet det, Gud ville?
eller har vi villet noget andet?
Sleegt efter slegt har fortalt om
syndefaldet: om Adam og Eva, der
ikke wville det, Gud ville - og
dermed har sleegt efter slegt fortalt
deres egen historie: Vi ville ikke
det, Gud ville. Den, der ikke vil det,
Gud vil, er Guds fjende. S& enkelt
er det. Det er ikke sikkert, at vi

nerer fjendtlige folelser overfor
Gud; det er ikke sikkert, at wvi
nogensinde bevidst har erkleret
Gud krig. Men hvis vi ikke altid og
alle vegne har villet det, Gud ville,
og intet andet, sa kalder Gud os for
sine fjender.

Men for os udraber vor Herre Jesus
Kristus et nadear: gode tider, som
er gode, fordi det er tilgivelsens
tider. Det er tider, hvor Gud selv
slar bro over fjendskabets afgrund.
Det er tider, hvor Gud selv kommer
til sine fjender, kalder dem til sig
og giver dem ret til at kaldes Guds
bern og vere det. De gode tider
begyndte, da vor Herre Jesus
Kristus kom til vor verden, og de
fortseetter nu 1 Hans Kirkes tid, som
snart har varet i 2000 ar. Hans
Kirkes opgave 1 verden er at
udrabe, at tiderne er gode, selv om
dagene er onde - som vi blev
mindet om det for nogle sendage
siden. Ja, midt i de onde dage er det
Kirkens opgave at vidne om, at
netop denne tid er et nadeédr fra
Herren. Derfor setter Kirkens ar sit
praeg pa tiden: med Jul og Paske og
Pinse og med en Herrens dag, en
sondag, hver syvende dag. Og at
tiden netop er en nadens tid, det
fastholdes af, at Kirken 1 tiden
forvalter nadens hellige midler:
Guds ords pradiken, barneddb og
altergang. Saledes er der godt
budskab til os, her og nu, hvor vi
lever i syndens og dedens verden:
budskab om frelse, om sejr over

15



syndens og dedens magt, om
fornyelse af alle ting, om
fellesskab  mellem Gud og
mennesker pa en ny jord under en
ny himmel, i et rige, hvor
retferdighed og kerlighed bor.

De gode tider, hvor vi kan here
dette gode budskab, er nu siden
sidste Forste Sendag i Advent
blevet forleenget med et ar. Men vi
ma regne med, at der kommer en
dag, da vor Herre Jesus Kristus
igen slar Esajas-bogen op og laser
videre: “En havndag fra vor Gud.”
Vi mé regne med, at nadeéaret fra
Herren en gang rinder ud. Vi ma
regne med, at Gud en dag vil
opfylde sit ord om en h&vnens dag
- en dag, hvor Han ger op med sine
fiender. Den tanke horer ogsé
Advents-tiden til - ikke mindst
naste seondag skal vi mede den.
Nadearet skal en gang rinde ud. Det
er netop det, der geor nadearet sa
betydningsfuldt: Inden Gud tager
opgeret med sine fjender, tilbyder
Han dem sit venskab! Det drejer sig
ikke om, at vi - som noget
storsindet af os - skal tilbyde Gud
vores venskab; nej, det drejer sig
om, at Gud - ufatteligt for os -
tilbyder os sit venskab. Det er det
gode budskab, og nér vi kan se den
rigdom, der er 1 det, kan vi ogsa se,
at overfor det er vi fattige - fattige,
hvis eneste hab er den frelse, som
Gud har sendt os bud om.

Nu er nadedret over os. Som Vi
skal synge med Grundtvig:

Tiden randt, og dagen kom
med Guds lys og nade,

med den Guds og Davids Sen,
som gor end, i lys og len,
Paradis af erke.

Are med vor heje drot,

med hans And tillige!
Sammen de gor alting godt

i vort Himmerige -!

Eller som Brorson har digtet:
0, Gud ske lov til evig tid,
at tiden er sa himmelblid,

ret ligesom det var en vér

til evighedens kirkear.

Men vi mé modtage nédeédret med
ben. Derfor er Advents-tiden en tid
til ben, og derfor er kirkefarven 1
denne tid den violette: en farve,
som skal minde os om sindets
forberedelse, ikke bare som en
forberedelse til den hejtid, som
ngrmer sig, men som en
forberedelse til livet med Gud i tro.
Denne forberedelse ma altid vare
beon: ben om, at Gud selv vil bgje
vore hjerter, s& vi lerer at klynge os
til ordet om Hans venskab og finde
vor fred og vor glaede i det. Sadan
en ben kommer til udtryk i flere af
Advents-tidens salmer, feks. 1
salmen “Tak og are veere Gud™:
Ver velkommen, du min fred,

dig ske tak i evighed! v

Drag, o Jesus, ind til mig,

vejen selv du bane dig!

Kom, du @rens konge! kom,

hjertet er din ejendom,

16

rens det, dan det, som du vil,
jeg kun dig vil here til.

Eller som vi begyndte med at synge
idag:

Jeg hjertets der vil abne dig,

o Jesus, drag dog ind til mig!

Ja, ved din nade lad det ske,

at jeg din keerlighed ma se!

Og ved din Helligand os led

pa vejen frem til salighed -.
Sédanne salmelinjer mé ikke bare
veere noget, vi synger med pa, fordi

det nu er sa kent, mens lysene
teendes 1 advents-kransen. Nej, skal
vi have det udbytte af Advents-
tiden, som det har veret Kirkens
mening gennem arhundreder, s& ma
vi leere at leegge vore sind og hjerter
ind i de salmelinjer og virkelig
bede dem, og derved bede Gud om
at vinde over det 1 os, som star Ham
imod, vinde over det, mens tiderne
er gode, vinde over det - Gud til
@re og os til gavn, 1 tid og 1
evighed. Amen.

LUTHERSK SKRIFTSYN
I EN KRISETID

Af Roald Flemestad, Norge
Har veret bragt i Kirkebladet Leere Og Liv 2/99. Bringes her i den
originale tekst, da vi regner med, at Re-formatios abonnenter laeser norsk.

I forbindelse med den pagdende
homofili-debatten kunne vi for en
tid siden lese i en harselerende
aviskommentar at den etiske
veiledning som Den norske kirke
gir, er s omskiftelig at den etiske
veiledning ikke har ikke annen
gyldig varighet enn den
datostempling som vi finner péa
visse  forbruksvarer. Det er
selvfolgelig lett & ironisere nar det
som igar ble fremholdt som
bibelske bud, idag ikke bare er
opphevet, men det som nd er
gyldig, er det som tidligere ble
forkastet 1 Guds navn.

Bispemetets bruk av Bibelen som
autoritet

Selv om alt frem og tilbake i
homofili-saken, og da sarlig
Bispemetets vakling, skaper full
forvirring om grunnleggende etiske
sporsmal, er etter min forstaelse
den seksualetiske debatten likevel
ikke annet enn et symptom pa en
mer  grunnleggende  krise i
autoritetsforstaelsen. ~ Paradoksalt
nok hadde det ikke vert sa
vanskelig dersom  bispematets
flertall og mindretall hadde veert
grunnleggende uenige om hva som

17



skal tjene som normgrunnlag for
kirkens etiske veiledning. Den
egentlige krise bestdr i at man pa
begge sider av bordet nettopp
paberoper seg Den hellige Skrift og
Luthers skriftsyn som belegg for
helt kontreere oppfatninger av
kristen seksualetikk. Slik
sementeres uenigheten i
bibelbelegg. Den hellige skrift
fremstar ikke som enhetsskapende
autoritet og normgiver, men som
kilde til splid og kirkesplittelse.

For en lutherdom som siden 1577
har gjort gjeldende at Skriften alene
er den eneste, sanne rettsnor, slik
det heler i Konkordieformelen,
ryster denne uenighet grunnvoldene
1 autoritetsforstaelse.

Symptom pa en strukturell krise
Mot en slik forstaelse av homosex-
debatten som symptom pa en
avgjerende autoritetskrise i
lutherdommen, kan man kanskje
innvende at konflikten avspeiler en
uenighet som er eldre enn den
faktiske bibelbruken i de aktuelle
stridsspersmalene. 1 takt med at
samfunnsutviklingen mer og mer
har fjernet seg fra den kristne
familieforstaelse, har statskirken i
mer enn hundre ar lepende veert
konfrontert ~med  krav = om
ideologisk tilpasning til tidsanden.
Sé sent som i 1996 kunne vi lese i
Stortingskomitéens innstilling om
ny Kirkelov: “...kirkens forhold til
samfunnsutviklingen... inneberer at

de som forvalter kirkens lere méa
forholde seg til nye
rammebetingelser og
strukturendringer 1 familie og
samfunnsliv. Kirken ma apne derer
og vere inkluderende, ikke bygge
murer.”

I lys av dette ideologiske presset
kunne man anfere at utviklingen i
Den norske kirke ikke uttrykker en
dyp autoritetskrise av laremessig
art, men manglende kirkelig
lederskap i den pagéende konflikt.
De som skulle wvare hyrder,
simpelthen sviktet oppgaven med a
héndheve kirkens tro i andskampen.

Men selv om vi med all grunn
sjokkeres over unnfallenheten, er
det nedvendig, nar regningen skal
gjores opp for utviklingen i Den
norske kirke, & stille et mer
prinsipielt spersmal: Hvorfor har
lutherdommen sé liten
motstandskraft? I et historisk lys er
det  nemlig  pafallende at
lutherdommen utviser en
forbleffende evne til & tilpasse seg
den til enhver tid  gitte
maktstruktur, uansett politisk farve.
Hva er det da i véar arv som gjer at
luthersk  kirkeliv s& hjelpelost
drives frem av begivenhetenes
dumpe trykk?

Den lutherske variant av
autoritetskrisen

Igjen kunne man kanskje innvende
at den andelige opplesning i var tid
ikke er forbeholdt det lutherske

18

kirkeliv. Problemet er altsd ikke
spesifikt luthersk, men helt siden

opplysningstiden har den
vesterlandske kristenhet
gjennomlevet en dyp
autoritetskrise. Men om

autoritetskrisen kommer til uttrykk
pd tvers av de konfesjonelle
skillelinjer, skjer det ikke desto
mindre pd en mate som svarer til
den konfesjonelle egenart. Derved
blir de wulike kirkesamfunns
andelige ballast avgjerende for
evnen til & finne en vei ut av
vanskelighetene. Om utfordringen
er den samme, er det ikke derfor
gitt at alle konfesjoner har den
samme evne til & lose
vanskelighetene.

I en luthersk kontekst melder
autoritetskrisen seg da i form av
spersmalet om  skriftprinsippets
gyldighet. Til samme problematikk
herer imidlertid ogsé spersmalet
om statskirkeordningen, ettersom
kongemakten historisk sett har vert
den instans som har forvaltet det
lutherske skriftprinsipp.

Skriften som autoritet i homofili-
saken

Den pagadende debatten i Den
norske kirke vedrerende homofilt
samliv  synliggjer til fulle de
vanskelighetene som det lutherske
skriftprinsipp reiser.

Slik er det pafallende at
Bispemetets uttalelse av april 1995
ikke dreier seg om hvorvidt

Bibelen skal tjene som
utslagsgivende norm i
homofilispersmalet, men

uenigheten gjelder hva som er
Bibelens egentlig budskap i saken.
Flertallet vil fastholde de konkrete
bibelordene som advarer mot
homofile handlinger, mens
mindretallet vil relatere disse
tekstene til det dobbelte
kjerlighetsbud og kommer derved
til et annet resultat hva angér
legitimiteten av homofilt samliv.

P4 begge sider av bordet begrunner
man altsa det inntatte standpunktet
nettopp ved & vise til Bibelen som
normkilde, men flertallet og
mindretallet “vekter” betydningen
av et gitt vers ulikt i forhold til
andre skriftsteder som man ogsa
anser har betydning for saken. I en
s flytende fortolkingsramme, er
det selvfolgelig ikke lett for en
tredje part & vite hvem som med
storst rett kan paberope seg Guds
vilje i1 den bibelske &penbaring.

Er Skriften klar?

Forvirringen vedreorende
autoriteten som skal tillegges de
ulike skriftsteder, blir heller ikke
mindre ved at man pa sakalte
“konservativt” hold ofte har
forholdt seg heyst selektivt i
forhold til de bibelsteder som tar
opp familieforstéelsen. Nar man
gjennomgaende har satt til side Jesu
ord om forbud mot gjengifte av
skilte og avviser det paulinske

19



“kvinnesyn” som relevant for
dagens prestetjeneste, er det
unektelig noe forbleffende at
nettopp apostelens syn pa homofili
plutselig skal vare sd avgjerende
for skrifttroskapen.

Skibbruddet for den konservative
eksegese er etter min forstaelse vel
tydeliggjort av
Menighetsfakultetets uttalelse om
homofili-saken av 1993.  Med
utgangspunkt i fakultetets
helomvending i
kvinneprestspersmalet anferes det
forst at fakultetets nye standpunkt
ikke skyldes at de paulinske
tekstene i seg selv er ugyldige, men
“anerkjennelse av kvinneprester er i
overensstemmelse med
bibelmaterialet som helhet. Slik kan
bédde tilhengerne og motstandere av
kvinnelige prester mene seg
forpliktet p& bibeltekstene.” Med
andre ord: Begge syn er né bibelsk
legitime.

Om homofili-tekstene heter det
tilsvarende “at 1 nye epoker
kommer  kirken med  nye
forutsetninger til tekstene og finner
nyanser og eventuelt nye svar... det
avgjorende (er) at ogsd de nye
standpunktene er vunnet i arbeid
med bibeltekstene... Det teologisk
viktige er imidlertid at kirken
forblir bundet til Guds ord i
Bibelen til Guds ord i Bibelen, ogsa
nér forstéelsen av dette ord endres.”
(Kirke, homofili, samfunn, pkt III

B, s 22. Uttalelse fra MEF’s
Larerrad av 8/3 1993)

En uendelig nytolkning
Grunntanken i  sitatene  fra
flertallsuttalelsen synes a vere en
pastand om at bibelteksten ikke
fremstdr med et opprinnelig
meningsinnhold som binder
tolkningsprosessen i ettertid. Vi alle
leser Skriften ut fra vére egne
tidsbundne forutsetninger. Men
hvis ulike epoker legitimt kan lese
tekstene pa forskjellig mate, betyr
det at den ene lesning ikke kan
gjore krav pa & vere sannere enn
den annen. Kvinneprestspersmalet
viser hvordan kontraere lesninger er
like sanne bare fortolkeren anser
seg forpliktet pd det han kommer
frem til ved lesningen. Det
avgjerende autoritetsprinsippet for
sannhet og falskhet kan derfor ikke
hentes 1 tekstens objektive innhold,
men 1 stedet fra fortolkerens
subjektive oppriktighet. Slik kan
tekstene hele tiden leses pa ny mate
uten at bibeltroskapen derved
rokkes.

Denne kontekstuelle tilnaermelse
til den i seg selv flertydige teksten
betyr ikke bare at enhver blir salig i
sin bibeltolkning, men at Bibelen i
praksis forstdes som et slags
inspirende  ressursdokument for
tidsdndens skiftende fornemmelser.
Spranget fra MF’s metodiske
forstaelse av bibeltekstenes
flertydighet til homofili-

20

tilhengernes skriftbruk er minimalt
i den forstand at ingen av dem ser
pa Skriften som en autoritativ
apostolisk overlevering gitt til
menigheten til kunnskap om “den
tro som én for alle er overgitt til de
hellige.” (Judas v 3)

Hva Luther har lert oss

Serlig  utfordrende er  det
imidlertid at homofili-tilhengerne
sd  eksplisitt  legitimerer  sin
bibelbruk med Luthers
skriftforstéelse.

Allerede tidlig i debatten ble det
anfert 1 en  uttalelse fra
studentutvalget ved Det teologiske
fakultet at det er galt & bruke
enkeltstaende bibelord, nar man
skal ta stilling til etiske spersmél.
Etter luthersk syn avgjeres nemlig
kristne spersmal av den Kristus-tro
som skapes gjennom det forkynte
evangelium. (Dagbladet 19/9 1988)
Nermest som en refleks av dette
argumenterte Bispemaotets
mindretall i 1995 at tekster som
omhandler homoseksuelle forhold
ikke alene kan bzre tyngden av et
fullstendig etisk resonnement i
saken. Det fullstendige etiske
resonnement kan ikke baseres pa
etiske systemer konstruert ved hjelp
av en logisk kombinasjon av
bibelsteder, men ma preoves mot
Kristus som “Skriftens kjerne og
stjerne”,  slik  Luther  lerer.
Mindretallsbispene fortsetter:
“Luther har lert oss at Bibelen

inneholder Guds ord og ikke uten
videre er identisk med Guds ord.
Bade de enkelte bibelsteder og
teologisk/etiske systemer star og
faller med om de stemmer med det
lutherske prinsipp “was Christum
treibt” (hva som driver pa
Kristus).”

Luthers radikale Bibelsyn
Mindretallsbispene forseker altsa
ikke & ta Luther til inntekt for
homofilt samliv. Hva de sier, er at
reformatorens skriftsyn ikke gjor
det mulig & bruke bibelvers til a
avvise homofilt samliv. I Luthers
navn gjeor man altsd metodisk krav
pa & ha lov til & spille Kristus ut
mot skriftordets autoritet; friheten
fra den bibelske formaning
begrunnes i hva “Luther har lert
0ss”.

Selv. om man under droftelse av
Luthers standpunkt 1 de fleste
sporsmal, méa ta forbehold om at
hans standpunkttaken gjerne er
preget av de polemiske
omstendighetene og derfor fremstar
som inkonsekvent i forhold til
andre utsagn om saken, er det
apenbart at Luthers skriftforstaelse
ikke uten videre er identisk med det
syn som idag vanligvis presenteres
som “det lutherske”.

Problemet kan i korthet
oppsummeres som det at selv om
Luther pad den ene side forfektet
prinsippet om “Skriften alene”,
betraktet han pd den anden side

21




ikke den nytestamentlige
skriftsamlingen som endegyldig
avgrenset én gang for alle. Dernest
stilte han seg 1 virkeligheten
forbausende kritisk til innholdet 1
en rekke skriftsteder. For mange
lutherske kristne idag er dette ikke
bare et uvant, men sogar anstotelig
bibelsyn.

Apen kanon

[ uttalelsen fra 1995 wviser
mindretallsbispene til Luthers ord -
was Christum treibt - eller “Hellig
Skrift er det som driver Kristus
frem”, slik ordene fra fortalen til
oversettelsen av Jakobsbrev gjerne
fritt oversettes. (WA DB 7.385)
Utsagnet hos Luther skal gi en
malestokk for & avgjere kanons
omfang. Med uttrykket “kanon”
menes da den rettesnor som
definerer hvilke skrifter som skal
innga 1 Bibelens beker. Oldkirkens
oppgjer med gnostisismen forte til
almenkirkelig konsensus om at Det
nye Testamente skulle besta av de
27 skrifter vi er vant til.

Denne enighet varte inntil Luther
folte sin rettferdiggjorelseslare
truet av  katolske eksegeters
innvendinger. Luther innsd for
eksempel av at ordene i Jakobsbrev
2:14-26 ikke lot seg forene med
hans forensiske
rettferdiggjorelseslare, og erklerte
kjekt at skriftet kun er et “strabrev”
som “ikke er en apostolisk and
verdig”. Enn mer subjektivt og

vilkarlig forkastet Luther i fortalen
til bibelutgaven av 1522 Johannes’
dpenbaring med & konstatere: “Min
and kan ikke finne seg ikke til rette
1 denne bok” (WA DB 7.404)
Imidlertid inneberer reformatorens
kanonkritikk ogsa fremhevelse av
noen skrifter pa andres bekostning -
“De beste skriftene” i Det nye
Testamente er Johannesevangeliet,
Romerbrevet og Forste Petersbrev,
heter det i 1522.

Hva er apostolisk forkynnelse?
Opplesningen av  kanon blir
imidlertid enda mer dramatisk, idet
reformatoren gar videre med &
gjore gjeldende at “alt som
forkynner Kristus er apostolisk,
selvom Judas, Hannas, Pilatus og
Herodes gjorde det”. (WA DB
7.385) Det er i denne sammenheng
Luther antar prinsippet  was
Christum treibt, og han synes a
mene at bare
rettferdiggjorelsesleren forkynnes,
kan ogsd Jesu fiender vare
apostoliske trosvidner. Forstaelsen
av Pilatus og Herodes som
apostoliske vidner  innebeaerer i
virkeligheten opplesningen av den
overleverte forestilling om Det nye
Testamente som apostolisk-
inspirert skriftsamling. At Luther i
1524 ogsa mente at en bok “Loci
theologici” av Melanchton
“fortjener rang som kanonisk skrift
1 kirken” (WA 18. 600), tydeliggjor
hans syn pa den apne kanon.

22

Kristus mot Skriften

Men Luther inntok en forblaffende
fri stilling ogsé til innholdet i de
skriftene han tross alt anerkjente
som kanoniske.

I Galaterbrevskommentaren av
1535 meter vi en Luther i
forlegenhet etter at de pavelige
eksegetene har imetegdtt hans
rettferdiggjorelseslere med
bibelord. Reformatoren avviser
innvendingene med & skrive: “Jeg
rokkes ikke 1 hele tatt av
skriftsteder om du (papist) kunne
fremlegge 600 (mot meg)... Du
pukker pa Skriften som bare er en
tjener,.. Denne tjeneren overlater
jeg til deg, men jeg holder meg til
Kristus som er den rette Herre og
Konge over Skriften.” (WA 40. [,
458f)

[ Tros-tesene fra 1535 avviser
Luther de skriftord som ikke passer
med hans egen forstielse med a
anta som overordnet prinsipp:
“Kristus er Herre, ikke tjener, Herre
over sabbaten, loven og alle ting.
Folgelig m& man enten forstd et
skriftsted i forhold til ham eller sa
er det ikke & holde for sann Skrift...
Dersom da motstanderne (dvs.
papistene) vil bruke Skriften mot
Kristus, vil vi anvende Kristus mot
Skriften.” (WA 39.1.,47)

Skriftprinsippet
Det er da denne selektive holdning
til Skriften som

mindretallsbiskopene refererer til
med utsagnet - “Luther har lert
oss”. Selvom Luther i sak ikke er
enig med dem 1 homofili-
sporsmalet, er det vanskelig a
komme utenom at det metodiske
grepet synes likt. PA samme mate
som  Luther  avviste “600
skriftsteder” som gikk imot hans
forensiske rettferdiggjorelseslare,
avviser mindretallsbispene et vell
av  skriftsteder som gar imot
homofilt samliv. Argumentasjonen
er den samme - alt i Skriften ma
underordnes Kristus som “Skriftens
Herre og Konge” som Luther
skriver, eller “Skriftens kjerne og
stjerne”  slik  mindretallsbispene
gjor gjeldende. Som hos Luther
argumenterer de tre
mindretallsbispene med at Bibelen
ma leses som et vidnesbyrd om
Ham som frelser oss av nade, men
forplikter oss ikke som en autoriteer
lovbok med regler for livsfoerselen.
Felles for reformatoren og
mindretallsbispene synes & vere en
forstéelse av at Guds Ord ikke er
det skrevne, men det forkynte
evangelium. Guds ord er ikke et
prinsipp eller almenbegrep, men et
nadesord forkynt inn i en konkret
livssituasjon.  Det er  dette
“dynamiske” skriftprinsipp som
ved simpelthen & sette parentes om
ubeleilige bibelske formaninger,
idag har lagt Den norske kirke i
ruiner. Ingen kirkelig veiledning er
mulig, dersom man allerede i

23




utgangspunktet gjor gjeldende at
det som hadde gyldighet i én tid og
ett milje, ikke uten videre har
gyldighet overalt og for alle tider.

Bibelens autoritet

Dagens kirkelige situasjon
fremtvinger folgelig spersmalet om
ikke homofili-debatten har
avdekket en luthersk systemsvikt.
Sola scriptura-prinsippet inviterer
til vilkarlighet. P4 samme mate som
Luther frimodig avviste 600
bibelsteder for a
rettferdiggjorelsesleren, forsvarer
mindretallsbispene homofilt samliv
med & avvise en lovisk
kombinasjon av skriftsteder. Slik
mé lutheranere som vil fastholde
en bibelsk seksualetikk,
selvransakende spgrre om ikke det
lutherske skriftprinsipp med indre
nedvendighet ender opp 1 den
lesemate som reformatoren selv
kalte - Christum contra scripturam.
At Kristus kan spilles ut mot den
bibelske formaning, felger vel av
prinsippet “Hellig Skrift er det som
driver Kristus frem”. Bibelens
autoritet hviler pd denne mate ikke
i boken selv som skriftlig
formidling av det profetiske og
apostoliske budskap om Guds
frelsesplan, men bokens status
folger av den trost samvittigheten
vinner ved lesningen om néden i
troen pa Kristus. Som trosvisshet
vunnet 1 lennkammeret, er Skriftens
autoritet en personlig tillitssak, slik

Luther selv forklarer: “Ordet alene,
uten  persons  anseelse, ma
tilfredsstille hjertet, omslutte og
gripe mennesket, si det straks foler
seg fanget 1 det og (feler) hvor sant
og rett det er, om enn hele verden,
alle engler, alle helvedes fyrster, ja
om Gud selv sa noe annet,..”. (WA
10. L1, 130)

Luthersk systemsvikt

Men hvis Skriftens autoritet er
basert pd en sd&  privat
erfaringsverden som nekkel il
leseprosessen, er det vanskelig se
hvordan denne emosjonelle
antroposentrisme 1 noe spersmal
kan gi grunnlag for
overindividuelle konklusjoner av
lesningen.

Derved er, nar alt kommer til alt,
den moralske opplesning av det
lutherske  kirkeliv ~ ikke  s&
overraskende. 1 det minste viser
den lopende homofili-debatten 1
Den norske kirke at den lutherske
forstaelse av “Skriften alene”,
“Troen alene”, “Naden alene” ikke
makter & gi annen etiske veiledning
enn at den enkelte ma folge den
samvittighetforpliktelse som gir seg
av hva nadesordet matte tale til den
enkelte 1 den gitte livssituasjon.
Slik er det ikke tilfeldig at man
ogsd 1 denne sak bruker det
lutherske skriftprinsipp nettopp til &
emansipere seg fra den bibelske
formanin

24

Liturgiske overvejelser til Langfredag

Af pastor Jais H. Tinglund, Farse

Det liturgiske arbejde er
hovedsagelig et arbejde for den
rette tilbedelse (graesk: orthodoxia).
Imidlertid har det liturgiske arbejde
ogsd en vasentlig sjelesorgerisk
dimension. Det turde muligvis vere
overfladigt for leeserne af dette blad
at naevne, men ikke desto mindre ...
Det liturgiske arbejde, praesten har
at gore, er en indsats for at berede
medlemmerne af hans menighed en
vej ind i Guds Riges rigdomme og
hemmeligheder. Opgaven er en
gudstjeneste, som sa klart og sa
fuldstendigt som  overhovedet
muligt afspejler Guds Riges
virkelighed, for at ogsa den enkeltes
tro og tilbedelse ma afspejle den
Guds Riges virkelighed, hvori bade
menighedensgudstjeneste og den
enkelte troendes liv foregar.

Hvad den sjeelesorgeriske
dimension angar, ma det liturgiske
arbejde 1 hoj grad siges at vare et
sporgsmél om evangelisk logik.
Opgaven er ganske enkel at
formulere. S& meget Evangelium
som muligt; sa logisk en opbygning
som muligt. Med den opgave for
gje mad praesten som en god
forvalter tage al godt frem af sit
forrad, nyt og gammelt, og indsatte
det 1 den orden, som bedst muligt
afspejler den  Guds  Riges

virkelighed, hvori og hvorfor
gudstjenesten fejres. _
Udfordringen er, at den danske
Kirke star 1 en temmelig lang
forfaldstradition. Og 1 de fleste
menigheder indebarer det, at
mulighederne  er  begransede.
Forradet er 1 sig selv begraenset. Og
forfaldstraditionens indflydelse
ogsa pa den del af menigheden, som
ellers i al almindelighed er ganske
velvillig over for Guds Riges
virkelighed, lader sig ikke fornegte.
Netop med den erkendelse for gje,
at det liturgiske arbejde ogsd er af
sjelesorgerisk karakter, bliver det
en del af opgaven at udvise en vis
paedagogisk forsigtighed. Bliver
opbygningen af den rette tilbedelse
en fremmedgerende faktor snarere
end en vej ind til Guds Riges
rigdomme og hemmeligheder, sa er
den  Iliturgiske  opgave  ikke
lykkedes!

Derfor er presten henvist til 1
udgangspunktet at arbejde ud fra de
muligheder, som gives 1 de
officielle forrddskamre og kun i
begrenset omfang at inddrage gods
fra fremmede forrdd. Det liturgiske
arbejde 1 hverdagen, nar forst den
faste gudstjenesteordning er sat pa
plads, vil da typisk afspejle sig i et
gennemarbejdet, evangelisk-logisk
og kirkearsbestemt salmevalg.

25



Ja, for 1 det liturgisk-
sjelesorgeriske arbejde bliver det
netop et vigtigt element at vere
opmazrksom pa alle de forskellige
aspekter ~ ved  Guds  Riges
virkelighed, som menigheden skal
fores ind i. Og hertil er netop
kirkearet et af de vigtigste
redskaber, Kirkens klassiske
kalender, hvor de forskellige fester
fejrer hver sit aspekt ved frelsens
virkelighed, hvor de forskellige
tider afspejler forskellige sider ved
kristenlivets  virkelighed. = Det
medvirker til, at den kristne far lov
ikke blot at vide, men ogsa at leve
sig ind i, at kristenlivets og frelsens
virkelighed netop rummer vidt
forskellige aspekter, og at disse
aspekter hver for sig er uundvaerlige
og hver for sig fortjener udelt
opmeerksomhed. De kan ikke blot til
enhver tid st& side om side ved
enhver lejlighed; derved vil ingen af
dem komme til deres ret. Det ene
aspekt vil uveegerlig komme til at
overskygge det andet, eller hvad
verre er, helheden vil blive en
gensidig  totaloverskyggelse, sa
ingen af  frelsesvirkelighedens
aspekter overhovedet kommer til at
fremstd 1 klarhed og alvor. Og
sddan ma& det ga, hvis ikke
menigheden far lov til at fejre
frelsefesterne som frelsesfester og
til at bruge bodsdagene som
lejlighed til at gere bod. Saledes er
det ikke blot nogle historisk
korrekte principper, man forsynder

sig imod, nar man ikke vil lade
festen veere fest og lade boden veare
bod, nar man forsemmer det ene
ved alene at give plads for det
andet, eller nar man forsemmer dem
begge ved ikke at gore forskel pa
dem, ved at lade hver enkelt
gudstjeneste vere €t og det samme,
hverken fest eller bod, men blot en
udsvingslegs mellemting.

Inden for de rammer, som er sat af
den forfaldstradition, den danske
Kirke har staet i, vil salmevalget
veere et af de vigtigste redskaber til
at lade frelsesvirkelighedens
aspekter komme hver til sin ret.
Frem for noget er det i salmevalget,
praestens  liturgisk-sjelesorgeriske
indsigt og fornemmelse (eller
mangel pa samme) kommer til
udtryk. Og det er altsd ikke et
sporgsmal om hejkirkelig
koreografiske specialiteter; det er en
sjelesorgerisk opgave. Og det
burde vere oplagt for hgj som for
lav, at den side af gudstjenestens
opbygning, som har med salmevalg
at gore, bor folge et meningsfuldt
skema af evangelisk logik. Det
turde vaere oplagt, at en praediken,
som har forkyndt syndernes
forladelse ved Guds nade for Kristi
skyld alene, ikke straks skal
modsiges af en offertoriesalme, som
peger 1 en helt anden retning. Det
turde veere oplagt for hej som for
lav - men er det sjeldent for den
“lave”.

26

Hvilke andre ressourcer, der
konkret vil kunne vere til gavn i
den enkelte menighed, er det
vanskeligt at tale generelt om. Det
er forskelligt fra sted til sted, hvor
steerkt forfaldstraditionen har sat sig
fast. Men to ting burde vare oplagte
og obligatoriske for enhver, der har
ansvar for en menighed og dens
gudstjeneste: et gennemarbejdet
kirkeadrsorienteret og evangelisk-
logisk salmevalg. Og tydelig forskel
imellem pé den frelsens glaedesfest,
som hgjmessen er, og pa den anden
side de to dage, som i den kirkelige
kalender er serlig afsat til ikke at
vaere festdage, Langfredag og den
Almindelige Bods- og Bededag.

Og hermed er vi sa naet frem til
det, som er mit arinde: nogle
liturgiske tanker om Langfredagens
gudstjeneste.

Langfredag er ofte anledning til
stor forlegenhed hos praster. Det
mé den naturligvis veere for dem,
som 1 deres hjerter er modstandere
af det bibelske Evangelium om
Kristus som Frelser og Forsoner,
som treder s& tydeligt frem
Langfredag. Og der kan nappe
vere tvivl om, at det er forklaringen
pa den moderne tanke ikke at holde
prediken pd denne dag. Ogsé selv
om den praksis forsvares med smuk
retorisk tale om, at teksterne jo selv
taler s& magtfuldt, at der ikke er
mere at sige. Det er vanskeligt at
forestille sig, at denne
langfredagstavshedens modebolge

har sit udspring i noget som helst
andet end det forhold, at det pa
denne dag er uhyre vanskeligt at
forkynde noget som helst andet end
netop det bibelske Evangelium, som
den kirkelige modernisme hader sé
inderligt: at frelsen er vundet os ved
Guds Sens lidelse til soning for
verdens synder, fordemt under
Guds dom og vrede, fordemt i vort

sted. At ogsa sakaldte
heojreflgjspreester undertiden kan
optraede som modebolgens

medlebere, kan kun opfattes som et
vidnesbyrd om, at der skal andet og
mere end en bibeltro
uddannelsesinstitution til at sikre en
tjeneste af kvalitet!

Men ogsé for praster, som bade
véd og vil, hvad de skal, kan
Langfredag give anledning til
forlegenhed; for det er sandt, at
Langfredagens tekster pa en meget
steerk made gar centralt ind i det,
som er Evangeliets hjerte. Og det
star som en stor udfordring, at pa
denne dag skal der siges noget
serligt. P4 denne dag skal Herrens
lidelse og ded sta mere centralt end
vanligt er. Og man kan let komme
til at skelve for den opgave og
frygte at komme til at forgribe sig
pé den. Det er sé en af de embedets
byrder, man mé tage pd sig med
frygt og baven. Men pradikes skal
der.

Langfredagens gudstjeneste skal
vere en anderledes gudstjeneste.
Det er ikke en frelsesfest, og derfor

27



fejrer man naturligvis ikke frelsens
festmaltid pa denne dag. At nogle
vil mene, at netop pa denne dag
giver det mening at holde nadver,
det vidner blot om, hvor stor magt
forfaldstraditionen har: at alt for
mange ikke er klar over, at
nadveren netop er frelsens glade
festmaltid og derfor ikke skal fejres
pa den dag, der mindst af alle
indbyder til fest og jubel.

Ogsa pa grund af “naboerne” er det
pakrevet, at Langfredag helt klart
far lov at have helt sin egen
karakter, klemt inde som den er
imellem festen for nadverens
indstiftelse og den store glaedesfest
for Herrens opstandelse. Med alle
disse sa uhyre betydningsfulde dage
sa tet pa hinanden er det afgerende,
at der klart geres forskel pa dem.
Alt andet vil vere en liturgisk og
sjeelesorgerisk ulykke.

For at alle disse festdage ikke skal
falde sammen som en stor gra
paskemasse, hvor ordet ikke rigtig
far lov at gere noget ved os, fordi
der ikke er den store forskel
imellem p& den ene side sorgen
over synden og pd den anden side
frelsesgleeden ved Herrens sejr over
synd og ded, er det afgerende, at
Langfredag ikke tager forskud pa
paskedag. Det er ikke det,
Langfredag er sat af til. Og det,
Langfredag er sat af til, er noget,
som er vigtigt for Kirkens og den
enkelte kristnes liv. Derfor skal det
komme til orde.

Langfredags  gudstjeneste = ma
derfor veaere en entydig
passionsgudstjeneste. En
gudstjeneste, der 1 ét og alt er
optaget af at folge Herren i Hans
lidelse. Vi ser Ham som Guds Lam,
gjort til ét med al verdens synd og
skyld, haengt pa et tree og gjort til en
Guds forbandelse, fordemt og
forladt af Gud. Og vi mindes om, at
det er vores skyld; det skete pa
grund af os. Det er den dybe alvor,
Langfredag vil laegge pa os.

Naturligvis glemmer vi ikke, at det
ogsa er sket 7il frelse for os. Den
kristnes liv 1 kirkedrets rytme er
ikke teater og selvforstillelse. Og
den erkendelse, at Guds Sen ved sin
lidelse og ded netop har kebt os fri
af lidelse og ded, den skal ingen og
intet fa lov at tage fra os. Men
sorgen over synden skal der ogsa
vaere plads til. Og den er der sat
plads af til pa dagen for Herrens
lidelse og ded. Og derfor lader vi pa
denne dag mindet om Herrens
lidelse og ded std, sorgen over
synden lader vi std, den jublende
frelsesgleede lader vi hvile; den skal
der nok blive tid til i overmorgen.
Pa dagen for Herrens lidelse lader
vi sorgen over synden std; vi giver
den synligt udtryk ved, at sort er
dagens farve, kirken er ikke pyntet
til fest, og i hvert fald nogle af
alterets lys star ikke teendt. Selv har
jeg endvidere forsegsvis valgt at
lade den almindelige kirkeben udga
for yderligere at fremhave,

28

hvorledes gudstjenesten samler sig
om dette ene. Maske kunne det
veere en god ide at lade litaniet
traede 1 dens sted; men jeg frygter at
det ville komme til at tage for stor
en del af opmerksomheden.

I liturgi og salmevalg er habet og
gleeden pa denne dag hovedsagelig
begrenset til trodsige udbrud og
nodvendige dybe  indandinger
undervejs. Derfor er en ellers
pragtfuld salme som Hil Dig,
Frelser og Forsoner ikke videre
velegnet pa denne dag. Med dens
alvor har den dog i alt for hgj grad
den jublende lovprisnings karakter
og pa netop denne dag derfor ikke
anden berettigelse end den rent
historiske. P4 denne dag ber en
anden salme treede 1 dens sted; og
det ma man s& kompensere for ved
pa mere passende tidspunkter at
bruge Hil Dig, Frelser og Forsoner
- og det kan man jo sé& gere flittigt
og ofte.

Langfredagens gudstjeneste er en
passionsgudstjeneste.

Passionsberetningen mé st som det
absolutte centrum. Og her er vi
seerlig i Danmark velsignet med en
dyrebar ressource, nemlig Kingos
store passionssalme Gak under Jesu
kors at sta. Siden min tid som
kirkesanger hos Jergen Glenthej i
Lyngby kirke har jeg varet og er
stadig blevet mere overbevist om, at
Langfredags gudstjeneste ber vare
bygget op omkring en lesning af
den samlede passionsberetning

lejlighedsvis afbrudt af de passende
vers af Kingos passionssalme. Pa
den made skabes den rette
vekselvirkning imellem
tekstleesning og eftertanke og ben,
som herer Langfredag til, og som
ogsd har veret Kingos intention.
Men teksterne skal netop lzses.
Salmens forteellende vers kan ikke
treede 1 stedet for tekstlasningen.
Det kan ikke uden videre
forudseettes, at kirkegengere 1 dag
er sa fortrolige med selve
passionsberetningen, at de uden
videre vil kunne genkende den i
salmens fortellende vers; og er
selve passionsberetningen fremmed,
vil salmens fortolkende gengivelse
af dens enkelte elementer ikke vere
videre oplysende. Derimod vil de
give god mening som en
kommentar og fortolkning af den
tekst, som er blevet lest,
umiddelbart for verset synges.
Oplaesningen af lidelsesberetningen
afbrudt af passionssalmens
meditationer og  benner er
passionsgudstjenestens
tekstleesning. Andre tekstlaesninger
er ungdvendige og
uhensigtsmessige og vil blot
medvirke til at fratage
passionsberetningen dens tyngde
som passionsgudstjenestens
centrum. Og sa vil de bidrage til, at
helhedsindtrykket bliver noget 1
retning af en almindelig hgjmesse,
og det ber heller ikke ske.

29



Kingos passionssalme udtrykker,
hvad der er Langfredagens erinde.
Sorg over synden, men ikke
teatralsk hébleshed. Séledes
rummer salmen ogsé stille udbrud
af hab. Netop stille udbrud, som
ikke tager magten, men som dog
giver udtryk for, at vi heller ikke
lader sorgen blive til fortvivlelse.
For vi véd jo, at efter Langfredag
folger paskemorgen. Og den
afventer vi sa. Vi afventer den. Men
vi fejrer den ikke pa forskud.

Netop ud fra det samme hensyn - at
lade langfredagssorgen std uden at
tage forskud pa paskedagens jubel -
bliver  ogsd  trosbekendelsens
placering i gudstjenesten
Langfredag et interessant
spergsmal. Det er min opfattelse, at
den vanlige placering af
trosbekendelsen umiddelbart efter
tekstleesningen og  forud for
praedikenen vil vaere serlig uheldig
Langfredag. En saddan placering af
trosbekendelsen vil alt for let fa
karakter af at tage forskud pa
paskemorgens frelsesglaede.
Trosbekendelsens
lovprisningskarakter vil komme til
at std i alt for stor modsetning til
det, som gudstjenesten i @vrigt
tilstreber. En langt heldigere
placering vil vere den, som ogsé
liturgihistorisk er den korrekte: efter
preedikenen. Som noget af det sidste
der sker ved gudstjenesten
Langfredag, som et trodsigt Jeg
slipper Dig ikke, uden Du velsigner

mig umiddelbart inden kollekten og
velsignelsen, som jo dog ogsé under
alle omstendigheder skal lyses. Her
vil trosbekendelsen falde som et
udtryk for menighedens trodsige
hab midt i hablesheden. Trods den
synd og skyld, som er blevet stillet
os for gje, trods sorgen over, at vor
synd og skyld naglede Herren til
korset, trods den fortvivlelse, som
det kan friste os til, s& fortvivler vi
dog ikke. I stedet forsager vi
trodsigt Djavelen og alle hans
gerninger og alt hans vasen og tror
pd Gud Fader, den Almagtige,
Himmelens og jordens Skaber, og
pé Jesus Kristus, Hans enbarne Son

I forlengelse heraf finder jeg det
oplagt at lade kollekten til
Langfredag veare den ben, som er
alle Guds berns ben. Fadervor er
den hjzlpeloses ben og den ben,
den kristne ma vende tilbage til, nar
vi star over for det, som er for stort
til at kunne rummes af vore egne
ord. Og det er netop tilfeeldet
Langfredag, hvor dommens skyer
heever sig allertaettest over os, hvor
synden og dens alvor og dens
konsekvenser allerklarest bliver
stillet os for gje, hvor vi stilles over
for det, som er sd stort og sd tungt,
at der ikke er mere at sige, og vore
egne forseg pa selv at sette ord pa
vore benner ma komme til at synes
som forfladigelser og overgreb - og
hvor heller ikke de autoriserede
kollekter helt lever op til at kunne

30

have det sidste ord. Menighedens
sidste ord Langfredag ma vere en
tilbagevenden til, at vi tror pA Gud
Fader, den Almagtige - og at Han
selv har tilladt os under alle forhold
at pakalde Ham som vor Fader,
hvilket vi s& ogsa ger under indtryk
af dette tunge og megtige. Og pa
den baggrund kan menigheden sa
sendes ud af Guds hus med Guds
velsignelse, ogsé pa mindedagen for
Herrens bitre lidelse og ded, for at
afvente festen for Hans sejrrige
opstandelse.

For betragtningen af Herrens
lidelse og sorgen over synden er

netop hverken fortvivlelse eller
forstillelse. Ogsa
passionsgudstjenesten pa dagen for
Herrens lidelse og ded holder vi
som enhver anden gudstjenste i
visheden om, at efter den folger
festen for Herrens opstandelse. Gud
forbyde, at nogen eller noget skulle
tage den vished fra os - eller at vi
selv skulle lyve den bort. Og med
den vished gar vi ogsd hjem fra
Guds hus Langfredag. Hjem for at
vente, indtil vi igen skal medes i
Guds hus pé trediedagen for at here,
hvad Herren sa vil have at sige os,
og for at tilbede og fejre netop det.

TIL KALENDEREN

Landskonvent 2000
atholdes i Sct. Pauls Kirke i Arhus i Kristi Himmelfartsdagene den 1.
—3. juni. Det overordnede tema bliver: EFTERLYSNING: JESUS.
Foredragsholdere bliver sognepraest Jesper Langballe, magister

Monica Papazy og biskop Kozon.

KIRKELIG FAMILIELEJR
atholdes fra den 4. til den 11 juli pa Sundeved Centret. Lejren ledes
som s@dvanlig af pastor Peter sterby-Jorgensen, og for maden stéar

Knud Christensen.

Redakteren af Re-formatio beklager, at opsatningen af bladet ikke sa smuk, som
den var en gang, men han har endnu ikke fundet helt ud af sit nye

tekstbehandlingsanlag.

31



US170 aRc 35 oGo
REME MBLLER YDE
OR.HOLSTS UEL 45, ST.0235

S230 ABYHBJ BEI0 o 117
RESERVERET POSTVASENET

RE-FORMATIO
udgives af
Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Ansvarshavende redakter:
Sogneprast Knud Christensen,

Kirkegade 9, 3600 Frederikssund. Feellesskabet
Telefon 47 31 03 39. KIRKELIG FORNYELSE
Formand:
Redaktionsudvalg: Sogneprast Olav Fog, Johs. P. Serensens Vej 30,
Pastor Poul Ulsdal, Tebstrup, 8660 Skanderborge.
Kirkegade 88, 6700 Esbjerg. TIf. 86 53 80 08.
Sogneprast Peter Osterby-Jorgensen,
Galtrup, 7950 Erslev Mors. Bestyrelsen i ovrigt:
Pastor Jais H. Tinglund, Kirkegéardsvej 3, Kirketjener Bodil Jensen, Sortemosevej 107,
9640 Farso. 2730 Herlev.
Patore Henrik Ertner Rasmussen,
Ekspedition: Kostskolevej 6, 2880 Bagsvaerd.
Bladet koster 100 kr. arligt i abonnement, for Bogholder Jergen Poulsen, Christianshavns
studerende 75 kr. arligt. Belebet indbetales til Voldgade 43.3th., 1424 Kebenhavn K.
FKFs kasserer, bogholder Jorgen Poulsen, Praest Steen Sunesen, Kalmargade 37,
Christianshavns Voldgade 43,3th. 8200 Arhus N.
1424 Kebennhavn K. TIf. 3257 53 16.
Postgiro 2 08 81 42. Medlemmer betaler 200 kr. arligt til faellesskabet.
Dette belob omfatter ogsa abonnement pa Re-
Re-formatio's Forlag: formatio. Egtepar 250 kr. Studerende og
Fellesskabet KIRKELIG FORNYELSE's Forlag, pensionister betaler 125 kr. for
Johs. P. Serensens Vej 30, Tebstrup, enkeltmedlemskab. Pensionisteegtepar 150 kr.

8660 Skanderborg. Telefon 86 53 80 08.

INDHOLD — NR. 1 - JANUAR 2000 - 42. ARGANG

Moller, Frede: PTERATKEI .....ooo e et e et e e e e e e e e e e e e oees 2
Larsen, Svend Erik: PreediKen...........c.ooovioiiiieoe e eeeans 5
Sunesen, Steen: PraediKen ...........cc.coooiiiiiiiiiieeeeeeeee e s 7
Christensen, Hans Christian: PTaediKeN...........oooomeoeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeen eees 12
Osterby-Jorgensen, Peter: PreediKen ...........cccoccooiiiiiiiiiiieieeceeeeeee e e 14
Flemestad, Roald: Luthersk skrifsyn i en Krisetid ........cccoeeeiveiiiiiiiiiieicee e e 17
Tinglund, Jais: Liturgiske overvejelser til Langfredag .........ccocooeoiiiiiiiiiics e 25



