RE-FORMATIO

MEDDELELSER OM KIRKELIG FORNYELSE

4/19S4

MENIGHETENS ANSVAR
FOR FORKYNDELSEN

MENIGHETENE, det alminnelige prestedemme, har i

evangelisk-luthersk kirke ansvar for forkynnelsen

Menigheten er Guds rikes fremfredelsesform i ver-
den. Menigheten skal forkynne Guds storverk i Kristus inn i
en fortapt verden. 1. Pet. 2,9. Guds ord er betrodd »Guds le-
vende menighet, som er sannhetens stotte og grunnvold». 1.
Tim. 3,16. Det forkynnerembete som Gud har innstiftet,
skal méalbaere det budskap som menigheten er palagt &4 rope
ut til jordens ender. Guds menighet er derfor ikke bare in-
tenst engasjert i hva som forkynnes. Den har ansvar for for-
kynnelsen og sine forkynnere.

Forkynnelsen er primert menighetens mandat. Den kaller
derfor og autoriserer ved sin ordinasjon sine forkynnere.
Forkynnelsen er en offentlig bekjennelse av hva kirken tror.
En preken er menighetens vitnesbyrd. Dette blir serlig klart
for oss nar vi ber noen med oss til kirken. Predikanten repre-
senterer menigheten og skal méilbaere menighetens vitnes-
byrd om dens korsfestede og oppstandene Frelser og Herre.
Vi venter at forkynneren skal malbaere, pa vare vegne, det
som vi i menigheten tror og bekjenner. Ikke alle er offentlig
kalt til & forkynne p4d menighetens vegne. Ikke alle har nade-
gaver til & vere forkynnere. Men de som forkynner skal ba-
de veere rettelig kalt og vere utrustet til denne tjeneste. Me-
nigheten trenger prekenen for sitt vitnesbyrd i verden, og
har et intenst ansvar for den.

Menigheten har ansvar for at menighetens hellige tro blir
forkynt klart og rent. Menighetens tro er en anfektet tro i
verden. Verden taler ikke denne tro, derfor er den angrepet
og motsagt.

Derfor kaller Guds ord den troende menighet til & ta an-
svar for at troens sannhet blir forkynt uavkortet og uforfal-
sket i verden. Guds ord formaner menigheten til »a stride
for en tro som engang er overgitt til de hellige». Jud. brev




v. 3. Menigheten er kalt til a lofte hoyt
evangeliets klare lys, s& det skinner for
alle i huset. Det er mange krefter som vil
slukke lyset eller fordunkle det ved uklar
og falsk forkynnelse. Luther sa til menig-
hetene mot slutten av sitt liv: »Dere som
folger meg: Be og lev flittig med Guds
ord! Hold den lille stormlampen bren-
nende! Ver vaktsomme og forberedt og
vent hvert oyeblikk at Djevelen vil sla
vinduet, doren eller taket inn for a sluk-
ke lyset».

Kirken er en »stridende kirke». (Eccle-
sia militans). Kirkens strid er mangfoldig,
men sentrum i den strid, er striden for en
uforferdet og uavkortet forkynnelse av
Guds ord. Det ma ifolge apostelen »stri-
des for at evangeliets sannhet ma sta fast
iblant oss». Gal. 2,5. NT har et meget re-
alistisk bilde av hvordan menigheten er
en slagmark hvor det kjempes om rett
og falsk forkynnelse. Jesus selv advarte
menighetene mot falske profeter: »Vokt
dere for de falske profeter, som kommer
til dere i farekleer, men innvortes er glu-
pende ulvery. Mt. 7,15. Apostelen Johan-
nes sier: »Tro ikke enhver 4nd, men prov
andene om de er av Gud. For mange fal-
ske profeter har gatt ut i verden». 1. Joh.
41.

Det forutsettes over alt i NT at menig-
hetene har ansvar for bade Avem som
forkynner i kirken og Ava som forkynnes
i kirken. Menighetene skal ha kallsrett av
sine forkynnere, og de skal forplikte sine
forkynnere pa menighetens hoyhellige
tro. »Den som taler, han tale som Guds
ord». 1. Pet. 4,11. Menighetene er kalt til
& prove sine predikanter og til & ove lere-
disiplin overfor dem.

Menighetene er kalt til ikke bare & vit-
ne for sannheten, men ogsi vitne mot
usannheten. Aktuell vranglere og falsk
forkynnelse kan bare bli til skamme ved
aktivt vitnesbyrd for sannheten, mot
usannheten. »Bekende sandhed ingen
kan, som legn ej vil forsage». (Grundt-
vig). Den ekte tro er en protestantisk tro,
en tro som ogsd protesterer mot usann-
heten. Den ekte tro i menighetene, som

66

vil ta ansvar for forkynnelsen, mé si bade
Ja og Nei. Og menighetens Nei til falsk
forkynnelse, skal ifelge Skriften, folges
opp av en praktisk holdning til de for-
kynnere som ikke er lojale mot kirkens
tro: »Jeg formaner dere bredre &4 holde
oye med dem som volder tvedrakten og
anstotene mot den lare som dere har
leert og gé avveien for dem». Rom. 16,17.

Dersom den troende menighet skal
kunne ta ansvar for forkynnelsen, ma
den ogsa ta ansvar for utdannelsen av si-
ne forkynnere. Den mé ta ansvar for sin
presteutdannelse. Kirkens tjenere mé fa
bli formet og dannet i menighetens rom.
Ingen instans utenfor menigheten har
rett til & utdanne menighetens tjenere.
Presteleererne ma kalles av menigheten,
kalles ut av den bekjennende menighet.
Bare slik kan menighetene gjore alvor av
sitt ansvar for forkynnelsen. Den menig-
het som vil ta forkynneransvar, ma ogsa
ta ansvar for forkynnerne selv og deres
utdannelse. En rett presteskole skal vaere
et verksted for den Hellige And. All sann
teologisk utdannelse bor skje i troens fo-
rum. Menigheten ma utbe seg predikan-
ter som kan si med Luther: »Vi bor bare
rose oss av 4 vere katekumenere og ele-
ver av profetene, som sier etter og predi-
ker hva vi har lert av dem, og vaere viss
pé at profetene har lert det, som vi for-
kynner». Menigheten méa utbe seg for-
kynnere som sitter pd Bibelens fang og
roper: »Leer meg! leer meg! leer meg!» Me-
nigheten trenger forkynnere som har
lert »de bedendes teologi» og »de ydmy-
ke og umyndiges teologi» (Luther). Slik
teologi kan vi lere bare i Den Hellige
Ands skole.

Det er de som mener at den kirkelige
tilknytning for presteutdannelsen er et
band pa teologiens frihet og vitenskape-
lighet. En slik pastand kan vi ta med stor
ro. Den sakalte »frie» teologisk forskning
roper en slik ufrihet nar det gjelder pa-
virkninger fra tidens motefilosofi og kul-
turstromninger, at den ikke bor tale for
hoyt om den kirkelige teologis ufrihet.
Teologiens kirkelige tilknytning er heller

en avgjorende forutsetning for en virkelig
inngang i Bibelens budskap. Bibelen selv
sier at bare der Guds And er og far her-
ske er det frihet. Ogsa den frihet som
skaper forutsetning for 4 trenge inn i Bi-
belens dybder! Menighetene skal ikke
onske seg prester som forkynner en kri-
stendom som kler dem i gret og som
stadfester dem i deres fromhetstradisjo-
ner og tradisjonelle trossyn. Menighetene
skal utbe seg leerere og prester som har
kjempet seg inn i kirkens tro og som kan
imotekomme menighetenes bonn: »Led
oss inn til Bibelens og reformasjonens re-
ne kilder! Tukt og juster vart trossyn, s
vi bevares fra vilfarelser og sikkerhet, sa
vi kan sta i en sann apostolisk tro til det
evige livs. Menighetene méa onske seg en
forkynnelse som skjer ut fra den overleg-
ne innsikt i Guds ord som vére bekjen-
nelsesskrifter vitner om, og som vér bar-
nelerdom er bearer av. Menighetene méa
utbe seg en forkynnelse som slipper alt
Guds ord pa prekestolen og som ikke er
preget av at man har en for liten Bibel.
Menighetenes ansvar for forkynnelsen
gjelder ikke bare forkynnelsens renleerig-
het (ortodoksi), men ikke minst ansvar
for den rette deling av Guds ord (orto-
tomi). Det mé veare et hovedanliggende
at deres predikanter ikke bare taler i
overensstemmelse med Guds ord, men at

PASCE

de er drevet av de samme anliggender
som Guds ords predikanter er bestemt
av. Menigheten ma da ta ansvar for at
omvendelsens ord holdes oppe i forkyn-
nelsen. »Den som ikke forkynner omven-
delse, river et stort stykke ut av den Hel-
lige Skrifty (Luther). Dapsforsakelsen ma
lyde klart i vare gudstjenester.

Dernest ma korsets ord og rettferdig-
gjorelsens ord holdes opppe, som evange-
liets lys og stjerne. Ordet om Jesu sted-
fortredende strafflidelse for vare synder
er rettferdiggjorelsens realgrunn. Gud
kan bare tilgi og frifinne oss fordi Jesus
har béret syndens skyld og straff inn i
Guds vredesdom og utsonet den for alle
som ved dap og tro lever i samfunn med
Ham. Menighetene mé ta ansvar for at
forkynnelsen skiller klart mellom gjen-
fodt kristendom og allmenreligiost liv, s&
ingen bedrar seg selv med en tro som ik-
ke har Herren Jesus som som frelses-
grunn.

Gud har betrodd sin troende menighet
sitt ord. Menigheten er satt til & vake
over det. Menigheten mé derfor intenst
fordype seg i den tro som er den be-
trodd, sd den kan fullfere den tjeneste
den har fatt med forkynnelsen av sin
Herre.

Biskop Erling Utnem, Kristiansand

AGNGCS

67



INKARNATION

Formandstale ved Feellesskabet KIRKELIG FORNYELSEs generalkapitel
den 2. juni 1984

ET var mennesker, der havde
)) set kirkens ned, og som sor-

gede over den, men samtidig
havde de ogsa faet ojnene opladt for Kri-
sti kirkes herlighed. De havde genopda-
get kirken, at den ikke bare var en stats-
institution eller en forening af religiost
ligesindede, men at den var Kristi lege-
me, Kristi fortsatte inkarnation, Hellig-
andens skabelse, en oververdslig storrel-
se 1 verden og derfor uafheengig af sta-
tens og folkets vilje.

Man havde genopdaget kirkens sakra-
mentale liv, Kristi reale nerver i kirkens
hovedgudstjeneste, messen, at kristen-
dommen ikke har nodig at gores aktuel
og vedkommende ved intellektuelle og
folelsesmeessige krumspring, men at den
simpelt hen er aktuel og vedkommende,
blot fordi messen fejres, den messe, hvor
vor opstandne Herre er realt til stede i
alterets brod og vin.

Man havde genopdaget kirkens embe-
de, at det ikke bare var en praktisk og
demokratisk formandsstilling beroende
péd prastens teologiske og retoriske feer-
digheder eller pa hans personlige from-
hed, men at det er Kristi eget embede,
indstiftet af ham selv, da han udsendte
apostlene, for at han kunne have mund
og hander i verden, at det i sit vaesen er
Kristus-repraesentation med magt og
myndighed til at tale og handle pa hans
vegne og derfor kraever, at preesten i yd-
myghed giver afkald pa egen magt og
myndighed og i stedet vinder frimodig-
hed ved bevidstheden om at ga en andens
@rinde.

Man havde genopdaget kirkens liturgi-
ske liv, nedarvet fra fedrene, at gudstje-
neste ikke blot er et mode med tale og
sang, men Herrens fortsatte naerver i sit
folk, nar han kommer til stede i alterets
sakramente, at gudstjenestens form der-
for ikke kan veere ligegyldig, men ma gi-

68

ve udtryk for dette Herrens neerver, at
realpreesensen simpelthen ma fa liturgi-
ske konsekvenser».

Sadan skrev jeg i tidsskriftet Kirkelig
Information nr.3/1978 i en anmeldelse
af bogen »Hvad er Hojkirkelighed? Tids-
skriftet Re-formatio’s 1.-3. drgang 1958-
60 ved Anders Studsgard og Poul Uls-
dal». Det er en kort og koncis beskrivelse
af hojkirkelighedens anliggende. Natur-
ligvis vil vi meget andet og mere end det
— vi vil kirkens hele tro i dens fylde, sa-
dan som den gar tilbage til det apostoli-
ske vidnesbyrd.

I dette vidnesbyrd er det Jesus Kri-
stus, sand Gud og sandt menneske, der er
centrum, og derfor er kristologien — la-
ren om Kristus — provestenen for alt,
hvad der giver sig ud for kristendom. Af-
vigelser fra det kristologiske dogme om
inkarnationen og Kristi to naturer, sidan
som det blev formuleret pa det okume-
niske koncil i Chalkedon 451, vil uvager-
ligt f4 konsekvenser for forstaelsen af),
hvad sand kristendom er, og dette gelder
seerligt i sporgsmélet om kirken, dens
embeder, sakramenter og gudstjeneste.
Ja, netop pa disse punkter kommer det
klart for dagen, hvilken kristologi, man
har, hvad man tenker om Kristus og den
frelse, han skenker, og hvordan ens tro
er beskaffen.

‘Derfor er sporgsmalet om kirken, dens
sakramenter, embeder og gudstjeneste
ikke yderveerker i modsatning til noget
sakaldt »egentligty, der méske oven i ko-
bet pastds at foregd i menneskets indre.
Vi beskeeftiger os ikke med ydervarker,
petitesser og snurrepiberier, nar vi er op-
taget af disse ting. Vi beskeeftiger os
tveertimod med det egentlig centrale i
kristendommen: med Kristus. Og nar det
ikke rigtig er gdet op for kirkefolket med
dets praester og teologer, siger det ikke
noget om os, men om hvor katastrofalt

ringe det star til hos samme kirkefolk,
praster og teologer, hvor teologisk over-
fladisk der leves i vor kirke.

Som kirkelig fornyelsesbevagelse ma
vi pege pa dette centrale: inkarnationen,
at kristendom ikke er luftig spekulation,
ikke er »sager», ideer og tidlese sandhe-
der, men netop historie, noget som har
skikkelse og foregar i tid og rum, noget
som er historisk nutid. Ordet blev ked.
Inkarnationen skal forstds i omfattende
forstand — ikke blot om det, der skete
for sma 2000 ar siden, men om denne in-
karnations sakramentale nzerver i kir-
ken, sakramenterne, embedet og gudstje-
nesten. Her bevager vi os pa apostolisk,
feelleskirkelig, katolsk grund, og denne
grund kan ikke forlades uden at kristen-
dommen fornzgtes. Som hejkirkelige
har vi sans og forstéelse for kristendom-
mens folkelige udformning, sédan som
den varierer fra folk til folk. Vi gar hel-
hjertet ind for dansk kristendom, men
ogsd dansk kristendom skal holde sig til
den apostolske, felleskirkelige, katolske
grund. Det er det, vi gerne vil hjelpe den
til.

Et feenomen, der plager vor tid er de
mange sikaldte »teologier» — eksistens-
teologi, seekularteologi, befrielsesteologi,
feministteologi 0.s.v., 0.s.v. Det er et ty-
pisk tegn pa, at man har mistet forstael-
sen for kristendommen som historie,
som inkarnationens sakramentale neer-
veer. Man har den bedste intention. Man
vil soge at redde kristendommen ved at
gore den aktuel og vedkommende for ti-
dens mennesker, men derved prisgiver
man den. Jeg skal prove at forklare det
narmere.

Gennem hele kirkens historie har den
bibelske &benbaringshistorie altid spillet
en afgprende rolle. Man kunne have for-
skelligt bibelsyn, og man kunne strides
om forholdet mellem Bibel og tradition,
men altid har man vearet klar over, at
Bibelen ikke blot var en tilfaldig inspi-
rationsbog, men den forpligtende norm
for sand kristendom. Her opstod sa imid-
lertid problemet: hvordan kan den bibel-

ske abenbaring, som jo er afsluttet histo-
rie og horer fortiden til, sige os noget i
dag, veere aktuel i dag. Den tyske oplys-
ningsfilosof Gotthold Ephraim Lessing
formulerede problemet allerede i 1780:
»Tilfeldige historiske sandheder kan al-
drig blive beviset for nedvendige for-
nuftssandhedery. Hvordan kan man ud
fra de historiske begivenheder i Bibelen
udlede nodvendige fornuftssandheder?
Det kan man heller ikke! Ikke desto min-
dre er det det, teologien til dato har for-
sogt pd. Teologiens historie i nyere tid
er i store traek forsoget pa at udskille et
aktuelt indhold af Bibelen, d.v.s. finde
tidlese sandheder i de historiske begiven-
heder. For pietismen var det individuali-
stisk fromhed, for rationalismen var det
den naturlige teologis fornuftssandheder
om Gud, dyd og udedelighed, for liberal-
teologien Jesu etiske belaering, for eksi-
stensteologien eksistensforstaelsen (»eksi-
stentialerne»), og de sidste artiers mange
teologier har fundet de evige sandheder
1 deres respektive kaepheste, som de me-
ner at kunne uddrage af Bibelen. Alle
disse forsog pa at uddrage »evige» sandhe-
der af det bibelske vidnesbyrd har klart
demonstreret deres fallit. De har alle —
trods den gode intention — fort til ensi-
digheder og fordrejninger af kristendom-
men, hvorfor de da ogsd — aldrig sé snart
de var fremsatte — mattet erstattes af
nye. Ketteriet har blomstret, hvor man
fulgte denne fremgangsméade.

Lessing har ret: nedvendige fornufts-
sandheder kan ikke uddrages af histori-
ske sandheder. Men i modsatning til Les-
sing hevder kirken, at nedvendige for-
nuftssandheder, evige og tidlese sandhe-
der heller ikke er sagen. De er nemlig slet
ikke tilgeengelige for os. Der er for os
mennesker »kun» historiske sandheder at
holde os til, d.v.s. sandheder, der udspil-
les i tid og rum og derfor kun er relative.
Men nu er det kristendommens pastand,
at der er een ganske bestemt historie, der
ikke er relativ. Den er absolut sand. Den
har een gang taget sin begyndelse og fort-
setter stadig, sa lenge historien bestar.

69



Den traeder mig nar i ordet og sakramen-
terne, som forkyndes og forvaltes af em-
bedet i kirken, og den inddrager mig i
denne historie og gor mig selv til historie,
hvorved jeg selv far virkelighed. Det er
paradokset: den absolutte historie, »for
joder en forargelse og for hedninger en
darskab, men for de kaldede selv, bade
joder og grazkere, Kristus som Guds kraft
og Guds visdomy, 1. Kor. 1,23-24.

Maske det er lidt sveert at fatte, fordi
vi er opdraget i en idealistisk tradition.
Vi er i vesterland tilbojelige til at gore
sandheden filosofisk, til en abstrakt ide.
Kun som sadan kan den veere almengyl-
dig og geelde for alle til alle tider — og da
kristendommen er sandheden for alle,
ma den altsd veere filosofisk og abstrakt.
Vi er f.eks. tilbojelige til at gore Gud til
en abstrakt ide, til det hojeste gode, til
kerligheden, befrielsen, freden, og hvad
man sadan ellers kan finde pa. Men der-
med er Gud rykket bort fra denne ver-
den, han eksisterer kun i kraft af menne-
skers viljesmeessige, folelsesmassige og
forstandsmaessige indbildningskraft, som
der altsd skal appelleres til. Gud bliver
den fjerne Gud — Gud deroppe — eller
Gud derude —, som jeg kan beskeftige
mig med, nar jeg er serids og alvorlig,
men som i grunden ikke kommer mit jor-
diske liv ved i min praktiske hverdag. Her
har vi grunden til ateismen — bade den
praktiske og teoretiske. Det er tankevak-
kende, at det er, hvor denne idealistiske
tradition har hersket, at ateismen er
fremkommet.

I modsetning hertil forkynder kirken,
at Gud ikke er den fjerne Gud deroppe,
men den nerverende Gud. Sandheden er
noget sardeles konkret, noget, der sker,
og sker her og nu. Ordet blev kod i Jesus
Kristus, og samme Ord har inkarneret sig
sakramentalt i Guds folk, kirken, der er
Kristi legeme, i forkyndelsen og sakra-
menterne. Det er samme historie, fordi
det er samme Ord, samme Kristus. Kri-
stendommen er historisk, ikke sddan at
forsta, at vi af fortidige begivenheder
skal uddrage evige sandheder — i den for-

70

stand bliver vi jo heengende i det fortidi-
ge, noget der karakteriserer megen Kri-
stendom — men siddan, at den fortidige
begivenhed er den, der finder sted her og
nu i menighedens gudstjeneste om for-
kyndelse og sakramenter. Fortid, nutid
og fremtid er den samme historie. Vi in-
teresserer os ikke for de bibelske beret-
ninger for at finde et aktuelt indhold i
dem, men fordi det er de samme begiven-
heder, som finder sted hos os. Vil vi vide
noget om Bibelen, gar vi til messen, vil vi
vide noget om messen, gar vi til Bibelen.
Nej, kristendommen har virkelig ikke no-
dig at gores aktuel og vedkommende ved
intellektuelle og folelsesmaessige krum-
spring, for den er simpelhen aktuel og
vedkommende, blot fordi messen fejres,
den messe, hvor vor opstandne Herre er
realt til stede i alterets brod og vin.

I det ar, der er géet, har vi fejret bade
Grundtvig og Luther i den danske kirke.
Méaske fik Grundtvig mest. I hvert fald
var det ham, KIRKELIG FORNYELSE
fejrede med en festmesse i Trinitatis kir-
ke pa hans dabsdag d. 10/9 — en stor og
vellykket messe med mange deltagere,
som vi kun kan glade os over. Men Lu-
ther fik vi ikke gjort s meget ud af. Des-
veerre, ma jeg sige, for vi kunne godt vae-
re kommet med et vigtigt korrektiv til
det ensidige Luther-billede, der blev teg-
net.

I de publikationer, artikler og taler,
som Lutherjubileeet foranledigede, blev
nok mange vigtige temaer behandlet,
men mig bekendt blev det tema, som Lu-
ther lagde si& megen veegt pd, og som i
folge pastor Diestelmann i Braunschweig
beskaftigede ham endog mere end ret-
feerdiggorelsen af nidde alene, nemlig den
hellige nadver og realpresensen, knap
nok berort. Realpreesensen, at Kristi le-
geme og blod virkeligt er til stede i nad-
verens brod og vin, fastholdt Luther hele
sit liv. Her var han klar og urokkelig.
Hvorfor blev det emne ikke taget op ved
jubileet?

Mon ikke fordi man i den danske Kkir-
ke ikke leengere tror pa det? Her — pa

dette centrale punkt — er man ikke lu-
thersk, men klart calvinsk, maske endda
zwingliansk. Hvorfor mon? Fordi man
ikke lengere tror pa inkarnationens un-
der, men spiritualiserer kristendommen.
Man tror ikke, at kristendommen er hi-
storisk nutid, Guds aktive indgreb i mit
liv gennem en konkret begivenhed, men
at den er en evig sandhed, som jeg skal
forholde mig til intellektuelt, eksistenti-
elt eller emotionelt. Derfor den megen
snak om, at nadveren er forkyndelse. Ja,
det er da klart: hvis nadveren bare er for-
kyndelse, kan man jo nemt gore den til
tidlgs sandhed, en abstrakt ide om fal-
lesskab, naerhed, nadbarhed og keaerlighed.
Nej, nadveren er ikke forst og fremmest
forkyndelse. Nok er nadverordene lofte-
ord, som skal hores af menigheden og
derfor fremsiges hojt, men de er frem for
alt bonneord, rettet mod Gud. Nadveren
er forsoningsofferet pa Golgata, hvor
Kristus raekker sig selv til Gud som so-
ning for vore synder. Det offer er naerve-
rende hos os pd kirkens alter i kraft af
Kristi ord, udtalt af presten pa Kristi
vegne. Nadverliturgien er een lang bon,
rettet mod Gud ved Jesus Kristus, vor
Herre, og forst med uddelingen er den
rettet mod os.

Intet afslorer preaestens forstdelse af
kristendommen sa meget, som hans for-
valtning af nadveren. Uddeling af uind-
viet brod, sammenblanding af indviede
og uindviede elementer, brug af alkohol-
frie drikke, fremsigelse af indstiftelsesor-
dene over brod og vin med front mod
menigheden (hvorndr har den skik ind-
sneget sig og med hvilken hjemmel?),
manglende elevation og tilbedelse af Kri-
sti legeme og blod, reducering af nadver-
liturgien til Fadervor og indstiftelsesor-
dene, alt dette afslorer, hvor ulutherske
mange praster er. Det viser, at praesten
ikke regner Kristi legemes og blods virke-
lige neerveer i alterets brod og vin, at han
ikke fatter, at nadveren som Golgataoffe-
rets sakramentale aktualisering er rettet
mod Gud ved Jesus Kristus. Sddanne
preester har fattet meget lidt af kristen-

dommens vasen, at den ikke er evige el-
ler aktuelle, interessante sandheder, men
en bestemt historisk sandhed, som sker
her og nu. De er med til at splitte vor kir-
ke! )

I forbindelse med Lundehus-sagen fik
vi ogsd en kirkeminister-sag. Kirkemini-
steren mente, at hun og ikke biskopper-
ne havde den endelige afgorelse i forkyn-
delsessporgsmal. Det er rene statskirke-
tanker, merkveerdigvis fremsat af en li-
beral minister. Men bortset fra det poli-
tisk meerkverdige, er en sidan péstand
uantagelig for kirken som kirke. Kirken
er ikke en statsinstitution eller en fore-
ning af religiost ligesindede, men er Kri-
sti legeme, Kristi fortsatte inkarnation,
Helligandens skabelse, en oververdslig
storrelse i verden og derfor uafthaengig af
statens og folkets vilje.

Nu er det imidlertid blevet haevdet
gang pa gang, at folkekirken da virkelig
er selvstyret, fordi den styres af en kirke-
minister og et folketing, som er fremgaet
af et kristent, dobt folk. De er valgt af
kirkens egne til at reprasentere kirken.
Rent bortset fra, at kirke og folk ikke
leengere dakker hinanden, er tankegan-
gen ikke rigtig. Demokratisk valgte per-
soner kan som sddanne ikke reprasente-
re kirken.

Som Kristi legeme er kirken ikke sum-
men af sine medlemmer. Den er ikke in-
dividualistisk-demokratisk i sit veesen og
repraesenteres ikke af sine medlemmer.
Kirken er derimod en organisme, og som
enhver anden organisme representeres
den af sit hoved. Kristus er kirkens ho-
ved — hvad han siger og gor, siger og gor
kirken uden forst at sporge sine medlem-
mer. Kirkens medlemmer er ikke indivi-
dualiteter med private interesser, men
lemmer pa et legeme og klart underord-
nede legemets hoved. Det er heri kirkens
frihed ligger, at dens hoved, Kristus, er
fri til at tale og handle, som han vil — pa
sit legemes vegne og til dets bedste. Nar
man taler om, at Kristus reprasenterer
menigheden, betyder det ikke, at han er
menighedens delegerede i individuali-

71



stisk, demokratisk forstand og derved
underordnet menigheden, men at han
indoptager menigheden i sig og derved
personificerer den. Legemet er underord-
net hovedet. Derfor kan hverken en par-
lamentarisk valgt kirkeminister eller et
kristent folks demokratisk valgte repree-
sentation representere kirken. Det kan
kun Kristus eller den, der repreesenterer
ham.

Nar Kristus er kirkens sande reprasen-
tant, kan kirken her pa jorden kun re-
prasenteres af dem, der reprasenterer
Kristus. Men hvem er sa det? Er det ikke
alle de dobte i det almindelige preeste-
demme? Jo, der er for sa vidt rigtigt nok,
men til det almindelige prestedomme
horer der noget mere end daben. Der ho-
rer ogsd troen. Derfor bor det almindeli-
ge prestedemme snarere hedde »de tro-
endes praestedomme». Ved dib og tro
bliver vi delagtige i alt, hvad der heorer
Kristus til, ogsd hans prastedomme,
d.v.s. at vi ved Kristus har adgang til
Gud, vor Fader. De troendes praestedom-
me indeholder ingen rettigheder og magt-
befojelser her pa jorden, men giver ved
Jesus Kristus adgang til Gud i bon og of-
fer.

Nu er de troendes praestedomme imid-
lertid skjult, fordi troen er skjult i hjer-
terne, som mennesker ikke har adgang
til. Vi kan derfor heller ikke udpege,
hvem der herer til i dette prasteskab.
Det kan ikke bruges som repraesentant
for Kristus og hans kirke. I stedet har
Kristus givet os det serlige embede, der
blev indstiftet, da Jesus udsendte apost-
lene med fuldmagt til at tale og handle
pa hans vegne. Dette embede, som er et
hyrde- og lereembede, er nodvendigt for
kirken, fordi det er igennem dette, at
Kristus vogter sin hjord med ordet og sa-
kramenterne. Det reprasenterer Kristus
og overdrages mand ved bon og hands-
palaeggelse. Sddan har apostlene overdra-
get det videre til deres efterfolgere, bi-
skopperne, ned gennem tiderne. Visse af
embedets funktioner, hyrde- og lere-
funktionerne, har biskopperne ogsa over-

72

draget til preesterne. Det er altsd embe-
det, forst og fremmest bispeembedet, der
repraesenterer kirken og derfor star med
leremyndigheden.

Nar biskopperne reprasenterer kirken,
er det, fordi de reprasenterer Kristus,
som er kirkens hoved. P4 samme méade
som Kristus er de kirkens reprasentan-
ter, ikke i betydningen af delegerede i
individualistisk, demokratisk forstand,
men i betydningen af et legemes personi-
ficerede reprasentation ved sit hoved.
Hvis kirkeministeren anfeegter biskopper-
nes kompetance i forkyndelsessporgsmal,
har hun tilsidesat inkarnationen som det
grundleggende i kristendommen, at kri-
stendommen er en bestemt histories evi-
ge nutid, fordi den finder sted her og nu
ved embedet, som den engang gjorde det
ved Kristus. Det er den samme historie,
der i analogi med inkarnationen er sakra-
mentalt nervaerende, og derfor ikke kan
udspilles inden for parlamentarisk-demo-
kratiske rammer, men kun inden for en
repraesentativ, sakramental embedsstruk-
tur.

Samme problem gar igen pa menig-
hedsradsplanet. Kirken trykkes ikke kun
fra oven, men ogsd fra neden, fra grees-
rodderne, og det er samme and, der gar
igen pa begge planer. Ikke s maerkeligt
i et demokrati, hvor al magt udgar fra
folket. Bade regeringsmagt og lokalmagt
er folkemagt.

Menighedsrddene horer ikke med til
kirkens vaesen. De er demokratiske insti-
tutioner til varetagelse af kirkens civile
administration — kongens ordinans pa lo-
kalplan. Som sadanne er de gode og nyt-
tige, men i samme o@jeblik de overskrider
deres kompetance og ligesom kirkemini-
steren griber ind pa det omréide, der ho-
rer Kristi ordinans til, bliver de forkaste-
lige. Det fremgar mere og mere tydeligt i
den offentlige debat, at flere og flere me-
nighedsradsmedlemmer opfatter sig som
menighedens reprasentanter over for
praesterne, idet de opfatter praesten som
radets funktioner pd samme made som
kommunaldirektoren er byradets funk-

tioner. Hvorfor lyder der ellers stadig
flere roster for, at prasten ikke lengere
skal vaere fodt medlem af menighedsra-
det, men blot tilforordnet sagkyndig?

Denne udvikling er katastrofal for kir-
ken og afslerer, hvor ringe forstaelse der
er for kirken som andelig storrelse, som
Kristi legeme. Helt galt bliver det, nar
menighedsradene begrunder udvidelsen
af deres magtomrade til det andelige
med, at de reprasenterer det almindelige
praestedomme. Det almindelige preste-
domme er ikke lig med demokratiet. Det
kan ikke repreesenteres af nogen som
helst, for det er hojst personligt og kan
ikke delegeres videre til andre. Det al-
mindelige prastedomme reprasenteres
ikke mere af menighedsradet end af Ane
i keeret. Det beror pa troen og er derfor
skjult i verden. Lige sa lidt kirken repre-
senteres af kirkeministeren, reprasente-
res den af menighedsradet. Kirken kan
kun repreaesenteres i verden af Kristus og
af dem, som Kristus befuldmagtiger til
at reprasentere sig. Sadan forstiet vil
Kristi kirke altid veere en bispe- og prea-
stekirke. Embedsstrukturen herer til kir-
kens vaesen, det gor menighedsradsstruk-
turen ikke.

Menighedsradene er en verdslig magt-
struktur, som har sin soleklare ret, nar
det drejer sig om den civile administra-
tion. De repraesenterer menighederne
som borgere i et demokratisk samfund,
men ikke som lemmer pa Kristi legeme.
Dér er det praesten, som er menighedens
reprasentant. Det, der er ved at ske, er,
at menighedsradene overforer deres
verdslige magt pa det andelige omrade.
De spiller kejseren ud mod Kristus. Hvor-
for ser man ofte, at menighedsrad ved
prastevalg vrager modne preester, der har
vist deres dygtighed og dndelige selvsten-
dighed, til fordel for ganske unge og
ukendte? Hvorfor foretreekker de ofte
unge kvindelige praester? Er det mon,
fordi man héber ad den vej at kunne be-
feste sin magt, idet det formodes, at det
er lettere at styre og yopdrage» unge pra-
ster, serlig nar de er af hunken? Det er

ikke altid agtelse for kvindens ligestilling,
nar der valges kvindelige praester. Det
kan lige si let veere udslag af den grove-
ste mandschauvinisme.

Jeg har taget nogle omrader frem fra
den danske kirkes hverdag for at vise,
hvor tampen breender. Forfaldet i vor
kirke er ikke de enkelte keetterier. Kir-
ken har altid levet med keatterier og dog
stadig veeret kirke. Nej, forfaldet skyldes
noget helt anderledes grundlaggende.
Man har glemt inkarnationen, at kristen-
dom er Christus preesens, inkarneret sa-
kramentalt i historisk nutid, en historisk
begivenhed, som er den samme dengang
og nu, og som Vi personligt inddrages i
her og nu. Dette er apostolisk, faelleskir-
kelig, katolsk kristendom, og det er det,
vi som hejkirkelige vil fastholde vor kir-
ke pé.

Er det sa lykkedes? Nej og atter nej.
Vi har ikke haft den gennemslagskraft,
som vi burde have haft. Fjenderne er os
for sterke, og vi har ikke markeret os
sterkt nok. Men jeg tror heller ikke, det
er forgeves, at vi er her. Vi skal ikke ta-
be modet, men blot fortsette ufortro-
dent.

Organisatorisk er der ikke sd meget at
berette. Aret er glet sin gang med de
sedvanlige aktiviteter: familielejr, kirke-
stevner og konventer. Der er afholdt 4
bestyrelsesmoder, hvor vi har taget os af
de lobende forretninger. Her kan det
navnes, at statsskattedirektoratet har af-
sladet vor ansegning om at blive aner-
kendt som berettiget til at modtage ga-
ver, der kan fratraekkes pa selvangivelsen.
For at opna en sddan anerkendelse skal
vore indtaegter og vor formue overstige
50.000 kr, og det gor de ikke. Derfor
kan jeg kun opfordre til at give mere, sa
vi snart kan blive berettiget.

Det skal ogsd navnes, at det storkoe-
benhavnske konvent arbejder med et nyt
forslag til dabsritual, og at bestyrelsen
opmerksomt folger arbejdet med en fri
folkekirke, som prasterne Honoré,
Skjerbaek Madsen og Behrens har taget
initiativet til.

73



Siden sidste generalkapitel har vi kun
udgivet 1 publikation: Ulsdal bog »Tjene-
sten ved alteret». Den opvejer til gengeeld
mange publikationer og kan staerkt anbe-
fales — serligt til unge praster, der star
ved begyndelsen af deres praestegerning.
Vor preaesentationspjece er kommet i et
nyt oplag, men ellers er der ikke sket no-
get pa den front. Dog ma det tilfojes, at
adskillige udgivelser er under forberedel-
se.

Til slut har jeg kun tilbage at takke for
den tid, jeg har veret formand. Det var
en pionertid, som bestod i at opbygge
vor organisation og give den et ansigt.
Meget kunne sikkert vaere gjort anderle-
des og sikkert ogsd bedre. Mit hab er
dog, at jeg ikke har odelagt for meget.

Som tidligere udtrykt, har jeg bestrabt
mig pa 2 ting: 1) holde sammen péa den-
ne brogede flok af individualister — vi
har alle ret til at veere her med hver vore
synspunkter, og 2) bringe vort anliggen-
de ud i vor kirke. Det er mit hab, at en
kommende formand vil arbejde for noget
af det samme.

En serlig tak vil jeg rette til de besty-
relsesmedlemmer, jeg har arbejdet sam-
men med i de forlobne 4 1/2 ar. Trods
undertiden skarpe meningsudvekslinger
har vi haft et fortrinligt samarbejde, hvor
venskab og solidaritet har praget vort
forhold.

Olav Fog

DE HOLDT FAST VED BONNERNE
— EN MEDITATION

E er i »salen ovenpa». De har hort
D Herrens ord: »I vil blive debt
med Helligind om ikke mange
dage» og »I vil modtage kraft, nar Hellig-
&4nden er kommet over jer». Herren er op-
tagen til Himlen. De har hert englenes
ord: »Denne Jesus, som er blevet taget
bort fra jer til Himlen, vil komme igen
pa samme made, som [ har set ham drage
til Himleny. )

Der er Maria og apostlene, kvinderne,
som var fulgt med fra Galileea, og Jesu
brodre: Jakob, som Herren havde vist sig
opstanden for og som blev biskop i Jeru-
salem, Joses, Simon og Judas (alle Josefs
sonner af forste @gteskab). De er samlet
»1 dyb enighed og stadig bon». Enige om
at den himmelfarne er deres liv. Samlet i
stadig bon om Helligdnden, Talsmanden,
Kraften fra det hoje, idet de overvejede
Jesu ord og med forventning si hen til
hans lofter.

Det forste svar pa bonnen er udfyldel-
sen af den tomme plads efter Judas: Her-

74

ren selv udpeger Matthias. Han sidder nu
blandt de andre og er deres forsanger pa
Veni, Sancte Spiritus — kom, Helligénd,
at opfylde dine troendes sjzl og sind, din
keerligheds lue i dem lad frydelig breen-
de.

Nu er de der igen som s ofte for i lo-
bet af de sidste halvtreds dage i nadversa-
len. De tolv, Maria og de andre. Det er
blevet Pinse, hostfest og fest for lovgiv-
ningen pa Sinai. Der er mange folk i by-
en’— et mylder og en summen af mange
forskellige tungemal. Alle joder fra vad-
spredelseny.

Under bennen om Helliginden, som
Herren har lovet skal komme over dem
og om hvis ngdvendighed, de husker, han
har talt: Anden skal vejlede dem til hele
sandheden. Han skal minde dem om alt
hvad Jesus har sagt — under denne ben
har deres opmarksomhed samlet sig om
Maria — de har sat en stol frem midt i de-
res kreds til hende. Johannes har bragt
hende til sede. Han der er repraesentan-

ten for dem, Jesus elsker, og som elsker
ham; Johannes, til hvem Herren betroe-
de sin mor. Den discipel, som han pa sit
kors overgav til sin mors omsorg. Herren
Jesus har selv placeret Moder Maria midt
i apostlenes kreds, midt i Kirken.

Under de seneste dages feelles bon og
beskaftigelse med Jesu ord, har Maria bi-
draget med alt det, hun har hert og gemt
i sit hjerte. Alt dette tager hun nu frem
og overvejer det sammen med de andre.
Overvejer — det vil sige gentager ordene
langsomt, keerligt. Alt det, som er blevet
sagt om hendes son — lige fra den gangi
Nazareth, da Herrens engel bragte hende
det glade budskab, til hun stod under
korset. Varsomt holder hun alle disse ord

om Ham, som blev ked, ganske som da
Guds-Ordet tog bolig i hende. Og sadan
har hun mindet sin sons apostle om,
hvordan det gik til med hende, da Hellig-
anden, den hejestes kraft, overskyggede
hende, og hun undfangede og fodte den
hellige, Guds Sen, guddommeligt liv —
dengang hun sagde ja til Gud.

Det har hun mindet dem om og frem-
heevet for dem, nu da de sporger hinan-
den: Hvordan skal det ga til? Hvordan
skal Helliginden, Talsmanden, komme
over os? Hvordan skal det ga til, at de,
skont deres Herre er borte, dog ikke skal
efterlades »Faderlose»? Hvordan skal de
fa kraft til at udfere den opgave, som Je-
sus har givet dem?

Pinse

75

-



Maria har svaret!

De tager det af hendes mund. De siger
— og vi kan here det: Vi er dine redska-
ber, Herre, os ske efter dit ord!

Og de blev alle fyldt med Helligind —
optagen af at handle efter Jesu befalin-
ger. Det blev Pinse. Virkelig hosttid. Et
hjerte af kod fik de. En ny pagt. Ja, her
gives den nye pagt offentligt! Peter gar
ud pa det flade tag og prazdiker om Jesus
for dem, som ved »pinselydeny var strom-
met sammen, repraesentanterne for alle
folkene og de forskellige tungemal. De
horte Peter — og forstod. Alle folkesla-
gene blev til eet pany ved Helliginden.
Det omvendte babelstdrn. Et hus, som
rummer Himlen selv; hvor Herren er
nar. Et hus, ikke bygget med haender, en
bolig for Herren. En familie samlet om
Gud selv.

Det er denne familie, som er kendeteg-
net ved at »de holdt fast ved apostlenes
lere og fellesskabet, brodsbrydelsen og
bonnerne» — »og hver dag var de fortsat
sammen i Helligdommen, og dagligt fej-
rede de brodsbrydelsen sammen i hjem-
mene, og deres maltider indtog de med
jubel og oprigtighed i hjertet, og de lov-
priste Gud og var vellidt af hele folket».

Nu ved vi altsé, hvem de er som »holdt
fasty. Det er den familie, hvori Maria er
moderen, livet i huset, og apostlene og
de, som i Jesu jordelivs dage var ham
nermest, er storebrodre og -sostre, og vi
de mindre, lidt forvirrede og usikre s@s-
kende. Vi har jo hele tiden vaeret med i
perspektivet. Det er her vi finder »ben-
nerne». Det er ogsd i denne sammenhang
fornyelsen af bonnerne sker. Det er den-
ne Moder og disse store soskende, vi fin-
der vejledning hos. Ud af deres erfaring i
omgangen med »Guds-Ordet».

De, som »holdt fast», opfattede ikke
sig selv som »outsidere» i forhold til deres
folkelige og gudstjenestelige sammen-
hang. Tvertimod fandt de, at de repra-
senterede det Guds-folk, som altid har
varet — og altid vil veere. Det folk, hvori
alle Guds kilder har sit udspring. Velsig-
nelsen til alle folkene. »Det om Jesus fra

76

Nazareth» er opfyldelsen af Faderens lof-
ter til sit folk — loftet til Abraham, gen-
nem profeterne indtil alle disse lofters
opfyldelse og virkeliggorelse gennem Ma-
rias forventningsfyldte ja.

De selv fastholdt denne linie og sam-
menhang ved dagligt at ferdes i Hellig-
dommen. Ikke de bred med Guds Hus og
med loven, psalmerne og profeterne. Det

gjorde de, som forkastede Jesus. De, som

til sidst ogsd forhindrede »resten» i at
feerdes i Helligdommen; men da blev den
ogsd »ladt gde». De sande tilbedere sam-
les nu om Jesu navn og hans befalinger.
Derfor drages ogsi vi med ind i fellesska-
bet med Maria midt blandt apostlene.
Her ser vi hvad det vil sige at tilbede Fa-
deren »i And og sandhedy.

De holdt fast ved bennerne, som de
havde leert at kende og bruge fra barns-
ben af. De var ikke pludselig ubrugelige.
De var ikke modsatninger til »bon i Jesu
navny. For ogsa Jesus var jo — oplart af
Maria og Josef — oplert i brugen af
templets, synagogens og folkets bgnner
— tog dem i sin mund helt ind i doden,
sd de i sandhed er benner i Jesu navn.
Bonner, som heres. Med Jesu egen prak-
sis fastholdt de de daglige bedetider med
psalmer og andre faste benner, f.eks.
»Hor Israel! Herren vor Gud, Herren er
eeny». Ogsd sabbatens beonner blev de ved
med, idet de tog lysteendingsbennen med
ind i den daglige aftentjeneste, s den
blev til: »Oploft pa os dit &syns lys, Her-
re. Du skaenked mit hjerte en glede fra
hestens tid: Dit dsyns lys, Herre». Og lod
aftentjenesten munde ud i takkehymnen
for Lyset:

Du muntre lys af den hellige herlighed

hos den udodelige Fader,

den himmelske, hellige, salige, Jesu
Kiriste.
Da vi nu er naet til solens nedgang og
har set aftenskeret,
lovsynger vi Gud Fader, Son og Hellig-
and.

Veardigt er det til alle tider at lovsynge

) Dig med rene stemmer,

Guds Sen, som giver liv;

el

derfor herliggor universet Dig.
Naturligvis fastholdt de med szrlig glaede
Herrens egen ben. Alt, hvad den indehol-
der, er jo neert forbundet med begivenhe-
derne her pa »forstesalen»: Guds navns
herliggorelse, Guds riges komme, hans
vilje, det daglige bred, syndernes forla-
delse, fristelsen, frelsen fra det onde.

Endnu tre benner vil vi taznke pa:
Taksigelsesbonnen (eukaristien), Engle-
bonnen (angelus) og den enkeltes samta-
le med Herren. Alle har de deres ud-
gangspunkt og indhold herfra.

De kom jo her sammen med Herren
Jesus for at fejre og takke for udfrielsen
af treldommen i Agypten. Han tog bro-
det, fremsagde takkebonnen. Sddan ogsa
med kalken. Taksigelsen for livet og frel-
sen — alle Guds underfulde velgerninger.
Denne taksigelse gor de nu og fortsatter
de, idet de her har faet end mere anled-
ning og grund til eukaristi; med hjerter-
ne opad, fordi det er veerdigt og ret, tak-
ker de fordi Sennen blev kod ved Hellig-
anden af Jomfru Maria, fordi Han gik ind
i lidelsen, den nat da Han her tog brodet
og kalken, fordi Han opstod fra de dode,
fordi Han er vendt tilbage, hvorfra Han
kom. Og idet de nu fremberer brodet og
kalken beder de, at Faderen vil sende sin
And til »os og disse gaver», at Han vil 20-
re dem til »Vor Herres Jesu Kristi legme
og blod». Hans underfulde fodsel, hans
dybe lidelse, hans sejrrige opstandelse af
dode, hans herlige himmelfart — pinse!
Hans underfulde nervaer. Med denne lil-
le hdndfuld mennesker er det ogsa givet
os at holde fast ved, at blive ved med
TAKSIGELSE.

Med Maria midt blandt apostlene er
det ogsa givet os at leere og at holde fast
ved Angelus (englebonnen):

Herrens engel bragte Maria det glade
budskab.

E Og hun undfanged ved den Helligind.
¥ Hil dig, Maria, fuld af nade, Herren
er med dig. Velsignet er du blandt
kvinder og velsignet er dit livs frugt,

N Jesus.
K Hellige Maria, Guds Moder, bed for

os syndere nu og i vor dodstime.
Se, jeg er Herrens tjenerinde.
Mig ske efter dit ord.
Hil dig, Maria, fuld af nade. Herren
er med dig. Velsignet er du blandt
kvinder og velsignet er dit livs frugt,
Jesus.
Hellige Maria, Guds Moder, bed for
os syndere nu og i vor dedstime.
Og Ordet blev kod.
Og tog bolig iblandt os.
Hil dig, Maria, fuld af nade. Herren
er med dig. Velsignet er du blandt
kvinder og velsignet er dit livs frugt,
Jesus.
Hellige Maria, Guds Moder, bed for
os syndere nu og i vor dedstime.
Bed for os, hellige Guds Moder!
At vi ma blive verdige til Kristi for- -
jeettelser.

AP X

W I

X I F

Lad os bede:
Herre, opfyld vore hjerter med din
nade, at vi, som pé englens budskab
har erkendt Kristi, din Sens menne-
skevordelse, gennem hans lidelse og

kors ma fores til opstandelsens
herlighed, ved samme vor Herre Jesus
Kristus, din Sen, som med dig lever
og regerer i Helligdinds enhed, Gud
fra evighed til evighed.
B Amen.
I forbindelse med denne bon, som bedes
morgen, middag og aften, kan kun een
ting undre, at den ikke bedes med den
storste selvfolge af alle kristne. Vi beho-
ver blot at holde os pinseikonen for oje
og erkende vor egen placering inden for
dens rammer. Vi vil slet ikke kunne lade
veere med at bede med. Det er Guds fa-
milies sammenhang, som bestemmer
bonnerne — fallesskabet i stadig ben.
Det faellesskab, som ogsa vi gennem den
hellige d4b drages med ind i og som vi
med glede genkender og altid er deltage-
re i. At veere »i Kristus» er at have Maria
til Moder og at vaere under den samme
omsorg, som hun havde for sin sen her
pa jorden. Hvilken glaede!

Nar vi ser os selv inden for rammerne
af pinseikonen, opdager vi, at vi befinder

77



os omgivet af bon, i en atmosfare af
bon. Det er derfor ogsa herfra vi fores
ind i samtalen med Herren, den personli-
ge samtale og bon.

Utallige er de brodre og sestre, som
her giver vejledning og opmuntring.
Tank f.eks. pa Don Camillo og hans
samtaler med den korsfaestede om alle
dagens og tidens sma og store sporgsmal.
Eller tzenk pa C. B. Hansen, der i forlaeg-
get til »Min Kirkebog» siger om ben:
»Hvis man tror pa Gud og regner med
ham, vil det veere meerkeligt og menings-
lpst, om man ikke har noget at tale med
ham om. Mange mennesker ynker sig
selv over, at Gud er blevet borte for dem.
De skulle vist have talt noget mere med
ham. Forsommer man at henvende sig til
Gud, bliver han efterhdnden uvirkelig el-
ler fremmed for en. Beder og takker man
ikke, glider Gud ud af ens betragtning,
og man ender med at tilskrive sig selv go-
derne, heldet og redningen, og man tager
selv @ren derfor. Gud ved i forvejen,
hvad vi treenger til og onsker, men gider
vi ikke tale med ham om det, er det ikke
si gavnligt for os, om vi far det, som det
vil veere, nar vi ved at bede om det gor os
klart, at vi far det af hans hand. Har De
talt med Gud om noget idag? Hvis ikke,
mon dagen si ikke havde formet sig an-
derledes, om De havde gjort det. Der er

noget, der hedder Tycho Brahes dage —
dage, hvor man griber forholdet til andre
forkert an, til tingene ligeledes, og lige-
frem opsoger alle tilgaengelige »spinatbe-
de» for at traede i dem. Mon det er dage,
hvor man har givet sig tid til at tale med
Gud?»

Andre meget ®ldre soskende undervi-
ser os i samtalen og den vedvarende bon
gennem »Jesus-bonneny: Herre Jesus Kri-
stus Guds Sen, forbarm dig over mig syn-
der! (lad mig her blot henvise til en lille
fin bog om den beon: Wilfrid Stinissen,
Jesusbonnen. Den kan bestilles ved hen-
vendelse til Grethe Livbjerg, Kollegievej
4, 2920 Charlottenlund).

Det er i kirkens falleskab vi lerer at
bede. Her gives og leegges bonnerne os i
munden. Her lerer vi at formulere vore
egne bonner, sidan som de kan det, der
er med hvor tingene foregéar! I nadversa-
len — i messen. Det er ved at nevne og
gentage omhyggeligt, keerligt, alle Her-
rens velgerninger og ved at se os selv og
vor egen sammenheang i lyset deraf, at vi
leerer bonnen i Jesu navn — og at holde
fast ved den.

Are vaere Faderen og Sonnen og Hel-
liganden ...

Hans Christian Christensen

78

»OG DE HOLDT FAST VED
— BRODETS BRYDELSE»

FKF’s Landskonvent 12.-14. Maj 1983

‘ 7 OR Bibeltext (Apost. Gern. 11,42)
er en Del af den zldste, korte
Skildring af den forste Kristen-

menigheds Liv og forteller, at Kirken fra

sin forste Dag har levet af fire centrale

Ting, heriblandt af den saakaldte Brodets

Brydelse. Hvad betyder da dette Udtryk?

Det leder af sig selv vor Tanke tilbage
til Skeertorsdag Aften, da Jesus indstifte-
de den hellige Nadver: Da »tog han Bro-
det, frembar Takkebennen, brad det og
sagde: Dette er mit Legeme, som gives
hen for Eder» (1. Kor. XI,24). Dette Jesu
sidste Maaltid med Disciplene rummer

Brodets Brydelse, fordi det er det jodiske

Paaskemaaltid, og fordi han ifl. dettes

Ritual som Husfaderen skal bryde Bro-

det — det Brod, om hvilket en af Jesu

Samtidige, Pauli Leerer Rabbi Gamaliel

siger: At Brodet spises under Paaskemaal-

tidet, »fordi vore Faedre blev udfriede af

Agypteny. Dette stemmer med Jesu egne

Ord over Brodet. Thi Israels Udfrielse fra

Treeldommens Land er jo en Forud-Ske-

en af det, som imorgen, Langfredag skal

ske ved Jesus: At han ved sin Offerded
paa Korset vil udfri hele Menneskeslaeg-
ten fra Syndens og Fortabelsens Trel-
dom. Derfor siger han her over Brodet:

»Dette er mit Legeme, som gives hen for

Eder». Han omtolker ikke Paaskemaalti-

det eller Brodet i det, men afdeekker dets

dybeste og egentlige Mening — den Me-
ning, som det profetisk altid har haft —
og siger ligeud med rene Ord, hvad dette
brudte Brod er: At det er ham selv i hans

Offerded til Verdens Frelse — det er det

Offer, som hans Kirke i al Fremtid skal

fejre i den hellige Nadver og frembere

for Faderen som det hellige Messeoffer.

At den =ldste Menighed her straks ef-
ter Pinse holdt fast ved Brodets Brydelse,
betyder altsaa, at den vedvarende holdt

Nadver og fejrede Messen. Og at det har
veret saadan i hele Urkirken, viser ogsaa
andre Steder i Apostlenes Gerninger. F.
Ex. XX,7:»Paa den forste Dag i Ugen, da
vi var samlede for at bryde Brodet, sam-
talede Paulus med dem ...». Her ser vi, at
Sondagen allerede i 50-Aarene er bleven
Nadverdagen, Messedagen. Og gaar vi
smaa andre 50 Aar frem til Skriftet »Di-
dache» kort for Aar 100, lyder her gen-
tagne Gange Udtrykket »det brudte
Brod» og vel at meerke som Betegnelse
for Nadveren. Desuden staar her Ordet
»Offery» sammen med Ordene om Brodet
paa en saadan Maade, at her tydeligt er
Tale om Messen med det hellige Messeof-
fer.

Her er for ovrigt en Setning af sarlig
Vigtighed. »Didache» siger: At har nogen
et Udestaaende med sin Neaeste, maa han
ikke deltage i Brodsbrydelsen uden forst
at have udsonet sig med ham, »for at
Eders Offer ikke skal besmittes». Dette
er jo nasten ordret Jesu egne Ord fra
Bjergpraedikenen: At bringer Du Din Ga-
ve til Alteret og kommer dér i Hu, at Din
Broder har noget imod Dig, da gaa forst
hen og udson Dig med ham og kom saa
med Din Gave (Math. V,23f). Vel bru-
ger »Didache» den graeske Glose thysia,
medens Jesus siger daaron og anvender
Verbet prosférein (= frembaere). Men
begge Gloser betyder »Offer». Og Forbin-
delsen prosférein to daaron (= frembaere
Offeret) er et udpraeget kultisk, gudstje-
nesteligt Udtryk, der forudsatter et Al-
ters Tilstedeveerelse (»Naar Du bringer
Din Gave til Alteret ...»). Jesus-Ordets
Anvendelse i »Didache» viser saaledes, at
dette Skrift tolker hans Ord i Bjergprea-
dikenen som handlende om Nadveren;
og at Jesus selv kalder denne en Offer-
handling — Ordet er jo da ogsaa ifl.

79




Bjergpradikenens forste Vers talt til
Disciplene; d.v.s. til Apostlene, der i for-
ste Omgang efter Pinse skal lede Kirken
og forestaa Messens Fejring ved at frem-
baere Messeofferet.

Men vi maa have endnu lidt Grask.
Thi vor Text siger, at »de holdt fast ved
Brodets Brydelse». Her bruges i Grund-
texten Verbet proskarteréaa. Forstavel-
sen her — pros — betyder »hos, ved, i» 0.
lign., men ogsaa »til Fordel for». Og Re-
sten af Ordet har Betydningen »vaere
steerk eller standhaftig, holde ud, rette
Qjnene paa». Graver vi saadan ned i Or-
dets Bestanddele, fornemmer vi dets
sterke, dynamiske, personligt engageren-
de Indhold og ser, at vor danske Bibels
Oversaettelse her — »holdt fast ved» —er
for tam og ikke afdekker Fylden i det
greeske Ords Betydning. »Holdt fast ved»
— det kan f.Ex. vaere dette: At jeg holdt
fast ved min gamle Tandberste, indtil
kun Skaftet var tilbage, fordi jeg ikke
gad kobe en ny; ja, i Virkeligheden, fordi
jeg ikke stod i noget personligt Forhold
til den; den optog mig kun, naar jeg
brugte den, og hang ellers som en dod
Storrelse paa sit Sem.

Anderledes med Verbet i vor Text.
Vor Bibels Oversattelse her er ikke
sprogligt forkert. Den afdakker blot ik-
ke Ordets Fylde af det personligt binden-
de, det hjerteligt hengivne. Og Ordet er
ogsaa vanskeligt at indfange i een dansk
Glose. Det ber sikkert opleses i flere
Gloser, der tilsammen gengiver dets steer-
ke Indholdsfylde. Dette har Pastor Peter
Schindler gjort i sin Oversattelse af Det
nye Testamente. Han gengiver hele Ver-
set saadan: »De beskeeftigede sig energisk
og vedholdende med Apostlenes Leare,
holdt sammen i Trosfellesskabet og tog
Del i Brodets Brydelse og i de rituelle
Bonner». Her er det greeske Verbum net-
op parafraseret ud i tre danske Verber og
to Adjectiver, saa at Grundbetydningen
kommer sterkt til Orde for hele Versets
Vedkommende. Men skal vi give en Over-
settelse alene for Bredsbrydelsens, for
Nadverfejringens Vedkommende, maa vi

80

ikke glemme hele den Atmosfere af jub-
lende Glede, som praegede den urkristne
Messe, og som tydeligt maerkes f.Ex. i
»Didache». Og da kan folgende Overseat-
telse nok komme paa Tale: At de med
hjertelig Hengivelse bred Bredet og med
stor Glede frembar Nadverofferet. Thi
det var ifl. Bibeltexterne og Skildringen
i yDidache» jo netop det, de gjorde. Ogi
Vendinger som de anforte maa derfor
det parafraseres, at de »holdt fast ved
Brodets Brydelse».

Men naar denne Text nu lyder blandt
os iaften, er Hensigten hermed jo den, at
som disse forste Kristne gjorde, saadan
skal ogsaa vi gore. Ogsaa vi skal udfra
den nu naaede Tydning af Textens Led
»holde fast ved Brodets Brydelse». Hvor-
dan skal vi gore det?

Lad os forst slaa fast, at her maa en
helt ny og anden Nadverforstaaelse ska-
bes i vor Kirke. En ny Nadvertheologi
maa til. Vi maa igennem en tilbundsgaa-
ende og folkekirkeligt set omvaltende
Nyorientering m.H.t., hvad Alterets Sa-
kramente er i hele dets Fylde. Vi kan si-
ge det saadan: At vi skal ikke mere »gaa
til Alters», som den almene Talemaade
lyder. Vi skal ikke leengere kun gaa frem
til Alteret og — efter at Preesten har bedt
et Par korte Bonner og sagt lidt mere —
deltage i et hastigt udfert Maaltid, der
paastaaes at veere det synlige Pant paa
Guds Syndsforladelses usynlige Ord —
som om det Ord behover noget Pant og
ikke staar fast nok i sig selv. Og vi skal
ikke finde os i, at Flertallet af Praesterne
udferer Nadverhandlingen, som om den
kun var et Maaltid — at de udelader Sa-
kramentets forste og vigtigste Del, nem-
lig Nadverofferet, og ikke forud for Of-
fermaaltidet udferer selve Offerhandlin-
gen.

Den, der med Opmarksomhed har op-
levet den oldkirkelige Nadver, som den
idag udfores i den katholske Kirke baade
i Osterland og i Vesterland, har tydeligt
set, at Kirkens hellige Nadver er een stor
Offerhandling, een stor Fremberelse til
Gud af et helligt Offer, hvortil knytter

sig et Offermaaltid. Det er nemlig i Kir-
ken, som det var i Jerusalems Tempel, og
som det baade var og endnu er i de gamle
hedenske Religioner: At Religion er Of-
ring; til Gudsdyrkelse horer et Alter, paa
hvilket fremberes Gaver af forskellig Art
— Ting, Planter, Dyr, ja, Mennesker —
som ved at blive drabt ofres til Gud.
Dette er en fellesmenneskelig Selvfolge,
som kendes overalt paa Jorden og gen-
nem alle Tider — undtagen altsaa i den
danske Folkekirke. Og naar dette saadan
er bleven erkendt af alle Mennesker, maa
det veere en Del af det Gudsbillede, som
Mennesket er skabt i ogsaa efter Synde-
faldet. Det er en Erkendelse af Grund-
sandheden om Menneskets Forhold til
Gud og om dets Plads i Tilveerelsen — en
Erkendelse, som ogsaa det syndefaldne
Menneske ejer. Og denne Erkendelse —
at Religion er Ofring til Gud — siger den
sande Religion, Kristendommen ikke Nej
til. Ogsaa Kirken hviler paa denne Erken-
delse og faar gennem den sin Gudsdyr-
kelses Indhold: At ogsaa Kirkens Guds-
tjeneste 1 dens Hojdepunkt, den hellige
Nadver er et Offer — nemlig Kesu Kristi
Golgataoffer lagt i hans Gudsfolks Haen-
der og ved ham frembaaret af Gudsfolket
for Faderen i Himmelen.

Det er herhen, den nodvendige Ny-
tenkning om Nadveren maa fore os: At
Nadveren ikke kun er Maaltid, men ogsaa
og frem for alt er Offer. I sit lille Skrift
sFormula Missaey 1523 — en Anvisning
for, hvordan Messe og Altergang skal hol-
des i Kirken i Wittenberg — gennemgaar
Luther den katholske Messes Liturgi Led
for Led og flere Steder med voldsom Kri-
tik. Da han naar ti! selve Nadverliturgien
— den saakaldte Canon Missae, d.v.s.
Messens uforanderlige Del — skriver han:
Her taler jeg om »den forpjuskede og af-
skyelige Canon, der bestaar af mangen
Sump og Mudderpoly. Og han fortsaetter:
At gennem denne Del af Liturgien —
denne »Vederstyggelighed», som han saa
ssmukty udtrykker sig — »klinger og stin-
ker nesten alt af Offer». Og midt i denne
Offer-Mudderpol er »Livets og Frelsens

Ord» — nemlig Indstiftelsesordene fra
Skeertorsdag Aften — anbragt, ligesom i
gamle Dage Filisterne erobrede Det Al-
lerhelligste, Pagtens Ark fra Israelitterne
og satte den ind i deres Tempel foran Af-
guden Dagons Billede (1. Samuelsbog
IV-V). Derfor vil Luther nu saa at sige
befrie Herrens Ark fra Fangenskabet i de
nye Filisteres = den katholske Kirkes nye
Afgudstempel i Messens Canon. Han vil
udrense alt, der klinger af Offer, og —
som han siger med enhver revolutionar
Reformators Naivitet — vende tilbage til
»den oprindelige Renhed» og Enkelhed —
som om den kristne Nadverliturgi nogen-
sinde har veret enkel og kortfattet.

Og saadan blev det saa indtil denne
Dag i den Del af Kirken, der fulgte i Lu-
thers Spor. Han lemleestede den bibelske
og oldkirkelige Nadver og gjorde ikke
efter vor Text — han holdt ikke fast ved
Brodets Brydelse. Thi dette Udtryk bety-
der jo ikke, at Jesus Skeertorsdag Aften
kneekkede Brodet i Stykker, for at der
kunde blive nok til alle, som var med til
Bords. Og Urkirkens Brodsbrydelse skete
ej heller, for at enhver tilstedevaerende
kunde faa sin Bid. Nej, det brudte Brod i
Jesu Haand er Nadveren som Offer. Bro-
det er ham selv — han, der jo sagde: »Jeg
er Livets Brod ... jeg er det Brod, som er
kommet ned fra Himmelen» (Johs. VI).
Og dets Brydelse er hans Ofring af sig
selv, af sit eget Liv paa Korset til Ver-
dens Frelse. Brodet er Hvedekornet, som
er til Fode, til Liv. Det brudte Brod er
Hvedekornet, idet det leegges i Jorden og
deor, idet det ofres. Thi ofres og d¢ maa
det, for at det kan »bezere megen Frugt»
og blive til Liv for mange (Johs. XII).
Hvedekornet er Jesus — dets Nedbrydel-
se i Jorden er hans Offerded. Brodet i
Nadveren er Jesus — dets Brydelse er
hans Hengivelse i Doden, hans Offer af
sig selv. Den hellige Nadver med Brodets
Brydelse er derfor hans Offer, som altid
er til Stede i hans Kirke, fordi han har
skaenket det til sit Folk som en Arv, der
ikke skal mistes, som en Kapital, der al-
drig kan bruges op.

81




At fejre Alterets Sakramente er at hol-
de den Offerfest, som samler Guds Folk i
Offerhandlingen og i Offermaaltidet. At
holde fast ved Brodets Brydelse er at sige
Nej til Luthers citerede Spottetale og ar-
bejde paa, at den hellige Nadver i vor
danske Kirke atter maa blive forstaaet og
fejret og oplevet i hele dens bibelske og
oldkirkelige Fylde. Naaer vi saa vidt, vil
vi ogsaa i vor Kirke genopleve den Glade
og Jubel, den zgte Feststemning, som
praeger alle de gamle Nadverliturgier,
men som der saa ofte ikke spores noget
til i en folkekirkelig Altergang.

Den rette Fejring af Brodets Brydelse
er nemlig en Bryllupsfest. Allerede her
passer de Ord i Aabenbaringsbogen: »Lad
os gleede og fryde os og give ham Zren!
Thi Lammets Bryllupsdag er kommen,
og hans Brud har gjort sig rede ... Salige
er de, som er budne til Lammets Bryl-
lupsmaaltid» (XIX,7,9). Nadveren med
Brodsbrydelsen peger jo fremad mod den
store Dag, da ved Jesu Offer hele Verden
er hentet hjem til Gud, hentet hjem til
den Lykke at finde sin Identitet i Gen-
foreningen med Gud. Derfor er Nadveren
selv allerede et Bryllup, en Elskovshand-
ling med den deri skeende Forening af
Brudgommen Jesus og Bruden, hans Kir-
ke. Det ved vore gamle Salmer: »Jesus,
din dybe Forening at smage / leenges og
trenges mit Hjerte og Sind. / Riv mig fra
alt, hvad mig holder tilbage, / drag mig i
dig, min Begyndelse, ind». Og: »Saadan
lzenges jeg med Smerte, / sode Jesus, ef-
ter dig. / Lad dig finde i mit Hjerte /
overgiv dig dog til mig». Det ved de gam-
le Theologer — f.Ex. Sanct Bernhard: »I
skal ikke undre Eder over, at baade for-
terer Kristus os, og han forteres af os,
hvorved vi forenes tettere med ham ...
Thi hvis jeg forterer, men ikke selv for-
teres, da sees han at veere i mig, men jeg
er ikke i ham». Og Lutheraneren Johann
Gerhardt: »Kristus indstiftede dette Sa-
kramente, fordi han .attraaer paa det al-
lerteetteste at forene sig med os og os
med sigy.

Og det vidste de gamle hedenske Reli-

82

gioner, om end de ikke kendte Kristus og
derfor havde deres egne Forestillinger.
De fejrede »det hellige Bryllupy med Gu-
dens og Gudindens, Himmelens og Jor-
dens Forening i den kultiske, kosmiske
Elskov. De vidste, at som Religion er Of-
fer, er den netop Offer til Elskov, til
Menneskelivets Forening med Guds Liv.
I Offerhandlingen og Offermaaltidet op-
levede vore hedenske Forfaedre den gen-
sidige Forening mellem Menneske og
Gud; den Forening, at Mennesket fortae-
rer Gud, tager ham ind i sig, og at samti-
digt Gud forterer Mennesket, saa at det
gaar ind i ham.

Det er denne Forening, der under en
anden Form og paa et andet Plan sker i
Agteskabet mellem Mand og Kvinde, i
Konnenes Elskovscommunion. Og Kir-
ken, der i sin hellige Bibel har optaget
Elskovskvadet »Kong Salomos Hejsangy,
betenker sig ikke paa at satte denne
xgteskabelige Communion i den tatte-
ste Forbindelse med Kristi og Kirkens
Communion. Ja, Kirken ser Mands og
Kvindes Forening i Agteskabet som et
Afbillede af Kristi Forening med sit
Folk, saa at Agteskabets communio car-
nalis bliver en Forlengelse af Nadverens
communio eucharistica. 1 begge Tilfzlde
det samme: Den gensidige Forening; beg-
ge Parters Forteering af hinanden og Gaa-
en ind i hinanden. At holde fast ved Bro-
dets Brydelse er ogsaa at fejre Nadveren
som saadan en Bryllupsfest og derfor fej-
re hele Messen med al den liturgiske
Bryllupspragt, som ingen drommer om at
spare paa, naar Sofus og Sofie, der i aare-
vis har levet papirlest sammen, omsider
bekvemmer sig til at blive gift. Det brud-
te Brod er Jesus Kristus selv i sit Offer,
der vil tage os ind i sig og forventer ogsaa
at blive taget ind i os. Skulde ikke det
Favntag, den Elskov omgives af den ho-
jest tenkelige Gleede og den storst muli-
ge Skonhed skabt af de adleste Stoffer
og af den rette, meningsfyldte Liturgi!
Som det hedder i en Middelaldertext:
»Intet er saa kraftigt til at drage Menne-
skets Hu til Guds Elskov som Guds Dod,

fordi med den viste han os, hvor hojt han
elsker os. Elsker vi ej ham des hellere
(altsaa ogsaa liturgisk), da gor vi ham me-
gen Urety.

Det er bleven sagt som en haanlig Kri-
tik mod Sakramentet, at vi Kristne er for
Kannibaler at regne og udever kel Kan-
nibalisme, naar vi holder fast ved Brodets
Brydelse. Nu ansees Kannibalisme jo for
noget meget primitivt og lavtstaaende.
Og Kannibaler menes at vare nogle
skraekkeligt forvildede og uciviliserede
Hedninge, naar de sidder i en fjern Ur-
skovsafkrog og gnasker deres drabte
Fjende eller deres dode Bedstefader i sig.
Men dette er en helt forkert Opfattelse
fremsat af blaserte, hovmodige Europaee-
re, der ikke holder fast ved Brodets Bry-
delse. Thi bag Kannibalismen ligger den
Tanke, at man ved at fortere, spise den
Dode indoptager hans Livskraft og hans
Sjeel i sig. Hans Dod er ikke et Tab, no-
get negativt. Hans Livs Offer er ikke sket
forgaeves. Men gennem Fortaeringen,
Maaltidet gaar hans Liv ind i de Efterle-
vende og leves videre gennem dem. Ved
den menneskezdende Handling sker den
Forening, den Communion, som betinger
Familiens eller Stammens fortsatte Exi-
stens.

Lad dette nu vere saa meget, det vil,
et Udtryk for saakaldt primitiv Religion
og for en sterkt fysisk, materiepraeget

Gudsdyrkelse! Vi maa dog fastholde, at
holder vi fast ved Brodets Brydelse, ved
Alterets Sakramente, da er ogsaa vi Krist-
ne Kannibaler, og ogsaa vor Gudsdyrkel-
ses Hojdepunkt i den hellige Nadver er
Kannibalisme. Thi vor Herre Jesus siger
selv: »Hvis | ikke @der Menneskesonnens
Kod og drikker hans Blcd, har I ikke Liv
i Eder. Den, som @der mit Kod og drik-
ker mit Blod, har evigt Liv (nemlig mit
Liv) ... Thi mit Kod er sand mand, og
mit Blod er sand Drikke. Den, som &der
mit Kod og drikker mit Blod, han bliver
i mig, og jeg bliver i ham ... Den, der
®der mig, skal leve i kraft af migy (Johs.
VI,53ff). Hvis ikke dette er Menneske-
®deri; og hvis ikke denne den sande
Kannibalisme, som al urgammel, hedensk
Kannibalisme var Forudanelsen om, er
Kernen i Brodets Brydelse — da lad ro-
ligt denne fare! Hvis denne fysiske Hand-
ling skal vige fra Kirkens Gudsdyrkelse;
og hvis vi ikke mere frembaerer helt fy-
sisk vor Frelsers Offer i Messen — da er
Ordet aldrig bleven Kod (Johs. I); da er
Gud aldrig bleven Menneske, Guden al-
drig bleven Fysik, Stof og Skaberen al-
drig bleven Skabning. Og da har vi som
Kirke, som Kristne, som FKF-Folk intet
at leve for — og intet at do og genopstaa
paa.

Urban Schroder

OM DODEN OG VORES BEGRZANSETHED

ED dette sa alvorlige emne kan
man ikke andet end mindes og
henvise til pastor Riishedes fine

kronik derom i Kristeligt Dagblad den
10.3.84. Den begyndte med vore troste-
rige dabs- og begravelsesritual: »Lovet
vaere Gud, vor Herres Jesu Kristi Fader,
som i sin store barmhjertighed har gen-
fodt os til et levende hab ved Jesu Kristi

opstandelse fra de dode». Her er Peter i
sit 1. brev s helt i samklang med Paulus,
ndr han i 1. Korinterbrev taler om, at
hvis Jesus ikke er opstanden fra de dede,
da er vi de mest elendige af alle elendige!
Og vore pradiken »tanty, illusion!

En samklang er ogsé i Augustinus’ ord
i den lille seetning, han engang sagde til
venner (alle vidste, at dedens adskillelse

83



forestod): »I, der har elsket mig s& hojt,
se ikke pé det liv, jeg nu har fuldendt, se
pa det, jeg nu begynder».

Dette er altsammen sé styrkende, at vi
let kunne ga hen og g over gevind! d.v.s.
gore os faste forestillinger om det hinsi-
des, faste forestillinger, som det slet ikke
tilkommer os at have; det er vores smer-
tefulde dodelige skabne: pa trods af op-
standelsesvished at leve i det aldeles uvis-
se! Et lille digt siger noget om det, nér to
hinanden meget nere pludselig ikke me-
re synligt har hinanden, det er en moders
digt 8 dr efter, at en tolvarig seerlig bega-
vet og serlig gudhengiven datter var ble-
vet kort over og dode — bevidstles — en
time derefter:

»Nu graedes der i Himlen / og her pa
denne jord, / for to, der elsker sammen /
gor kun sa vage spor./

I evighedens sandmark / forviskes let i
vind / al glod og sjeletyngde: / fodspor
af vore sind./

Se, HERRE, vind forvisker / for evig-
heden vort! / sig os, at vind og sandhav /
har ogsé Din hind gjort. //»

M.h.t. at det ikke tilkommer os at go-
re os faste forestillinger om det hinsides,
er det ogsd altid godt at huske pé den lil-
le munkehistorie: To munke, serlig gode
venner, havde talt meget om, ja, ar igen-
nem fordybet sig, hvordan det mon var
derovre i det hinsides. Sluttelig lovede de
hinanden: den, der dor forst ma bede om
lov til at kunne fortzlle, hvordan der er
»derovre». Gud tillod, at onsket opfyld-
tes, og den, der var giet bort, viste sig i
dremme for sin ven. Men han sagde bare
ordene: »totaliter aliter».

Hvor skal vi sa fly hen, nar deden gri-
ber hardest ind i vort liv? teoretisk ved vi
det altsammen som kristne. Men selv de
store oplevelser (der er virkelige nok) af,
at opstandelsesverdenens kraefler kan
stromme ind i vores liv og styrke os, sé vi
nu og da havde ubegribeligt mange kreef-
ter, ogsd oplevelser. af Kristi nasten
handgribelige nerver i vores liv, hvor
Han nyskaber os og alt vores, — alle sa-
danne store ojeblikke, der jo ogsd bar ba-

84

de en Peter, en Paulus og en Augustins
udtalelser, alle disse virkelighedsoplevel-
ser kan blegne og ligesom forsvinde ud af
vores liv, nar vi lammes af sorgen og af
adskillelsens smerter. Da bliver de ord,
der formér at treste og at baere os, yderst
beskedne, bare méaske et lille vers, som
det tyske (forfatter?):

»Was du verlorst, hat ER gefunden, /
du findst bei IHM, was du geliebt, / und
ewig bleibt mit dir verbunden, / was SEI-
NE Hand dir wiedergibt».

Endnu en hjelp mé ikke forblive uud-
talt her: nerveret, samvaeret med den,
der toges fra os ved at udsige velsignel-
sens ord: »Herren velsigne os og bevare
os, Herren lade sit ansigt lyse over os og
vaere os nadig, Herren lofte-sit 4syn pé os
og give os fred!»

I adskillelsens smerte gelder det nok,
som s& mange op igennem tiderne har be-
vidnet, tavst og ordlest at holde ud. At
vare stille og dben i denne Guds hjemse-
gelse, dben, ikke over for verden og de
mange egne tanker, men stille og dben
overfor GUD.

Men huskes skal ogséd de meget gamle
rad og erfaringer om, at vi ikke ma be-
lemre de bortgangne med altfor hed jor-
disk lengsel! Selv vore gamle middelal-
derlige folkeviser veed derom (»Age og
Else»). Det er, som om disse vore bort-
gangne, os sa inderligt kaere, behover de-
res bevaegelsesfrihed, deres uafhengighed
af os. Maske is@r i den forste fase af ad-
skillelsen. Og vi, der blev tilbage i livet,
har jo ogsé nu ligesom dobbelt nok at go-
re med at udleve vort eget og dertil det,
den anden ikke ndede — savidt sddan
rolleudskiftning ind i de levendes raekker
er mulig. Det er nok beskedent, hvad vi
her kan overtage af hinandens. Og det
kan jo ogsd vaere, at GUD selv satte
punktum for den bortgangnes liv.

Dette var mere eller mindre om adskil-
lelsen fra dem, adskillelsen ved deden,
fra dem, vi horte og hgrer sammen med.

Ja, for de er der jo stadig. Det kan
endog gives os, at samhorigheden udover
graven momentvis opleves som en née-

sten naturlig virkelighed, si at dette, at
doden tager en af vore narmeste bort,
bliver vor sterkeste berering og erfaring
med den.

For enhver af os, der kom over den
»bibelske alder» for et menneskeliv, ja, da
ogsa for alle jer andre, kan det veere tro-
sterigt og godt at se pd og meditere over
nedenstadende gamle palindrom:

Sator opera tenet (Seedemanden — Gud Skabe-
ren — opretholder sine veerker).

Til min 80-arige fodselsdag fik jeg af en
kreds af unge venner bogen »Aftenstjer-
nen» af Dea Trier Morch. Jeg laeste den
og fik indblik i, Avor sveert det er — bade
i livet og overfor doden — nar man er for
stolt til at modtage kristen hjelp.

Ja, maske er man sddan indrettet, eller
livet har formet én siddan, at man ikke
kan finde tilgang. Nok er vort folk alt i
alt afkristnet i alle dets forhold og vaner,
men sondagsklokkerne ringer dog stadig,
og Kirken i dens forskellige former byder
sd hjerteligst indenfor. Ja, det var tung
leesning.

Men den lader vel ogsa tak stige op ud
af det dybe, for at det gaves én at klamre
sig til GUD i KRISTUS. Og at livshjzlp
og livsglaede er si let at finde; i »bare»
bon og lesning og lovsang, lovsang i egen
stue som i kirken derhenne pa hjernet.

Dog ma den tunge lekture ikke glemmes.
Det var jo ikke s& godt, hvis man som fa-
riseeeren, der stod dér ret ner alteret in-
de i helligdommen, slet ikke meerkede, at
der ogséd var en »anden slags menneskery,
der sogte GUD.

Slutte vil jeg med at prove pa at over-
sette ud af en for nylig udkommen bog
pad Herder-Verlag i Tyskland. I denne
vidunderlige lille bog, der hedder »Aus
ganzem Herzen hoffen, ein Lesebuch fiir
Christeny, star digte af nuverende pave
Johannes Paul den 2. Derudaf:

»... 1 denne veldige udstreekning, i
denne vidde, i denne verdens mest fuld-
komne dimension er DU,

og her der der en mening med mig, /
en mening med min falden ned i graven
og med min gennemgang igennem doden.

Og nedbrydelsen, der gor til stov, hvad
uigentageligt var atomers opbygning, alt
dette er en lille del af DIN Passah. / Jeg
vandrer altsd hen ad denne jords smalle
fodsti og tryllebindes af Dit asyn, som
denne verden tilhyller for mig. / Og dog
er Doden en erfaring om endegyldigt, om
noget, der har en ende og som indehol-
der tilintetgorelse. / I hab udriver jeg mit
jeg, — ud af tilintetgorelsen, jeg md ud-
rive det for at blive uden for tilintetgo-
relsen, oven over tilintetgorelsen. / Sddan
kemper jeg med mig selv / og keemper
sammen med de mange mennesker om
habet. / Habet i forgengelighedens spe;jl
gengiver os intet, / kun Din Passah, /
DIN gennemgang.

Nar jeg satter mit eget jeg ud over Do-
den og river det ud af tilintetgorelsen, s4
fordi det er indlemmet i Dig, indlemmet
i legemet, der udever sin magt pa alt
menneskeligt, og som vil tage mit jeg ud
af min ded for at opbygge det pa ny, — i
et andet omrids, — hvor min sj®l og mit
legeme herer helt sammen. / Og sjzlens
vaesen, der stottede sig til jorden, skal en-
degyldigt stotte sig til Ordet. //

At HERRENs genkomst og en dom-
mens dag ud af sin VIRKELIGHED be-
virker og pavirker enhver kristens indstil-
ling bade til livet her og til deden, ma

85



sluttelig heller ikke forblive unaevnt.

En sarlig oplevelse var der for alle os
mange deltagere pa den evangeliske kir-
kedag i Leipzig. Det var for den 13.8.
1961, altsd for muren skilte Ost- og
Vesttyskland.

Vi var overveldende mange menne-
sker sammen som bekendende kristne i
en udpreget kristendomsfjendtlig stat
(det var under Stalin). Af de opstillede
emner havde ét samlet aldeles uventet
mange deltagere, det var emnet benevnt
som: »Trosartikelens glemte s@tningy. Vi
blev i denne gruppe s& mange, at de ateis-
tiske myndigheder tilsidst matte stille os
deres fornemste og sterste hal til rddig-
hed til en aben diskussion, den var mulig

via hejttalere i den kilometerlange hal —
og hvilken diskussion! den gik hen og
blev til samtale! Og hvor vi legfolk var
dem, man ville tale med, ikke praesterne,
»disse sjelefunktionzrer!» Og hvad var
mon sd denne trosbekendelsens glemte
setning, som man sddan sluttede op om?
»Hvorfra Han skal komme at demme le-
vende og dede». Ud af det dybeste, og
nar vi har det tungt som kristne og er
helt eller halvt truet pa livet for den
kristne tros skyld, da angar dette udsagn
os mere, end vi under borgerlige, fredeli-
ge omstendigheder tenker muligt. Og
dette udsagn bliver til en forjettelse.

Margit Deckert

LAST

Salmer og kirkeviser til brug ved borne-
og familiegudstjenester. P. Haase & Sens

Forlag 1984. 200 sider. 69,- kr.
m

OMMISSIONEN Born og Kirke
K har udgivet denne sangbog. Det
er en kommission, nedsat af de
folkekirkelige borne- og ungdomsorgani-
sationer med biskop Henrik Christiansen
som biskoppernes reprasentant. Denne
sangbog skal naturligvis ikke anmeldes af
en gammel preest, og endnu mindre af en
teologisk professor, men den skal vise sin
eksistensberettigelse ved sin brug. Vi skal
blot nojes med at gleede os over, at man
tager sporgsmalet om bern og kirke op,
for vi ma vist i eerlighed sige, at vor guds-
tjeneste ikke er bernevenlig. Selv for os
voksne kan den virke stiv og kedelig!

Den kalder sig Kirkeviser og forklarer
ordet sadan:»Det er hentet fra Sverige og
betegner en ny type sange, som ikke er
kirkesalmer i traditionel forstand, men

86

heller ikke é&ndelige sange. Kirkeviser
skildrer Guds handlen i nutiden, ofte ud
fra en gendigtning af de bibelske fortal-
linger.

Det betyder, at denne sangbog er me-
get svensk-preeget. Det havde veret
godt, om man ogsd havde set hen til Noz-
ge. Kirkedepartementet udgav i 1981 et
vidunderligt forslag til en ny norsk sal-
mebog. Holger Lissner, som er en hoved-
kraft for den nye sangbog, har anmeldt
det norske salmebogsforslag i Kristeligt
Dagblad den 18. juni 1983 og siger her
rigtigt: »Komitéen har sogt, som vel den
forste salmebogskomité, at tage hensyn
til, at born er fuldgyldige medlemmer af
menigheden, og at der mange steder hol-
des berne- og familiegudstjenester. Der
er derfor i forslaget medtaget en raekke
salmer, som serlig egner sig til bern, og
disse salmer er markeret i forslaget med
en stjerne. Ogsa her har vi danske noget
at leere af dette forslag. For nar en kirke

er sé glad for barnedaben, som vores kir-
ke er, sd ma det ogsa fa konsekvenser for
kirkens salmebogy.

Kirkeviser er vel kommet sd tidligt, at
den ikke har kunnet hoste erfaringer fra
Norge, men vi beder om, at kommissio-
nen ved en senere udgave lerer af Norge,
hvordan man kan finde salmer til born,
uden at de absolut skal vaere poppede og
ekstremt moderne.

Det er ikke det vigtigste at kritisere
sangbogens mangler, men at glaede sig
over det forsog, der her er gjort. Og med
den mangel pa bibelkundskab, som pre-
ger det danske folk, ma vi gleede os over
de bibelske gendigtninger. Som Grundt-
vig tog kampen op mod sin tids rationa-
lisme ved at skrive bibelske sange, sddan
ma vi ogsa i dag synge Bibelen ind i bor-

KALENDEREN

Sondag den 2. september i Abyhej Kirke
og sognegard. Hojkirkeligt stevne i Ar-
hus Stift. K1. 14.00 hojmesse ved Car-
sten Harder, preediken Tage Lunn. Kaffe.
Foredrag ved professor dr. jur. Robert
Bech om ben. Aftensang i kirken.

| |
16.-20. september: retreete for meend
hos Mariadetrene i Kollund.

]
29.-30. september afholder Kirkelig
Samling arssteevne i Vigerslev Kirke, Ko-
benhavn. Emnet for medet er: Hvordan
overlever kirken? Foredraget lordag af-
ten er henlagt til Bethesda, idet Borre
Knudsen skal holde foredrag her kl.
19.30.

| |
Lordag den 17. november, Fallesskabet
Kirkelig Fornyelse afholder kirkedag i
Betlehemskirken, Kobenhavn med fol-
gende program: K1. 14.00: Messe. Heref-
ter foredrag af pastor Geertz-Hansen om
»Kirkens Klokkeringning». KI. 17.00:
Vesper.

nene, men pa vor tids sprog. Og méaske
kan voksne ogsa traenge til at synge med.

Sangbogen falder i tre dele, forst 33
salmer om gudstjenesten, indledt med
lovsangsviser, sa et afsnit om kirkeéret,
hvor nr. 40 til 57 er »Jesus-forteellinger»,
og til sidst menneskelivet med underaf-
delinger, der er typisk for vor tid, og ma-
ske ogsa for vore beorn: Det onde, angst,
tvivl, tro og hab, fallesskabet, aften.
(Men hvor er morgensangene henne? Ho-
rer de bare hjemme under gudstjene-
sten?).

Prov den! Den er det vaerd. Og sa kan
der pd grund af erfaringerne komme en
ny bernesangbog og vel ogsd veere noget,
som en kommende salmebog kan bruge.

Tage Lunn

HAR DE BETALT
ABONNEMENT FOR 19847

Hvis ikke, kan De hjzlpe vor okonomi
ved at indbetale Deres restance sna-
rest.

Postgiro nr. 208 81 42
Feellesskabet Kirkelig Fornyelse
Kassereren

Carit Etlarsvej 5,1.

1814 Kobenhavn V.

(Abonnements- og kontingentsatser-
ne:se bagsiden!)

N

87



1702 HR PASTOR

K#YD CHRIGTENSEN

KIRKEGADE Q
3600 FREDERI

RESERVERET POSTVASENET

KSSUND

QOO OO OO0

RE-FORMATIO

udgives af
Feallesskabet KIRKELIG FORNYELSE

Ansvarshavende redaktor:

Sognepraest Knud Christensen,
Kirkegade 9, 3600 Frederikssund.
Telefon 02-3103 39.

Redaktionsudvalg:

Sognepreest Ole Skjerbek Madsen,
Kleinsgade 2, 1976 Kgbenhavn V.
Sognepreest Anders Studsgdrd,
Skovveenget 19, Skarrild, 6933 Kibzk.
Pastor Poul Ulsdal,

Kirkegade 88, 6700 Esbjerg.

Stud. theol. Peter Osterby -Jorgensen,
Tousvej 85, 2.tv., 8230 Abyhej.

Ekspedition:

Bladet koster 60 kr. arligt i abonnement, — for
studerende 40 kr. arligt. Belobet indbetales til
kassereren for Fellesskabet KIRKELIG FOR-
NYELSE, organist Axel Madsen,

Carit Etlarsvej 5, 1.tv., 1814 Kobenhavn V.
Telefon 01-22 67 67 — Postgiro 208 81 42.

Fellesskabet
KIRKELIG FORNYELSE

Formand:

Sognepreest Poul Exner,
Gymnasievej 4, 2620 Albertslund.
Telefon 02-622838.

Bestyrelse ipvrigt:

Sester Karen Bagge,

Horsholmsgade 22 D, 2.tv., 2200 Kobenhavn N.
Sognepreest Olav Fog,

Preestegirdsvej 11, Bldhej, 7330 Brande.
Sygeplejerske Anna Hansen,

Solvangsvej 26, 8400 Ebeltoft.

Organist Axel Madsen, kasserer,

Carit Etlarsvej 5, 1.tv., 1814 Kobenhavn V.

Medlemmer betaler 160 kr. arligt til feellesska-
bet. Dette belob omfatter ogsa abonnement pa
Re-formatio. Agtepar 190 kr. Studerende og
pensionister betaler 80 kr. for enkelt medlems-
skab. Pensionistegtepar 95 kr.

P

OO OO0

INDHOLDSFORTEGNELSE
NR. 4 — SEPTEMBER 1984 — 27. ARGANG

Erling Utnem: Menighetens ansvar for forkynnelsen . . ..................... 65
Olav Fog:Inkarnation . . . ... ... ... ... i 68
Hans Christian Christensen. De holdt fast ved bonnerne — en meditation. . . . .. . 74
Urban Schroder: »Og de holdt fast ved — brodets brydelse». . . . .............. 79
Margit Deckert: Om doden og vores begreensethed ... ..................... 83
Tage Lunn: Leest: Salmer og kirkeviser til brug ved berne- og
familiegudsStienester.  w v e ms somems sms cmpins 88T 08 EEE S0 E EM a T i e s 86
“Kalenderen ... ... 87

88

AS-Tryk, Skarrild 07-19 66 04



