-FORMATIO

MEDDELELSER OM KIRKELIG FORNYELSE

1/1980

FOR AT GORE DE HELLIGE BEREDTE
TIL DERES TJENESTEGERNING

ET kirkelige embede har altid vearet en
Dmaarkesag i den hejkirkelige bevagelse

og er det ogsd for Fazllesskabet Kirke-
lig Fornyelse. Denne interesse for embedet
har givet modstandere af bevagelsen anled-
ning til at nedgere vort anliggende som pre-
stelig selvoptagethed under henvisning til, at
hojkirkeligheden skulle vare en prastebeve-.
. gelse uden vesentlig stette fra et aktivt lag-
folk. Det har varet anfert, at bevagelsens
embedssyn var orienteret udfra en middelal-
derlig forstaelse af prazsten som den, der
forst og fremmest var ordineret til at fremba-
re messens offer. Kritikken har vel haft ret
sd langt, at prasterne virkeligt har domine-
ret bevagelsen, at man mest var optaget af
gudstjenestens udferelse, at man beskzftigede
sig mere med bispers og prasters tjeneste end
med de ovrige tjenester og funktioner i me-
nighedens og kirkens liv. Yderligere har be-
vaegelsens modstand mod kvindelige "praster"
bestemt dens image i befolkningen.

Derfor er det med bazvende hjerte, at jeg
som ny redakter af Re-formatio legger ud
med et nummer med focus pé& kirkens ledel-
sestjeneste. Men jeg tror, at det vil fremgé
af artiklerne, at det netop mere er ledelses-
tjenesten (en tjeneste blandt andre tjenester
i menigheden), der stdr i centrum, end et
middelalderligt embedssyn. I kommende numre
af Re-formatio er det da ogsd planen at be-
handle de 'vigtigere" tjenester, som endnu
mangler en egentlig udfoldelse og anerkendel-
se i dansk kirkeliv, f.eks. diakoners og dia-
konissers tjeneste og kristne ' fzllesskabers
plads i menighedens liv.

Nar der med dette nummer sattes focus




pa ledelsestjenesten, er det for at understrege denne tjenestes
formal: at gore alle troende beredte til at udfere hver sin
tjeneste med hver sin néadegave, sd at menigheden og kirken
virkelig kan bygges op til at vare og fremtrade som Kristi le-
geme (jfr. Ef.4 og beonnen efter intimationen i ordinationsritu-
alerne ifglge biskoppernes vejledning af 1949). Bispers og
prasters gerning som ledelsestjeneste i menighedens fzllesskab
forflygtiges nemlig i den folkekirkelige embedstenkning sadan
som den f.eks. kommer til udtryk i de forslag til revision af
de biskoppelige handlinger, som liturgikommissionen har ud-
sendt. Her cementeredes den tendens, der ger prasterne til
noget andet end menigheden - nemlig dem der taler til en lyt-
tende forsamling, dem der udferer ceremonier for folket. I den
hojkirkelige beveagelse meder man derimod et syn pa prast og
biskop, der svarer til, hvad de nug®ldende ordinationsritualer
bekender, nemlig at de varetager den ledelsestjeneste, som
Paulus i Efeserbrevet tilskriver apostle, profeter, evangeli-
ster, hyrder og lerere. Denne ledelsestjeneste er ikke over
folket, men i menigheden, idet prazsten er et medlem pa lege-
met. Denne tjeneste varetages af de mend, som er kaldede
dertil, fordi menigheden har genkendt ledelsens nadegave hos
dem. Hvor denne tjeneste respekteres kan alle andre tjenester
vokse frem respekterede for alt det, de er. Derfor ser man og-
sa i den hejkirkelige gudstjenestepraksis en helt anden veagt-
legning pa hele menighedens tjeneste end i de statsprotestan-
tiske ritualer og ritualforslag. Kirkebegnnen er i den hegjkirke-
lige gudstjeneste ikke prastens sag i forlengelse af pradike-
nen, men hele menighedens sag, f.eks. markeret ved bennerab
undervejs i forbennerne eller ved stille ben under hvert afsnit
af kirkebgnnen. Nadverens lovprisning udtales ikke af pre-
sten, ferend menigheden gennem indledningsdialogen har givet
sin akcept (P: Herren vare med eder. M: Og med din and. P:
Opleft eders hjerter. M: Vi lefter dem til Herren. P: Lad os
takke Herren, vor Gud. M: Det er verdigt og ret). Menigheden
bekender troen med én mund, synger den trefold hellige sang,
giver male til Fadervor. Gudstjenesten er menighedens, og der
er forskellige tjenester i gudstjenesten, bl.a. oplaserens (e-
pistlen) eller prastens som ordfgrer (fordi han ievrigt er le-
deren).

Hensigten med disse betragtninger og udvalget af artik-
lerne er at henlede opmarksomheden pda ledelsestjenesten og
dens plads blandt menighedens andre tjenester, fordi det er
af vital betydning for menighedens veakst, at vi forstar denne
ledelsestjenestes art. Det er ment som en opfordring til hele
den danske kirke om endnu engang i fallesskab og i et brede-
re forum end i liturgikommissionen at drefte hvilke funktioner,
der tilkommer ledelsestjenesten, ogsda spergsmal, som ikke
kommer til udtryk i artiklerne i dette nummer, men som fortje-
ner en overvejelse, f.eks. skal ledelsestjenesten differentieres
og varetages af et lederkollegium med tjenester der svarer til

2

dem der er navnt i Efeserbrevet?

*

Der skal pa dette sted lyde en varm tak til pastor Poul Uls-
dal, som gennem de sidste par ar har haft redaktionen af
bladet som sit ansvar. Det er en glade, at han fortsat er med
i redaktionsudvalget, sd at bladets l®@sere og redaktion fortsat
kan nyde godt af hans erfaring.

OLE SKJERBEK MADSEN

FORSEDET - VED EUCHARISTIEN
IFOLGE DEN ELDSTE TRADITION

I tidsskriftet WORSHIP, som udgives af Benediktinerne i Collegeville, Minnesota i
USA, kunne man i septembernummeret fra 1979 lese en artikel, som skal gengives her
i referat og uddrag, skrevet af professor Hervé-Marie Legrand ved Institut Catho-
lique og Institut Supérieur de Liturgie i Paris. Red.

udtryk ved Det andet Vatikankoncil: I den =zldste kirke

presiderede (havde forsadet) prasterne ved eucharistien
(nadveren), fordi de ogs& prasiderede (ledede) det kristne
fellesskab. Dette  udsagn underseges under fire overskrifter:
1) hvem prasiderede rent faktisk ved nadveren i kirken for
Nicza-synoden &r 325, og hvad var deres titel? 2) forsadets
fremtreden som den liturgiske dimension af en hyrdetjeneste;
3) hele menigheden som den der celebrerer (fejrer) messen;
4) arven fra den eldste kirke.

L

UDGANGSPUNKTET for artiklen er en opfattelse, som kom til

I Det nye Testamente kaldes ingen af de mange tjenester for
prastelig, men derimod hele det kristne folk for et prasteligt
folk. De prazstelige funktioner tilherer hele menigheden. Det
betyder ikke at menigheden var uden ledelse. 1 Apost.Gern.
13,1-2 meder vi profeter og larere i en ledende stilling i me-
nigheden, og hvis dette sted beskriver en eucharisti-fejring,
sd er det tillige dem der har forsadet ved -nadveren.

Et lignende indtryk far man af skriftet Didaché fra for
dr 100 e.Kr. I dette skrift skildres en nadverhandling, og i
den sammenhang stdr der: "Lad profeterne fremfore taksigelse
som det behager dem". Sammen med apostlene opbyggede og le-
dede de menigheden, og prasiderede derfor tilsyneladende ogsa
ved nadveren. Biskop og praster kunne aflaste profeter og la-
rere 1 deres tjeneste ved sendagens gudstjeneste.

Ogsd i 1.Klemensbrev fra ca.ir 95 er det den lokale me-
nigheds ledere som prasiderer ved eucharistien - og i Rom var




det biskopper og &ldste. De havde forszdet ved nadveren ikke
som offerpraster, men fordi de ledede fazllesskabet.

Den samme ordning meder os igen hos Ignatius i hans
breve fra d&rene omkring 110 e.Kr. - dog med den klare un-
derstregning af biskoppen som garant for Kirkens enhed og
derfor ogsa som den, der presiderer ved nadveren, enhedens
sakramente.

Og sddan var det helt op til Nicza-synoden. Nadverhand-
lingens leder som en offerprastelig skikkelse bevidnes forst i
det tredje &rhundrede, men det synes altsd at std fast, at
praesterne (afledt af det graske ord for zldste) ledede nadver-
handlingen i den @ldste kirke, fordi de ogsa var menighedens
ledere i ovrigt.

2.

Det at lede nadverhandlingen ma forstds som en liturgisk di-
mension af hyrdetjenesten. Dette synes at fremgad tydeligt af
Hippolyts '"Den apostolske Tradition'", som gengiver en ordina-
tionsben for biskopper, og den néddegave, der bedes om, er
ikke specielt en gave til at vere en kraft til at ofre og kon-
sekrere, men en ledelsens And (pneuma hegemonikon), et ud-
tryk som betegner bade den gave, som apostlene modtog til at
styre og lede kirken, og den profetiske 4nd, som de modtog
pinsedag. Bispetjenesten er delagtighed i den Ands kraft, som
styrer, og den er at sorge for hjorden. Den liturgiske dimen-
sion 1 denne hyrdetjeneste er forsadet ved nadverfejringen,
for her opbygges menigheden. Biskoppen har altsd ifelge Hip-
polyt de samme funktioner som apostle, profeter og lerere i
Efeserbrevet og i Dicache. Hippolyt var biskop i Rom 217-235.

Selv ndr der i den tidligste oldkirke bruges gammeltesta-
mentlige billeder om bisper, praster og diakoner, er deres
prestedemme ikke kultisk, men snarere juridisk og liturgisk.
De skal opbygge menigheden, derfor skal de ogsd lede nadver-
handlingen. Og s& sent som ved synoden i Chalkedon 451 fast-
holdtes, at kun en, der prasiderede over kirken, kunne prasi-
dere over kirkens sakramenter og dermed over nadveren.

3.

Nar det er menighedens leder, der ogsd leder nadverhandlin-
gen, udtrykker det ikke en kultisk skelnen mellem prast og
legmand, men at hele menigheden i nadveren frembzrer et
takkeoffer; alle celebrerer eucharistien; enhver har sin opga-
ve, og menighedens leder (biskop eller prast) altsd den at
praesidere over nadveren. Derfor er alle den latinske liturgis
begnner i vi-form, aldrig i jeg-form.

Selv. i sine serlige handlinger som menighedens leder
handler den, der prasiderer over eucharistien, som et medlem
af menigheden.  Kvalifikationerne eller evnen til at frembare
offer tilhgrer hvert eneste medlem af menigheden netop som et
lem pd Kristi legeme. Kirken frembarer ikke offer bare fordi

en bestemt person frembarer eucharistiens offer; men fordi
Kristus frembarer offer, frembearer ogsé kirken offer, for kir-
ken er Kristi legeme, Kristi brud. Og fordi legemet fremberer
offer, frembarer hvert enkelt medlem offer. Johannes Chrysos-
tomos (354-407) kan navnes som et vidne om dette syn blandt
kirkefedrene: '"Den eucharistiske ben er falles; prasten fremfo-
rer ikke taksigelse alene, men folket med ham, for han be-
gynder forst efter at have modtaget de troendes tilslutning...
Jeg siger det, for at vi kan lere, at vi er alle et eneste le-
geme. Derfor lad os ikke sztte hele vor lid til preasten i alt,
men lad os ogsad selv drage omsorg for kirken".

4.

Det tilkommer altsd dem, som prasiderer over kirkens opbyg-
gelse, ogsd at prasidere over kirkens enheds sakramente, det
sakramente som bringer den til at eksistere stadig dybere i
handling. Denne arv fra den &ldste kirke stiller os overfor en
rekke speorgsmal:

A) 1 den aldste kirke var forbindelsen mellem Kirke o
kristenliv pad den ene side og nadveren pd den anden side s
sterk, at man ikke kunne forestille sig et lokalt fellesskab u-
den sendagens nadvertjeneste. Dette band mellem kristenliv og
eucharisti var for mange s& afgerende, at de hellere ville do
end at fornzgte nadveren, som martyrerne fra Abitena erklere-
de overfor den romerske procurator: 'Uden Herrens nadver kan
vi ikke vere til". Hvad har det at sige sammenlignet med kir-
kelige strukturer og forhold, der ger det muligt for mennesker
kun at deltage sjeldent eller aldrig i nadveren?

B) Mangler kirken idag nogle til at prasidere? Den for-
nicenske kirke manglede aldrig nogen til at prasidere over en
lokal menighed; sa snart der var tolv familieoverhoveder, or-
dineredes en til at prasidere med hjelp fra nabo-menigheder-
nes overhoveder. Ville dette princip overfert til idag betyde,
at sd snart kristne har evner til at prasidere over deres lo-
kale menigheds opbyggelse, er de ogsa berettigede til at mod-
tage den ordination, der ger det muligt, at de ogsda kan lede
nadverfejringen? Derimod er der vel ingen inspiration at hente
i den middelalderlige praksis, hvor preaster ordineredes kun
med det formal at forrette nadvertjeneste, for dette er et brud
pa forbindelsen mellem kirke og eucharisti, mellem hyrdetjene-
ste,. ordets tjeneste og sakramentet.

C) Idag mangler der ofte praster, fordi der ikke er kan-
didater nok; dette var ikke problemet i den @ldste kirke, for-
di der ikke var nogen, der sogte prastegerningen. Mange or-
dineredes '"mod deres vilje og under tvang'. Et kald er den
opfordring, som fallesskabet henvender til en eller flere af
sine medlemmer, som det betragtede som egnede til tjenesten,
ogsa selvom de aldrig havde ensket det. De blev taget ud af
deres egen menighed. Er vort moderne syn pa kald theologisk

Do(q




vel afbalanceret? Er det ikke for subjektivt, individualistisk,
og lidt for kirkeligt?

Tager vi altsd sammenhangen mellem nadveren og kirken
alvorligt nok? Hvilke konsekvenser ber vi drage af den tidli-
ge kirkes opfattelse: fordi de prasiderer over kirken, praside-
rer de ogsd ved nadveren?

HERVE-MARIE LEGRAND v/0.S.M.

BISPEEMBEDET
I HISTORISK OG AKTUEL BELYSNING

hgyt, men i teorien er det gjort mange forssk pa a set-

te det sa& lavt som mulig, eller rettere sagt & gjore det
sd identisk med presteembetet som mulig. Vi har alle hert at
det '"de jure divino" ikke er noe forskjell p& en biskop og en
prest. Mot dette har vi visst at den katolske og anglokatolske
tradisjon har statt, der man har hevdet at det er en vesent-
lig hirarkisk forskjell mellom biskop og prest. Dette stand-
punkt har som regel ogsa blitt hevdet av "heykirkelige prote-
stanter". Tilbake har det statt en diskusjon om hvem som f.
eks. er istand til & foreta en ordinasjon.

Ulykken er at hele problemet er atomisert til & gjelde
forholdet mellom den enkelte presteviede person og den enkelte
bispeviede person. Skal vi forstd hva som har kjennetegnet en
biskop og hva som fremdeles kjennetegner ham, ma& vi ferst og
fremst sperre hvilken plass han har i Kirken som helhet og i
den enkelte lokalmenighet. Stiller vi et tilsvarende spersmal
m.h.t. prestene, vil vi senere kunne trekke visse konklusjoner
angdende forholdet mellom disse to embeter.

I VAR lutherske tradisjon har bispeembetet i praksis statt

1. Det eksegetiske materialet

Det mest nerliggende er & begynne med & sperre hva Det nye
testamentet vil lere oss om biskopene og prestene og forholdet
mellom dem. Gir ikke denne lerdom oss tilstrekkelige kunska-
per, fédr vi ga videre og seke andre kunskaper i Det nye te-
stamentet og i den senere kirkehistorie.

a. Bruk av titlene episkopé og episkopos

Acta 1,20 - om Judas apostelembete

Fil.1,1 - om menighetslederne, som her sammenstilles med dia-
konene
1.Tim.3,1 f - om menighetslederne (her i entall), som omtales

sammen med diakonene (v.8 ff)

6

Tit.1,7 <~ om menighetslederne (her i entall), etter at forfatte—
ren har nevnt at Titus skal innsette presbytere i hver by
1.Pet.2,25 - tittel pa Kristus, sammen med hyrdetittelen

Ovrige henvisninger vil ikke vare relevante i VvA&r sammen-
heng. Det nye testamentet sier altsd lite om hva som spesielt
serkjenner en biskop. Istedet omtales "bispeembetet" med den
storste selvfplge, og det stilles opp ''dydkataloger" for embets—
innehaverne.

Sansynligvis har tittelen vart brukt noe forskjellig. Fil.
1,1 tyder pd at menigheten i Filippi har hatt et lederkollegi-
um, der hver enkelt kollegiemedlem har blitt omtalt med "bis-
petittelen'. De ovrige steder kan mer, om ikke entydig, peke
i retning av at bare et begrenset antall menighetsledere har
blitt omtalt som biskoper, kanskje bare en eller noen fa av
kollegiemedlemmene der det fantes et lederkollegium.

Men tittelen viser helt sikkert at lokalmenighetene hadde
sine faste/sin faste leder, som ihvertfall delvis bar tittelen
episkopos. Ikke noe tyder i retning av at de hadde noe funk-
sjon utover sine lokalmenigheter.

Hierarkisk stod de ihvertfall ikke under diakonene. Alt
tyder i retning av at der hvor det har vert tale om menig-
hetsbiskoper, sd har ogsd disse veart de fremste menighetsle-
derne, om de har utgjort et kollegium eller vart enkeltperso-
ner

b. Bruk av titlene presbytérion, presbyteros og presbytéra

Acta 11,30; 15,2.4.22.23; 16,4; 21,18 - om en del menighetsle-
dere i Jerusalem-menigheten som gjerne omtales sammen med a-
postlene

Acta 14,23; 20,17; 1.Tim.4,14; Tit.1,5 - om ledere, og om inn-
settelse av ledere, i lokalmenigheter

1.Tim.5,17.19 - om menighetsledere med en respektabel og
fremtredende funksjon péa lokalplanet, ogs& m.h.t. forkynnel-
sen og leren .

Jak.5,14 ~ om menighetsledere med en diakonal/liturgisk funk-
sjon

1.Pet.5,1.5; 2.Joh.1; 3.Joh.l1 - om fremtredende personer i Kir—
ken ' :

Alt tyder 1 retning av at en rekke menigheter hadde et leder-
kollegium etter jodisk menster, hvis medlemmer ble kalt pres—
bytera. Forholdet mellom presbyterne og biskopene er uklart.
Bare 1 Acta 20 og Tit.1 brukes titlene sammen. Sansynligvis
har den ene tittelen vert brukt enkelte steder, den andre tit-
telen andre steder, og enkelte steder begge titler. Presbyter-
tittelen har nok kun veart brukt om kollegiemedlemmer. Ved
bruk av begge titler kan de vare brukt identisk, eller i litt
forskjellig sammenheng, eller i litt forskjellig utstrekning. Et-
ter hvert har ihvertfall det siste inntradt. Bruken av bispe-
tittelen har blitt mer begrenset enn bruken av presbytertitte—
len. Men derfra er det ikke nedvendig & trekke den konklu-




sjon at presbytertittelen har vert samletittel for menighetenes
biskop(er) og diakoner, selv om ogsa den konklusjon er tenke-
lig.
¢ At bruken av bispetittelen etterhvert er blitt begrenset til
en enkeltperson i en menighet, folger forst og fremst av det
at den 1 Pastoralbrevene brukes i entall (i motsetning til
presbytertittelen og diakontittelen), og at den i 1.Pet. brukes
om Kristus, hyrden (som aldri omtales som et presbyteriemed-
lem).
Dette skulle vise at bruken av bispe- og presbytertittelen
i Det nye testamentet ikke gir oss sd altfor godt grunnlag for
& trekke teologiske konklusjoner om bispe- og presteembetet i-
dag. Gjer vi det, barer det som regel galt av sted.

c. Apostlene og ''de sytti"

Fra 1luthersk hold har det ikke sjeldent wvert snakk om 'det
ene kirkelige embetet", ikke minst ut fra at Augustana taler
om ''das Amt" og "ministerium'. Jeg er ikke sikker pa om re-
formatorene selv ville stresse entallsformen sd mye som mange
senere har gjort, men det skjer nd likevel. Bibelteologisk blir
det sokt begrunnet med at Kristus bare innstiftet ett embete,
nemlig apostolatet. I en viss forstand er dette et "frelseshio—
storisk engangsembete". Men i en viss forstand lever det ogsa
videre. Kirkens lemmer kan da deles i to kategorier, nemlig
1) de som har del i dette kirkelige embete, og ihvertfall
prinsipielt er likestilt, og 2) de ovrige lemmer som bare har
del i det allminnelige prestedemme, men derfor ogsa er like-
stilt, ihvertfall prinsipielt.

Hele ressonemanget virker konstruert. For Lukas ser det
istedet ut til & vere vesentlig & fa frem at Kristus blant sine
disipler opprettet flere grupper av ''ledere". 1 kap.9 forteller
han at Kristus sendte ut 12 apostler. I kap.1l0 forteller han
om utsendelsen av 70 andre med omtrent samme oppdrag som
apostlene. Ingen ting tyder pa at vi kan si at apostlene og
de sytti hadde embeter som prinsipielt var identiske. Ut fra
dette vil jeg trekke den konklusjon at Kristus' selv har aksep-
tert at det finnes forskjellige grupper i Kirken av '"ledende
personer', som likevel har hver sin plass i Kirken, tross at
de langt pa vei utfgrer de samme funksjoner.

Dette bekreftes ytterliger i Acta, der Lukas slett ikke
legger vekt pa & f& frem at det bare finnes 'ett embete" ell.
1 Acta 13 tales det om 'profeter" og 'lerere'", og i Acta 15,6
om '"apostlene og de eldste".

Heller ikke noe tyder pa& at det var prinsipiell likestil-
ling mellom f.eks. Titus og de menighetsledere som han skulle
innsette/som fantes pa Kreta fra for. Det wville i sd& fall ha
fratatt Titus den myndighet det er en selvfglge at han inne-
har. A tale om "prinsipiell likestilling" kan i verste fall re-
sultere i rene svermeriet. For det er vanskelig & skille mellom
det prinsipielle og det praktiske.

d. Menighetsorganisasjon

Det har vert en del uenighet om det i det hele tatt fantes no-
en organiserte embeter i de feorste kristne menigheter. Men en
slik péstand vil vi ikke gd inn pd her, da det ligger utenfor
dette foredrags ramme. Jeg vil bare kort og godt pastd at et-
ter min mening bygger en slik pastand pa manglende histori-
ske premisser. En helt annen ting er om det over alt fantes
et like godt organisert menighetsliv. Kanskje hadde menighete-
ne et mer karismatisk preg enkelte steder enn andre steder.
Men jeg er heller ikke s& sikker pd om det i nytestamentlig
tid var noe sarlig motsetning mellom det karismatiske og det
organiserte. ;

Ogsd hos Paulus (i de '"ekte Paulus-brevene'"), han som
blir sett som en av eksponentene for den pneumatisk-karisma-
tiske kristendommen, mener jeg & finne mange tegn pa et or-
ganisert menighetsliv. Jfr. Rom.16, der det er tale bdde om
navngitte menighetstjenere og om hjem der menighetene/deler
av menighetene samles. Jfr. videre 1.Kor.16,15 ff, der Stefa-
nus naermest omtales som menighetsleder, sammen med resten av
familien sin. 1 Hebr. (som vel ikke er forfattet av Paulus)
nevnes ogsa lederne spesielt, jfr. 13,7.

Selv om vi ikke finner den samme struktur overalt, finner
vi stadig et mer eller mindre fast organisert menighetsliv. En
annen ting er at enkelte ledere mange steder den forste tiden
var mer karismatiske enn mange biskoper og andre kirkelede-
re idag. Muligens kan deres karismatiske evner vare noe av
det som kvalifiserte dem til & bli ledere (jfr. Acta 6,3) eller
de har fatt sine karismatiske evner med tjenesten (1.Tim.4,
14). Spesielt interesant er forholdet mellom apostlene, profete—
ne og larerne. Den innbyrdes rangordning synes noksd fast
(jfr. Ef.2,20; 3,5; 4,11 // 1.Kor.12,28 // Acta 13,1; Ef.4,11).
Apostlene er et slags historisk bindeledd mellom Kristus og
Kirken. De er primert ikke ledere av bestemte lokalmenigheter
(Rom.15,23 f), men grunnlegger nye menigheter ved misjon (1.
Kor.4,15), og knytter sammen de eksisterende menigheter til en
Kirke. Det skjer ved reiser/besok, brevskrivning og sende-
menn/disipler. Men wunder kortere eller lengre opphold i en
menighet, kan de muligens selv ha vert menighetens leder
(Acta 20,7). Ved apostlenes bortfall har deres tjenester og au-
toritet i stor utstrekning gatt over enten p& deres sendemenn/
disipler, eller pd lederne i menighetene de har vart knyttet
sterkest til. Deri ser jeg forklaringen pa bispe- og metropo-
litt-embetenes sterke fremvekst forst i etter-apostolisk tid.

Profetene har ogsd vart noksa mobile. N&r en profet var
i en menighet, var det en selvfelge at han ledet gudstjene-
sten. Den forste tiden har sikkert profetene talt profetisk, ik-
ke minst i forbindelse med gudstjenesten. Dette behover likevel
ikke & bety at det var en privatsak om en person var profet
eller ikke (individualisme), men at menighetene mditte godta



ham, om han gav seg ut for & vere en profet (jfr. 1.Kong.19,
15 ff). Ved sin mobilitet hadde ihvertfall profetene noe av den
samme enhetsskapende funksjon som apostlene.
Det samme kan sies om larerne, som dels har vert mobile
(spesielt i etterapostolisk tid), dels mer lokale (Acta 13,1).
Den viktigste konklusjon pa undersokelsen av det eksege-
tiske materialet, er at vi ikke ma trekke for klare og entydi-
ge monster av hvordan de forste kristne menigheter var orga-
nisert, men likevel gir det bibelske materialet visse tendenser
& holde seg til:
a) helt fra begynnelsen av fantes det en mer eller mindre ut-
bygd menighetsorganisasjon, ofte med et karismatisk preg,
b) wvisse hierarkiske tendenser/megnster var slett ikke ukjent,
men gjorde at de forskjellige lederne stod i et ordnet forhold
til hverandre,
c) i den sammenheng finner vi bade kollegial- og primatsten-
denser,
d) ledernes og tjenernes funksjoner, bidro til & holde Kirken
sammen (samlet) pa lokalplanet og pa universalplanet,
e) funksjonene var pa mange omrader: forkynnelsen, undervis-
ningen, liturgien, organisasjonsspersmal, lere- og kirketukt,
0.5.V.

2. Den etter-apostoliske tid

a. Utviklingstendenser

I 1.Klem. (75-100) tales det bade om biskoper og diakoner,
samt om presbytere. Men forholdet mellom disse grupper av
tjenere er ikke serlig mer avklart enn i NT. v

1 Didache (90-1007?) tales det om lerere, apostler, profe-
ter, biskoper og diakoner. Profetene og laererne har "felleskir-
kelige embeter" som har sitt motstykke i lokalmenighetenes bi-
spe— og diakonembeter, ‘og de sistnevnte trengs nar det ikke
er narverende noen innehavere av de felleskirkelige embetene.
Ogsad apostlene har felleskirkelige embeter ved at de likesom
lererne og profetene reiser fra menighet til menighet.

Ignatius (ded ca 115) er den forste som opererer med tre
klart adskilte grupper av embetsbazrere, biskopen, presbyterne
og diakonene. Han skriver bl.a.: "For nar dere underordner
dere under biskopen som under Jesus Kristus, viser dere meg
at dere ikke lever 1 overensstemmelse med menneskers onske,
men 1 overensstemmelse med Jesus Kristus, han som dede for
var skyld, for at dere ved & tro pad hans ded kan ga fri fra
deden. Derfor er det rett, slik dere praktiserer det, ikke a
gjore noe uten biskopen, men ogsa & underordne dere under
presbyteriet, som apostlene til Jesus Kristus, vart hap, i
hvem vi skal bli funnet om vi lever i ham. Men det er ogsa
nedvendig overalt at alle ser vel pa dem som er diakoner for

10

Jesu Kristi mysterier. For de er ikke diakoner for mat og
drikke, men de er tjenere i Guds Kirke. De ma derfor bli be-
skyttet mot angrep som mot ild". (Ign.Trall. I1,1-3).

Pa Ireneus tid (ded ca 200) er embetsstrukturen blitt fast
i Lyon. Molland skriver at "bispeembetet er monarkisk'. Titte—
len episkopos er reservert for presbyterkollegiets formann.

Tendensen 1i etter-apostolisk tid synes & vere klar. Me-
nighetene blir mer og mer selvstendige lokale sterrelser. Den
innflytelse som omreisende kirkeledere tidligere hadde i sterre
eller mindre utstrekning, blir mer og mer overtatt av det lo-
kale lederskap, med en ‘mann i spissen, nemlig biskopen. Men
det wvil likevel ikke si at menighetene med biskopen i spissen
blir helt uavhengige av hverandre. Metropolittsystemet begyn-
ner & vokse seg frem mer og mer. D.v.s. menighetene i de
storre byene med sine biskoper far en ikke uvesentlig autori-
tet over de gvrige menigheter med sitt lederskap. Dette frem-
gar ikke minst av brevskrivningen. I tillegg m& vi regne med
at lederne (deriblant biskopene) i menighetene i et distrikt en
gang i blant samles til mote for & avgjoere felles problemer,
o.s.v. Vi vet dessuten at biskopene begynner & besoke nabo-
menighetene. Bispeembetet kommer derfor mer og mer til & iva-
reta den enhetsskapende funksjon savel pa lokalplanet som pa
det felleskirkelige plan. Denne funksjon fantes ogsd tidligere,
men ble vel da ivaretatt pa andre og mer varierende mater.
Denne overgang skjer ikke ved revolusjonere inngrep, men pa
en naturlig, og delvis historisk nedvendig, mate.

b. Situasjonen pa Hippolyts tid

Hippolyts (ded ca 236) Apostoliske Tradisjon (utgitt av Grego-
ry Dix pa engelsk) forteller noksd interessant om hvordan det
ordineres til de forskjellige embeter. Denne ordning var sik-
kert allerede gammel i Roma pa& hans tid.

Biskopen skal velges av folket og ordineres pad en sendag
nar folket er samlet sammen med presbyteriet og tilreisende
biskoper. Biskopene skal legge hendene pa ordinanden, mens
presbyteriet star rundt i stillhet. Alle skal stille be om at
Anden ma komme ned. Deretter skal en biskop pé& vegne av de
andre legge hendene pa ordinanden og be en bestemt benn,
som Hippolyt gjengir. Til slutt skal alle gi ham fredskyss, og
diakonene skal bringe ham offergavene. Han og presbyterne
skal s& legge hendene pd offergavene, mens han ber Den eu-
charistiske bennen.

En presbyter skal bli ordinert ved at biskopen legger
hendene pa ham, mens presbyterne ogsa bergrer ham, og bi-
skopen skal be en spesiell benn, som ogsd Hippolyt oppgir.

En diakon blir innvidd ved at biskopen alene legger hen-
dene pad ham. For om presbyterne heter det at de blir cheiro-
tonein (ordineret ved hé&ndspédleggelse) mens diakonene blir
kathistdnai (indsat). For diakonene skal kun utfere hyperesia
(tjeneste) pa biskopens oppdrag. Over presbyterne hviler deri-

11



mot en felles And, der deltar de alle i hverandres ha&ndsp&-
leggelse.

Dertil taler Hippolyt om en rekke tjenere som det ikke
skal legges hender pa fordi tjenesten ikke krever det, eller
fordi de umiddelbart er "innvidd". Det gjelder bekjennerne
(unntatt om de blir biskoper, da de ma& regnes som en slags
presbytere), enkene, lektorene, jomfruene, subdiakonene og
helbrederne.

Liksom hos Ignatius er hos Hippolyt biskopen sentrum i
menigheten. Alt, og spesielt de viktigste kirkelige handlinge-
ne, skal skje under hans ledelse. De ovrige tjenerne, og da
spesielt presbyterne og diakonene skal g& ham til hénde. Pa
hans oppdrag kan de ogsa selv utfere en del kirkelige hand-
linger. Samtidig utgjer vel presbyteriet et slags menighetsrad
under biskopens lederskap. Ihvertfall er det sikkert at den
som garanterer menigheten enhet er biskopen selv. Men at det
ikke bare er som menighetens fremste medlem, men som biskop,
gar klart frem av det faktum at nabobiskopene deltar ved or-
dinasjon av ny biskop, nadr menighetens egen biskop er falt
bort. Det synes ikke tilstrekkelig at menighetens presbytere
ordinerer den nye biskopen. Det skulle vise at mens biskopen
(og presbyterfellesskapet) garanterer lokalmenighetens enhet,
garanterer bispefellesskapet denne enhet ndr menigheten mang-
ler egen biskop, og ellers Kirkefellesskapet.

3. Utviklingen etter Hippolyt

a. Byepiskopal struktur

Jeg har valgt & kalle den kirkelige struktur som var slatt
gjennom pd Hippolyts tid, og som siden lenge (ja delvis ennéd)
nestod 1 omradet omkring Middelhavet for byepiskopal. I de
fleste byene bodde det en biskop. Han var hyrde for de krist-
ne i den byen. Det var han som ledet gudstjenesten pa senda-
gen, prekte, opptok katekumenene i Kirken, ekskommuniserte
nar det var nedvendig, representerte de kristne i byen ved
kirkemeoter (muligens ikke alene), var med pa & ordinere bi-
skoper i nabobyene, ordinerte/innsatte presbytere, diakoner,
o.s.v. i byen, serget for at ingen led legemlig ned, o.s.v.
Men alt dette gjorde han ikke alene. Diakonene hjalp ham
under gudstjenesten i & frembare offergavene, og i & dele ut
sakramentene og gavene til de fattige. De skulle ogsa ferdes
i omegn for & se om noen led ned og melde det til biskopen.
Presbyterne var bade rddgivere (presbyteriet) og medarbeide-
re. Dersom byen var av en viss sterrelse (?) skulle presby-
terne og diakonene pad hverdagene samle de kristne pa for-
skjellige steder rundt om i byen til undervisning og benn.
Etter hvert som det ogsd ble vunnet kristne i landdistrik-

12

tene rundt byene, kom ogsd disse inn under biskopens ansvar.
Pa sendagen kom de vel til biskopens gudstjeneste. Men det er
vel ikke utenkelig at en del av dem etter hvert ogsa ble
presbytere og diakoner, eller at spesielle presbytere og diako-
ner fikk ansvar for & samle landsbefolkningen pa landet pa
hverdagene til undervisning og benn.

At biskopen bodde i byen, ville ikke si at gudstjeneste
bare ble holdt pad et sted midt i byen. Han reiste rundt og
samlet de kristne til gudstjeneste pa forskjellige steder, ikke
minst der det var en martyrgrav.

b. Presbyterne som sakramentforvaltere

Nar presbyterne har hatt adgang til & lede nattverdfeiringen
vet vi ikke sikkert. Muligens har de helt fra nytestamentlig
tid kunne gjere det. Men det er slett ikke sikkert. Medlemme-
ne av de jodiske synedriene, hadde ikke liturgiske funksjo-
ner, utover det & delta i ordinasjon av nye synedriemedlem-
mer. Men fordi presbyterne ikke var ledere av et vanlig by-
samfunn, men av en menighet, er det vel sansynlig at ihvert-
fall enkelte av dem ogsd ledet nattverdfeiringen den forste ti-
den. Etter hvert som biskopens stilling ble mer cg mer mar-
kert, var det ihvertfall ham som ble sakramentforvalteren. Li-
kevel er det en setning hos Ignatius som kan tyde pa at han
ikke var alene om det: '"La den eucharisti bli regnet som gyl-
dig som blir holdt av biskopen eller av den han har gitt det
i oppdrag til" (Ign.Smn, 1). All den tid presbyteriet var det
rad som stod ved biskopens side, vil jeg anta det som mest
sansynlig at slikt oppdrag ble gitt til presbyteriemedlemmer.
At andre ikke fikk det, anser jeg som sansynlig ut fra det
faktum at vi ikke har noe belégg fra senere tid om andre enn
biskopene og presbyterne som sakramentforvaltere.

Men forst hos Cyprian (ded ca 258) finnes det sikre vit-
nesbyrd om presbytere som ledere av nattverdgudstjenesten
(Ep.5,2). Det var vel noksd naturlig ut fra behov og ut fra
det faktum at presbyteriet (d.v.s. presbyteriemedlemmene) le-
det nattverdgudstjenesten sammen med biskopen. Men det vil
naturligvis ikke si at presbyterne hadde en selvstendig sa-
kramentforvaltningsrett. Ansvaret hvilte fortsatt pa biskopen
som menighetens hyrde. Likevel legges grunnen for en prinsi-
pielt sett nye kirkestruktur, ndr presbyterne blir sakrament-
forvaltere. Nattverden er jo den handling som skaper og mani-
festerer enheten i en menighet (1.Kor.10,17). Ved at presby-
terne ikke lenger bare drev undervisning og benn med de tro-
ende utenom gudstjenesten (hoymessen), men selv begynte a
holde gudstjeneste (hoymesse), ble de tidligere menigheter som
samlet seg om biskopen pa sendagene, delt opp i mindre me-
nigheter som samlet seg pa sendagene pa flere steder i byen
og péa landet. Biskopens garanti av menighetens enhet kom ik-
ke lenger til & bestd i at han samlet den regelmessig til
gudstjeneste, men i at han bestemte hvor de troende skulle

13



samles til gudstjeneste og hvem (av presbyterne) som skulle
lede gudstjenesten. Fremdeles bestdr den ordningen i prinsip-
pet ved at biskopen pa den ene siden innvier nye kirker, og
p& den andre siden ordinerer og utsender/gir kollats til nye
prester.

Ordningen medferte altsa ikke en prinsipiell avskaffelse av

forskjellen pé& en biskop og prest (i prinsippet), men at bi-
skopen lot enkelte prester fa det selvstendige ansvar for litt

flere enkeltoppgaver enn tidligere.
c. . Stiftsepiskopal struktur

N&r siden kristendommen bredte seg nordover forbi alpene var
grunnen i prinsippet lagt for en i praksis helt annen kirke-
struktur. Etter hvert som mennesker ble vunnet for troen i de
forskjellige omrdder, ble det ikke opprettet stadig nye bispe-
stoler. Istedet beholdt f.eks. den misjonerende biskopen selv
ansvaret for dem som ble omvendt. Den kirkelige betjeningen
kunne han jo overlate til en presbyter & ta seg av. Dette
hadde sikkert flere &rsaker, og fikk flere konsekvenser. For
det forste skyldtes det ikke minst at byene 14 mye mer spredt
enn rundt Middelhavet, og der var jo bispestolene knyttet til
byene. Dernest hadde biskopen forvaltningsmyndigheten langt
pa vei for de okonomiske verdier som var knyttet til bispe-
dommet. A opprette stadig nye bispestoler, ville bare vare &
gjore seg selv fattigere. Ogsd pad annen mdte ville det vare a
gi fra seg makt, & dele opp bispedommene. Det stemte nok og-
s& best med en del germanske tanker med sterre bispedemmer.
Men om biskopen fikk mange menigheter under seg, ble menig-
hetene til sammen (stiftet) mye darligere representert pé& kir-
kemoter der ogs& menighetene ser for Alpene var til stede, i-
hvertfall om hver biskop hadde 1 stemme.

Ordningen medferte ogsd at mange kunne stille seg spors-
mé&let om hva som var den prinsipielle forskjellen pd en bi-
skop og en prest. At det i praksis var en forskjell visste
mange. Men det var jo stort sett prestene som tok seg av det
daglige menighetsarbeidet. Det meste av det biskopene gjorde
i oldkirken, gjorde n& sokneprestene (assistert av kapellane-
ne).

Det kan veare arsaken til at episkopatet ikke ble regnet
blant de 7 embetsgradene (ostiar, lektor, eksorsist, akolyt,
diakon, prest). Det kan ogsd vere grunnen til at Thomas (ded
1274) benekter at episkopatet er en egen sakramental ordo,
men hevder samtidig at det er en egen ordo. Endelig er det
vel noe av forklaringen pé en rekke romersk-katolske prester
(spesielt abbeder) etter pavelig fullmakt fikk foreta presteor-
dinasjoner.

d. Reformasjonen

Den lutherske reformasjonen ble ikke igangsatt og gjennomfert
av de gamle biskopene (annerledes til andre tider og steder),

14

men av en del prester med assistanse av verdslige myndighe-
ter. Det var altsd ikke i kraft av anerkjent embetsmyndighet
reformasjonen ble gjennomfert, men i kraft av at den sannhet
man er overbevist om, har en fortrinnsrett fremfor alle formel-
le autoriteter.

Problemet oppstod da biskopene som hadde makten (og of-
fisielt ansvaret i Kirken), satte seg mot reformasjonensarbei-
det, og i siste instans nektet & ordinere til prester tilhengere
av reformasjonen. Reformatorene selv hadde ingen ting imot at
Kirken hadde biskoper, bare de var tilhengere av Evangeliet,
eller ihvertfall tillot prestene & forkynne Evangeliet. Men nar
biskopene hindret reformasjonen pa alle disse omrader, ble det
gjort forskjellige endringer. Her oppe i Norden, og enkelte
steder i Tyskland, ble det kort og godt innsatt nye evangeli-
ske biskoper. Ja, enkelte av dem ble til og med ordinert av
gamle biskoper. Men bade Luther selv og Johannes Bugenhagen
var selv ivrige ordinatorer nar det gjaldt ordinasjon av de
nye biskopene. Ogsa andre ledende personer i kirken pa ste-
det deltok/var til stede ved ordinasjonene. Andre steder over-
tok fyrsten selv eller et av ham oppnevnt konsistorium bisko-
penes funksjoner. De rent liturgiske funksjonene samt andre
biskopelige oppgaver ble overlatt til en spesielt utpekt prest,
som kunne ha forskjellige titler (seniorer, dekaner, metropoli-
taner, proster, spesialsuperintendenter, generalsuperintenden-
ter, domproster). Enevoldstiden gjorde at kongen selv fikk den
overste myndighet overalt i sitt rike. Reformasjonen medferte
ogsa at forbindelsen mellom biskopene/menigheten i forskjellige
fyrste-/kongedemmer ble sterkt svekket, ihvertfall den forplik-
tende forbindelse. Kirken var gatt over fra & vare en ver-
denskirke, holdt sammen av biskopene, til & bli mange "Lan-
deskirchen'. )

Teologisk ble dette begrunnet med at det ikke var noe
prinsipiell forskjell p& en prest og en biskop. Prestene hadde
jo stort sett ansvaret for den samme gruppe mennesker og ut-
ferte stort sett de samme funksjonene som en oldkirkelig bi-
skop. Dertil fant man et sitat hos Krysostomos og et hos Hier—
onymus, der den prinsipiell forskjellen pa en biskop og en
prest Elir avvist. :

Ogsa Tridentinerkonsilet tok opp embetsproblematikken. 1
forarbeidene til Canon 7 fra Sessio XXIIl var det foreslatt:
"Si Quis dixerit episcopos iure divino non esse institutos ne-
que presbyteris superiores... "Hvis nogen siger, at bi-
skoppen ikke er indsat med guddommelig ret eller er over
presterne... skal han vare forbandet'' - Red.) Dette ble en-
dret i den endelige teksten slik at uttrykket iure divino bort-
falt.

e. Primatet

Om biskopens sentrale stilling i sitt bispedemme tidlig var u-
diskutabelt, forholdt det seg lenge anderledes (ja fremdeles),

15



hvilken plass biskopene har i ledelsen av Kirken som helhet.
To tendenser har alltid kjempet om overtaket, primatstanken
og synodaltanken. Primatstanken gadr ut pa at biskopen 1 den
fremste menighet i et omrédde (erkebiskopen, patriarken, pa-
ven), er klart overordnet de gvrige biskoper i omrdadet. Syno-
daltanken gdr ut pa at et mote bestdende av alle biskoper i
et omrade (provinsialsynode, kirkemote, okumenisk kirkemote)
er eller med representasjon fra overordnet den enkelte biskop
i omradet, hele omradet ogsd overordnet den fremste biskop i
omradet, t.o.m. paven. Dette er fremdeles den viktigste split-
tende faktor mellom den romersk-katolske og den ortodokse
kirke.

L. Biskopen i bispedemmet .
a. Menighet, eucharisti, episkopat

En menighet oppfatter jeg som det mest grunnleggende felles-
skapet i den kristne Kirken. Den manifesterer Kirken pa hvert
enkelt sted. En menighet omfatter de mennesker som bor pa
samme sted, som bekjenner Jesus Kristus som Herre og Frelser
(i overensstemmelse med dapsbekjennelsen), somer dept til
denne tro, og som regelmessig kommer sammen far & feire den
hellige Eucharisti. Det som skaper enheten 1 menigheten er
altséd i siste instans Eucharistien. Om man er aldri sd enig i
hva som er Evangeliets budskap og hvordan sakramentforvalt-
ningen ber foregd i praksis, samt en del andre spersmdl om-
kring leren om sakramentene, er ikke Kirken nedvendigvis ett.
Men grunnlaget for enheten er ved det lagt. Enheten oppstar
forst ved at man holder seg til den samme Eucharisti.

Men na er jo Eucharistien en punktuell handling. Det kan
tenkes at det pa ett sted holdes mange Eucharisti-feiringer,
til forskjellige tider (eller kanskje samtidig) og péa forskjelli-
ge plasser. Hvilken er det da som man ma holde seg til for &
holde seg til enheten? Her er fra gammelt av Episkopatet sva-
ret. Den Eucharisti som ledes av biskopen er den som samler
menigheten pa stedet.

Alternativet ville vare den Eucharisti som forrettes i o-
verensstemmelse med visse kirkerettslige regler/fullmakter el.l.
Et slikt alternativ blir alltid innfert der hvor man avskaffer
episkopatet i form av et bispeembete som det prinsipielt sett
ordineres til pa& livstid. Men skal jeg velge mellom en Kirke
der menighetene holdes sammen av personer innvidd til bisko-
per under benn og héndspdleggelse, i tillit til Den Hellige
And, og en Kirke holdt sammen av en noksa mennesklig kirke-
rett, er jeg ikke i tvil om hva jeg velger. En annen ting er
at ingen er ufeilbarlige. Derfor trenger en kirke ogsd en kir-
kerett, inklusiv bestemmelser om hvordan det tas forholdsreg-
ler overfor biskopen ndr han ikke lenger er skikket til & vea-

16

re biskop, eller nar han skal utvelges for ordinasjonen.
b. Presbyterium, episkopat, sakramentforvaltning

Siden biskopen ikke er ufeilbarlig, og har en rekke mennesk-
lige svakheter, er det en fornuftig ordning at han ikke er al-
ene om a lede bispedeommet, enten det er stort eller lite. Iste-
det har han et presbyterium, bestdende av en rekke prester
han har ordinert og innsatt til ‘tjeneste hos seg. De ber han
ogsa flittig benytte som radgivere. Dertil ber han regelmessig
samle dem til moeter, og ellers holde gudstjeneste sammen med
dem. Dertil er det naturlig at han i en kirke med sa store
bispedemmer som hos oss, overlater til prestene & holde guds-
tjeneste med sakramentforvaltning néar biskopen selv ikke er
til stede. Selv om det pd denne maten blir flere sakramentfor-
valtere i et bispedemme/en menighet som kanskje forretter
gudstjeneste samtidig, ber det ikke resultere i kirkesplittelse/
ansees som kirkesplittelse all den tid de alle sammen utferer
tjenestene sine etter oppdrag fra den ene og samme biskop.

Ut fra dette stiller jeg meg prinsipielt kritisk til en ord-
ning med flere biskoper i et bispedemme, spesielt om begrun-
nelsen er at de skal ta seg av hver sin fley. Da er i realite-.
ten Kirken splittet. Den tradisjonelle ordningen med "hjelpebi-
skoper" er likevel noe anderledes. Hjelpebiskopene er ihvert-
fall formelt sett biskoper av hver sine nedlagte bispestoler. 1
det bispedemme hvor de tjenestegjor - handler de derfor alltid
bare etter oppdrag fra bispedemmets egen biskop.

Men hvilke oppgaver kan s& en prest utfere etter oppdrag
fra biskopen? 1 praksis svarer kirkesamfunnene her noe ulikt.
Det mest vanlige er nattverdforvaltningen. fordi det er denne
tjeneste som er mest omfattende og mest daglig. Men ogsa en
rekke oppgaver i forbindelse med opptakelse av nye lemmer i
Kirken, blir tradisjonelt overlatt til andre. Ordinerte og lek-
folk kan f.eks. fa 1 oppdrag a utfere eksorsismene om disse
brukes. Likesd kan f.eks. en diakon fa i oppdrag a rekke
nattverden forste gang til den nydepte. Det har ogsa veart
vanlig at diakoner eller prester utferer selve dapshandlingen.-
Men konfirmasjonen (salving eller handspaleggelse) blir bare
delvis utfert av andre enn biskopen selv, selv om prinsippet
er fullt ut akseptert, ogsa i vest. Det som narmest absolutt
har vart forbeholdt biskopen selv har vert & lede konsekra-
sjonsbgnnen over salven som brukes ved konfirmasjonen m.m.
Videre er det blitt vanlig & la andre enn biskopen selv med-
dele absolusjonen etter et vanlig privat skriftemal. Men over-
alt gjelder det klart den regel at det overste ansvaret i for-
bindelse med botspraksisen hviler pa biskopen selv. Videre er
det normalt biskopen som foretar innvielse av nye kirker si-
den det jo er hans ansvar & sorge for gudstjenestefeiringen

" over hele bispedemmet. Til slutt er det ikke minst normalt at

biskopen selv leder den gudstjenesten der det opptas nye per-
soner i presbyteriet, d.v.s. som foretar presteordinasjonen.

17



Men det kan vanskelig hevdes prinsipielt at han ikke kan la
en prest foreta en presteordinasjon, all den tid han kan la
en prest foreta de ovrige handlingene som her er nevnt.

c. Diakonatet og andre kirkelige tjenester

Det er en selvfelge at biskopen og prestene ikke er de eneste
som skal utfere tjenester i menighetene/bispedemmet. Menighe-
ten utgjer et Legeme, der hvert lem har sin oppgave. Bisko-
pen og prestene skal sammen lede det hele. Men de ovrige
lemmene ber ogsa fa vesentlige oppgaver fra biskopen eller i
ssamrdad med en av prestene. En av de viktigste lekmanntjene-
stene er diakontjenesten. For diakonene overtar vesentlige av
biskopens oppgaver i forbindelse med de karitative tjenester
og utdelingen av sakramentene. Likesd ivaretar teologene uhy-
re viktige oppgaver, enten de er ordinert til prester eller di-
akoner, eller de bare er allminnelige lekfolk. Skal enheten i
Kirken ikke vare hyklerisk, ma biskopen se til at alle som
driver med teologi, holder seg til Kirkens bekjennelse.

5. Biskopen utenfor bispedemmet

Alene kan ikke biskopen garantere enheten i Kirken utover de
menigheter som bispedemmet bestdr av. Skal det vare en sterre
enhet i Kirken av forpliktende karakter (altsa ut over "apne
nattverd-bord", '"vill communion'" o.s.v.) forutsetter det en
mer eller mindre forpliktende forbindelse mellom bispedemmene
el.l. Det kan selvfolgelig lgses ved at alle holder fast pa Bi-
belen som eneste rettesnor el.l. Men da oppstar tolkningspro-
blemet. Om det tilfeyes at ogsa bekjennelsen skal vare rette-
snor, gjelder ogsa fortolkningsproblemet. 1 tillegg kommer det
problem at en del kirkesamfunn som stort sett er enige, har
forskjellige bekjennelser. Det hele kan videre leses ved at den
samme liturgi markerer Kirkens enhet. Men ogsd den lesning
har sine begrensninger. Det samme gjelder ogsa lesningen a
binde Kirken til en allmenn Kirkerett.

Tilbake star den lesning at biskopene star i et dynamisk
og forpliktende forhold til hverandre. De ma da regelmessig
komme sammen, holde mgter, feire gudstjeneste, og ikke minst
ordinere hverandre. I disse sammenhenger md de vise det fel-
les utgangspunkt ved & arbeide ut fra Bibelen, og den felles
tro ved & gjenta gamle og formulere nye trosbekjennelser.

Likevel gjenstar problemet. Hvilket bispekollegium skal en
biskop slutte seg til for at hans bispedemme skal befinne seg
i enhet med resten av Kirken. Skal han slutte seg til det kol-
legium som har paven, biskopen i Roma, som medlem, eller til
det kollegium (eventuelt et av de kollegier) som tar vare pa
den ortodokse tradisjonen, eller det kollegium som omfatter bi-
skoper fra det gamle britiske Imperium, eller et av 'de kon-

18

gelige kollegier' i Norden? Ja, det er det neste sporsmal som
jeg ikke vet noe svar pd. Men der har heller ikke Kirken noe
"pgkumenisk svar".
TORBJ@RN OLSEN
*
Foranstdende artikel er gengivet efter manuskript til foredrag p3 Virring-konven-
tet, den 29.maj 1979. Red.

KIRKESTEVNE I NORGE

temaet for kirkestevnet pa& Gran, Hellig Tre Konger
1980, arrangeret af Benne- & Arbeidsfellesskapet Kir-
kelig Fornyelse, den norske "hojkirkelige" beveagelse.

Fyldt af spandt forventning drog jeg afsted, allerede in-
den Julen var ordentligt forbi. Ferst en tur med tog, derefter
137 time med skib fra Frederikshavn til Oslo. Ankomst en me—
get kold morgen, mellem :15° og :20°. Jeg vidste, at jeg skul-
le med et tog fra @stbanegdrden og gik derfor derhen i for-
ventning om mdske at mede nogle af de norske bredre og so-
stre. Og ganske rigtigt: lidt feor togafgang samledes pa perro-
nen en gruppe, som samtalede ivrigt og flere gange navnte
Gran. Jeg fulgte efter dem ind i toget, vi fandt ud af hinan-
dens identitet, og pludseligt var jeg anbragt mellem venner,
som ivrigt spurgte mig ud om danske forhold. Jeg opdagede
snart - og fik det bekraftet senere -, at alle var meget in-
teresserede i Professor Prenter, hans ve og vel, hans beskaf-
tigelse, hans beger. Jeg svarede sa godt jeg kunne. I lobet
af stevnet fandt jeg ud af, at hele bevagelsen er meget pra-
get af Prenters tenkning. Men forelebigt var jeg kun pa vej
derop. .
Da toget kom til Gran kort for stevnets begyndelse, viste
det sig, at der deroppe var endnu koldere end i Oslo, under
+25°. (Heldigvis steg temperaturen de folgende dage). Trods
kulden fik jeg en varm velkomst af alle. Efter den indledende
Middagsben i kirken, blev deltagerne inddelt i grupper - en
veldig god ordning. 1 disse grupper medtes vi efter hvert fo-
redrag; der var foresldet nogle samtaleemner i tilknytning til
foredragene, men jeg tror, at samtalen de fleste steder fik
frit leb, sd man fik behandlet nogle spergsmé&l, der 1& de en-
kelte pa sinde.

Tilsyneladende er det et fast punkt ogs& i den norske be-
vaegelse, at man spiser godt. Efter inddelingen i grupper, var
der middag og kaffe - igvrigt spiste vi ogsd& udmarkede mé&lti-
der morgen og aften. Ogs& selve indkvarteringen var fin -
mdske for fin, 1 hvert’ fald havde man p& et tidspunkt en

))I HAR ikke udvalgt mig, men jeg har udvalgt jer" var

19



droftelse af, om man burde arrangere stavnet noget billigere.
Trods den ret heje pris var der dog en i sammenligning med
danske forhold stor deltagelse: der var tilmeldt 43 kvinder,
63 mend og 8 bern, af deltagerne var de 35 praster, mens 11
var stud.theol.'er.

Det centrale i et kirkestevne mda selvfglgeligt vere tjene-
sterne i kirken. Hver dag var der fire tidebenner foruden
messen, der hver gang blev fejret som levitmesse med prast,
diakon og subdiakon. Da man i Norge har diakoner, som er
indviede af biskopperne, udfertes diakontjenesterne af egentli-
ge diakoner og ikke af praster, der havde drejet eller lagt
stolaen. Det gippede i mig, da diakontjenesten ved en af mes-
serne udfertes af en kvinde, men man forklarede mig, at det
skete efter en grundig theologisk overvejelse. Isvrigt bar tje-
nesterne prag af, at der deltog en stor gruppe kirkemusikere
i stevnet. Straks fra forste dag dannede de et kor, som lede-
de sangen ved tidebenner og messer. lkledt kordragter i en-
gelsk stil udgjorde disse sangere et farverigt indslag. Ogséa
celebranten ved tidebennerne var festligt kledt i korkadbe og
diakonen 1 dalmatika. Alt dette gjorde tjenesterne til pragt-
fulde oplevelser, men til gengzld savnede jeg den enkelthed,
der sadvanligvis er over tidebennerne i dansk sammenhzng, f.
eks. pa familielejren pa Sundeved. Indimellem kneb det mig at

forstd pradikenerne - kirkerummet var langt bedre til musi-
kalsk wudfoldelse -, men efter mit sken var det udmerkede
pradikener.

Ogsad de tre store foredrag var udmarkede. Deres emner
var: Udvalgt i Kristus til barnekdr hos Faderen, Udvalgt i
Kristus til at leve i Kirken og Udvalgt i Kristus til at stride
i verden. Gennem disse foredrag blev vi dygtigt fert til en
erkendelse af udvalgelsens mysterium. Udover disse hovedfore-
drag var der ogsd to korte foredrag som oplaeg til en samtale:
Kirkelig Fornyelse - ded ortodoksi eller liturgisk svermeri? En
slags konklusion pa denne samtale blev, at Kirkelig Fornyelse
er et forseg pad at sammenbinde den rette lere og den rette
lovsang, thi disse to kan aldrig leve uden hinanden.

Umiddelbart efter selve kirkestevnets afslutning fulgte
drsmedet i Kirkelig Fornyelse. Jeg vil ikke komme narmere ind
pd de mange emner, som blev behandlet, men blot navne, at
det emne, der optog sindene mest, var hejmesseliturgien. Der
er i Norge indfert en ny hojmesseliturgi, som pad adskillige
punkter bygger pad en anden theologisk forstdelse end den,
der kom frem i den gamle liturgi. Enkelte steder havde man
bevaret den gamle liturgi, men de fleste steder var dette ikke
muligt, derfor diskuterede man nu, hvordan man matte handle
videre frem. Iovrigt vil jeg fra &rsmedet kun fortalle, at sd-
vidt det kan ses udfra de tal, der blev behandlet, er Kirke-
lig Fornyelse en bevagelse i vakst.

Efter arsmedet sluttede stevnet pa Gran. Da vi skiltes,
bad alle mig bringe de hjerteligste hilsener til danske bredre

20

og sostre, og man udtrykte hdb om, at der fortsat mdtte kun-
ne vare deltagelse 1 sosterbevagelsernes arrangementer.

PETER JORGENSEN

*
*

lovrigt noteres det med glaede, at den lavkirkelige norske lag-
mandsbevagelse har strakt handen ud til Kirkelig Fornyelse
ved et stort mede den 9.januar for at fere en felles kamp mod
den liberale theologi. Vi klipper fra VAart Land:

- Kirkelig Fornyelse er en markant bevegelse i var kirke. P& mange
omradder er det grunnlag for samarbeid og felles opptreden, pa an—
dre omrdder er det grunnlag for konflikter. En viss uenighet om
kirkesyn og kirkeskikker kan en leve med. Men forutsetningen er
béde at det pa begge sider vises vilje til ikke unedvendig & sette
uenigheten pa spissen, og til & besinne seg pd det som en er enig
om er hovedsaken, nemlig samlingen om Den Hellige Skrift og kir-
kens bekjennelse, sa Even Fougner, tidligere bibelskolerektor i
Indremisjonsselskapet i konklusjonen p& sitt foredrag, som var en
grundig gjennomgang av benne- og arbeidsfellesskapet Kirkelig For-.
nyelse.
RED.

LEST

Ole Qystese: Statens vardigrundlag i et pluralistisk samfund.
Kristent padagogisk Forlag. 94 sider. 31,50 kr.

*

LE OYSTESE er akademilektor ved Norsk Larerakademi for
Kristendomsstudium og Pzdagogik, Bergen. Hans bog er
oversat godt til dansk efter et af de mange norske
sprog. Den er klar og kemisk fri for den gengse katzenjammer
over kirkens afmagt og baret af en stiltiende vished om et
kristent bidrags uundvearlighed for rimelighed og sund fornuft
i samfundslivet. Hovedemnerne er: den offentlige skole, kri-
stendom og kirke og retsvasenet - alle tre ting i et pluralis—
tisk samfund. Nok kan emnerne forekomme gennemdebatterede
og belyst, idelig og fra alle sider, men her gives en samlet
kortlegning af hele problematikken og et vald af konkrete op-
lysninger. Enhver, der ensker at have argumenter og syns-
Eunk‘fer pd rede hadnd, har her et righoldigt arsenal at trak-
e . pa.
For klarheds skyld papeges det, at szkularisering,
verdsliggerelse, ikke behover at medfere pluralisme, manglen-

21



dée enighed om, hvad der skal anerkendes som grundleggende
verdier og normer for fallesskabet. I verdsliggjorte diktatur-
stater finder man jo tvartimod den strammeste ensretning. Om-
vendt er pluralistiske samfund ikke nedvendigvis sakularisere-
de, men kan vare ramme om en vildtvoksende flora af indbyr-
des stridende trossamfund. Hos os er sakulariseringen ret
fremskreden, men pluralismen er mere et skin, et reklamenum-
mer. :

Rundsperger og andre undersegelser har afsleret, at det
store flertal af befolkningen, i modsetning til massemedierne,
bevidst eller ubevidst stadig gar ind for kristne grundverdi-
er, bade nar det gazlder opdragelse og skolens formdal, ligesom
flertallet onsker en folkekirkelig ordning bevaret - ofte gan-
ske wvist, ud fra uklare motiver og med vage begreber om,
hvad kirken stdr for. Noget alternativ til det kristne verdi-
grundlag foreligger knapt nok, kun nogle talemdder om tole-
rance, demokrati, neutralitet og objektivitet. Skal de udmentes
og efterleves, leber man straks ind i selvmodsigelser og virk-
ningen af de smukke ord ferer til det modsatte af deres paly-
dende, til et middel til at herske over sjzlene. Kirkelige
kredse burde ikke af denne '"overfladepluralisme" lade sig
bluffe til at fraskrive sig selv retten til at vare medbestem-
mende i offentlige forhold.

Grunde for og imod bevarelsen af den folkekirkelige ord-
ning bedemmes indgdende, men isar rettes sogelyset mod den
indre front. Under norske forhold - og i nogen grad i Dan-
mark - ville den etablerede kirkes frigerelse fra staten medfe-
re, at kirken fik frie hender til at gribe ind i arbejdet for
Ydre Mission og alle de mange frivillige kristelige aktiviteter,
som hidtil har veret domineret af det veald af frie kirkelige
foreninger, organisationer og institutioner, hvori en stor del
af kristeligheden har overvintret.

I afsnittet om retsvaesen og lovgivning slas fast, at i et
sekulariseret samfund kan Bibelen og Guds bud ikke uden vi-
dere gores galdende for andre end troens egne. "Synd i og for
sig kan ikke retsforfelges". Derimod m& man sege begrundelsen
for Guds bud pa det menneskelige plan ved at pavise, at lov-
givning, der rimer med dem vil vere gavnlig og isar fremme
respekten for menneskets vardighed og den personlige frihed.
Loven ma "sigte til retferdighed, - ikke kristelighed" og sikre
""den kristne retten til at indrette sit liv efter Guds vilje" og
samtidig sikre "hans vantro neste retten til at slippe for at
gore det'. Det galder ogsa seksuallivet og =gteskabet. Flere
sider drefter muligheder for at hindre gkonomiske magtgrupper
i at tilrive sig monopol pad meningsdannelsen i offentlige me-
dier og andetsteds.

Bogen er udvidet med et afsnit om specielle danske for-
hold, forfattet af Flemmmg Kofod-Svendsen, klart og instruk-
tivt. Det tager ogsd stilling til U 90.

C.B.HANSEN

22

ABONNEMENT 1980

Med dette nummer indledes RE-FORMATIOs 23.&rgang. Abonnen-
ter, som far bladet leveret gennem avispostkontoret, vil finde
et indbetalingskort indlagt. Med stiftelsen af FELLESSKABET
KIRKELIG FORNYELSE er der for 1980 folgende satser: Alminde-
ligt abonnement 40 kr. Enlige medlemmer af FKF betaler 100
kr. i kontingent. KEgtepar, som er medlemmer af FKF, betaler
125 kr. Studerende og pensionister, som er medlemmer af FKF,
behover dog kun at betale halv pris - altsd enlige 50 kr. og
®gtepar 62,50 kr. For medlemmer af FKF er abonnementsafgif-
ten for RE-FORMATIO inkluderet i medlemskontingentet. Med-
lemmer skal altsd ikke betale sarskilt for bladet. Hvis en a-
bonnent har sarlig aftale om friabonnement eller har forudbe-
talt, bedes man se bort fra indbetalingskortet. Vi minder om,
at ethvert gavebeleb til FKF er velkomment. Af hensyn til
regnskabet bedes den pagazldende rubrik afkrydset. P& forhé&nd
tak for snarlig indbetaling!

Venlig hilsen for FKF, Axel Madsen, kasserer.

KALENDERNOTATER 1980

Sendag den 16.marts kl1.14-18:
Kirkestevne 1 Opstandelseskirken, Albertslund. Program: Mes-
se. Panelsamtale om "Hvor kort er tiden?". Vesper.

Torsdag den 15.maj til lerdag den 17.maj:
Landskonvent.

Lordag den 30.august til mandag den l.september:
Kirkedage i Karstoft.

INDHOLDSFORTEGNELSE,
NR.1 * FEBRUAR 1980 * 23.ARGANG

Ole Skjerbzk Madsen:

For at gere de hellige beredte til deres t]enestegernmg 1
Hervé-Marie Legrand v/0.S5.M.:
Forsadet ved eucharistien ifelge den @ldste tradition 3

Torbjern Olsen:
Bispeembedet i historisk og aktuel belysning 6

Peter Jorgensen:
Kirkestevne i Norge 19

C.B.Hansen:
LEST: Ole Qystese: Statens vaardlgrundlag
i et pluralistisk sam und ] 21

%3 His by tia 23



RE-FORMATIO

v udgives af
FELLESSKABET KIRKELIG FORNYELSE

ANSVARSHAVENDE REDAKTOR

Pastor Ole Skjerbazk Madsen, Danshejvej 31, 2500 Valby
Telefon 01 - 17 64 47

REDAKTIONSUDVALG

Sogneprast Knud Christensen, Kirkegade 9, 3609 Frederikssund
Pastor C.B.Hansen, Elmesvinget 14, 9210 Alborg S.0.
Sester Ragna, Fabersvej 2, 8900 Randers
Sogneprast Anders Studsgard, Skarrild, 6933 Kibak
Sogneprast Poul Ulsdal, 6893 Hemmet

EKSPEDITION

Stud. theol. Peter Jeorgensen
Vestre Strandallé 145, 8240 Risskov

Bladet koster 40 kr. &arligt i abonnement
Belgbet indbetales til kassereren
for Fellesskabet Kirkelig Fornyelse
Organist Axel Madsen, Carit Etlarsvej 5, 1814 Kebenhavn V.
Telefon 01 - 22 67 67 * Postgiro 2 08 81 42

FELLESSKABET KIRKELIG FORNYELSE

FORMAND

Sogneprast Olav Fog, Blahej, 7330 Brande
Telefon 05 - 34 50 61 :

BESTYRELSE

Pastor Poul Exner, Svanens Kvarter 19 C, 2620 Albertslund
Organist Axel Madsen, kasserer; adresse se ovenfor
Sogneprast Helge Taggatz, Landsbygaden 68, 2630 Tastrup
nastformand
Sogneprast Poul Ulsdal, sekretzr; adresse se ovenfor

Medlemmer betaler 100 kr. arligt til fallesskabet; dette belsb
omfatter ogsé& abonnement pa Re-formatio. Studerende og pen-
sionister betaler 50 kr., egtepar 125 kr.

RESERVERET POSTVESENET

gunNssyiIdIcIdd 009:
6 3CVOINREIN
NISNZISI¥HD QNANX
¥0iSvd ¥H OLT

Sats & tryk: AS-Tryk, Skarrild. T1f. O7 — 19 60 04




